minimal. A. Simonis, der jetzige Bischof von Rotterdam, war einer der wenigen
Konservativen, der ruhig und ausdauernd seinen Standpunkt verteidigte und zu
verteidigen wuflte.

Im I. Teil dieses Artikels wurde versucht, die Tatsachen, die dem Pastoralkonzil zu-
grunde lagen, geschichtlich und glaubensmaBig zu beleuchten. Es wurde gesprochen
iiber die Emanzipation, den Freiheitssinn, den Tatendrang der Hollinder, iiber Jesus
Christus und den Glauben an ihn als Grundlage des Konzils.

Der II. Teil erliuterte die Absichten des Konzils, Zusammensetzung und Arbeitsweise
der Vollversammlung, die Teilnahme der Glidubigen und die Ergebnisse.

Vielleicht kann dieser Artikel dazu beitragen, daf auch in anderen Lindern dhnliches
geschieht und da man dann aus unseren Erfahrungen und auch Fehlern lernen kénnte.
UObrigens waren die Erfahrungen mit dem hollindischen Pastoralkonzil so gut, daf
man allen Ernstes nach einer Form sucht, in der die gemeinsame Beratung aller
Gliubigen in der ganzen Kirchenprovinz bleibende Gestalt erhilt.

RAFAEL JOSEF KLEINER

Sind wir zum Dialog fahig?

Fiir diesen Artikel besitzt unsere Zeitschrift das Recht des Erstdruckes. (D. Red.)
Konflikte und Kontakte zwischen Priestergruppen heute

Die von manchen als Auflésungserscheinungen beklagten Lodkerungsiibungen der
katholischen Kirche wihrend des letzten Jahrzehnts brachten es mit sich, da mono-
lithisches Blodkdenken, zentralistische Strukturen und uniformistische Sprachregelun-
gen als nicht unbedingt mit dem Wesen der Kirche verwachsene Modelle und als
grundsitzlich verbesserbar erkannt wurden. Naturgemif8 wird dies besonders in den
Bezichungen der Priester zueinander manifest. Gleichgesinnte verbinden sich und es
entstechen Parteiungen. Man trifft sich und spricht sich aus mit Leuten gleicher
Provenienz, man hort auf, mit ,,denen von der anderen Seite” zu reden oder man
redet ,,zum Fenster hinaus”. Man wird zum Dialog unwillig und dann sogar unfihig.
Dagegen muf etwas geschehen — wir miissen wieder miteinander reden, aber wie?

L. Solidarisierung und Konfrontation

Sie sind notwendige Phinomene jeder Gesellschaft und fehlen nur in Diktaturen
Audch in der Kirche hat es diese Dinge immer gegeben, aber heute treten sie besonders
hervor. Griinde dafiir sind die gesellschaftlichen Verinderungen, die umfassenden
Informationen, die wachsende Miindigkeit des einzelnen, der Druck der Gruppe, das
Suchen nach Formen der Mitbestimmung, die Freude am Engagement, vor allem die
Umsetzung des Konzils iiber die Synoden in eine echte , Bewegung” und — last not
least — darf man darin wohl ein Hindurchgehen des HI. Geistes durch die Glaubens-
gemeinschaft sehen: ,Alle wurden vom Hl. Geist erfiillt und begannen zu reden”
(Apg 2,4). ,Behindert nicht das Sprachenreden, aber es muf mit Anstand und
Ordnung geschehen” (1 Kor 14, 39). Paul VI betonte in der Enzyklika ,Ecclesiam
suam”, daf die Christen untereinander und die Kirche mit der Welt im Gesprich
stehen miissen, um dem Auftrag Christi gerecht zu werden. Fiir die Mitglieder des
Priesterkollegiums gilt dies in besonderem Mafe, blockieren doch in ihm die Schwie-
rigkeiten der Kommunikation und Kooperation die Auferbauung der Gemeinde, den
Dienst an den Menschen, die herzliche Bruderliebe. Es geht darum, den Ursachen dieses

228



Zustandes nachzugehen und einige Haltungen zu beschreiben, die zum Dialog zwischen
Briidern vorhanden sein miissen. Nur so kann das formelle Gesprich von Gruppen in
den Gremien (Pastoral- und Priesterrat, Kapitel, Dekanatskonferenz etc.) und das in-
formelle ,,Reden iiber die Zdune” vor den Augen der Welt und vor den Forderungen
des Evangeliums bestehen.

II. Dialog und Diskussion

Die Gesprachsfihigkeit hingt davon ab, was die Partner unter Gesprich verstehen.
~Die Formen, in denen sich das reflektierende Bewufltsein betitigt, sind Aufklirung
und Diskussion. Mit einem fast siichtigen Verlangen besteht der BewuBtseinsmensch
auf der Diskussion, die ja gegensitzliche Anschauungen so voneinander trennt, daf
eine Verstindigung nicht mehr zustande kommen kann. Die Diskussion verleugnet das
menschliche Gesprich, den Dialog, weil der Diskutierende auf die Argumente des
anderen gar nicht héren, sondern nur die totale Gegensitzlichkeit der Anschauungen
herausarbeiten will. Der andere wird zum diffamierten Opfer, denn der Diskutierende
hort nur sich und auf sich. Im Dialog aber hért man aufeinander, um gemeinsam
durch einander die Wahrheit zu finden. Die Diskussion ist die Waffe des Reflexions-
menschen, deren Anwendung er allein bestimmt. Das Bewufltsein, das nur nach
aulen gerichtet ist, nur anders reflektiert, aber nie sich selbst, wodurch ein Selbst
entstiinde und im andern erkannt wiirde, weiff um seine Schwiche in der Erfassung
der Wirklichkeit. Es weifs, daB8 es einseitig ist, die Welt in nur Weif# und Schwarz
aufteilt und in dieser Zweiteilung bestehen lit. Aber es deutet diese Schwiche um
in die ihm entgegenstehende Stirke der Verdunkelung, die aufgeklirt werden muft.”
Leider kommen diese ,Monologe auf Kollisionskurs” nur zu oft vor. Sie sind ver-
bunden mit der Manier, einander mit Schlagworten zu brandmarken, wie z. B. ,Re-
aktionir, Progressist, Konservativer, Kirchenzerstorer u. 4. Das fithrt nicht nur zu
schidlicher Polarisierung, sondern auch zur Isolierung, die den einzelnen verdorren
und die Gruppe einseitig werden lifit.

Die Gruppendynamik weist darauf hin, da mehrere Menschen, die auf Grund eines
gemeinsamen Zieles zueinander hinfinden, sich als Gruppe konstituieren und als solche
unduldsam sind. Bildet sich der einzelne in einer als wichtig angesehenen Frage eine
abweichende Meinung und will dabei doch in dieser Gruppe bleiben, so fiihlt diese
sich durch ihn von innen heraus gefihrdet. Eine Reaktion wire, da88 sich die Gruppe
durch den einzelnen in Frage stellen liefe und ihre Meinung revidierte. Aber weil sie
sich ihrer urspriinglichen Béweggriinde nicht mehr bewuflt ist, muB ihr diese Selbst-
kritik durch einen heftigen Ansturm abgerungen werden. lhre erste Reaktion ist
immer der Weg des geringsten Widerstandes: Man ruft auf zur Scheidung der Geister,
der Rebell wird ausgestofien. Der Kreis schlieft sich wieder und die Gruppe kann
sich von neuem auf jihre Einmiitigkeit berufen. Im Grund ist das ein Akt der Selbst-
erhaltung, weil jede gemeinsame Uberzeugung unméglich wiirde, wenn der einzelne
nach eigenem Gutdiinken der Gruppe eine Selbstpriifung aufzwingen konnte. Doch
gerade diese wire Sfter nitig.

II1. Vorverstindnis und Vorurteile

Der Dialog zwischen uns Priestern heute leidet unter der Blockierung durch vor-
gefafte Meinungen iiber den Partner und die von ihm vertretene Position. Wenn wir
einer Konversation zuhoren, kénnen uns plotzlich Dimensionen menschlicher Ge-
meinschaft aufgehen, von denen wir bisher nie gehort hatten. Oft fragen oder sagen
wir einander, was wir iiber irgendeine Person oder Situation denken. Noch hiufiger
versuchen wir anderen zu sagen, was wir {iber etwas empfinden. Wir wenden uns an
die Welt in zwei Sprachen. Die eine ist die Sprache des Verstandes, die andere ist die

1 Joachim Bodamer, Der gefihrdete Mensch. Herder-Biicherei, Band 321, 92 f.

229



Sprache des Gefiihls. Das zugrundeliegende Gefiihl, das genau den Worten ent-
spricht, die sie ausléste: das ist es, was man hdren miifite, wenn man den anderen
richtig verstehen wollte. ,Hiufig glauben wir, bei unseren Gesprichen schon im vor-
aus zu wissen, was andere sagen werden. Unsere vorgefaten Meinungen bzw. eige-
nen Bediirfnisse fithren uns dazu, unseren Sinn in das hineinzulegen, was andere
uns zu sagen versuchen ... Die Tatsache, daB wir nicht gut zuhSren oder uns nicht
einmal darum bemiihen, ist ein wichtiges Hindernis im Prozef der Verstindigung.
Wir entwickeln bei der Behandlung von Problemen anderer Leute einen bestimmten
Stil, der unser allzu grofes Vertrauen in die rein intellektuelle Antwort offenbart
und uns etwas aussagt iiber unsere eigenen Gefiihle?.”

Freilich sind auch beim Gegeniiber bewufite oder unbewuBte Verdringungen am
Werk. Er will sich nicht eingestehen, dag er eine zeitbedingte Meinung fiir unabinder-
lich hielt, da er unter groflen persénlichen Opfern etwas vollbrachte, was jetzt nicht
mehr verwendbar ist, daf eine in seinen Augen uniibertreffliche Methode von einer
besseren abgeldst werden mug. ,,In jedem Gesprich sind gewisse Abwehrmechanismen
am Werk. Ein Kundiger wird imstande sein, sie wihrend ihres Auftretens zu er-
kennen, und manchmal wird es ihm sogar méglich sein, herauszufinden, welche
Gefithle abgewehrt werden. Die Frage ist, ob diese Gefiihle zu der gegebenen Situation
passen. Der Gesprichspartner offenbart sich als dynamische Person, als Gefiihls-
mensch oder als krampfhaft besessene Person. Man wird empfinden, ob man es mit
einer kriftigen oder schwachen Personlichkeit zu tun hat, und welche Gefiihle der
Partner im allgemeinen hinsichtlich seines Gegeniibers hegt®.” Die hiufigsten Ab-
wehrmechanismen sind Leugnung der Tatsachen, Wunschbilder, gewaltsame Verein-
fachungen und Klassifizierungen, Unterdriickung sich anbahnender Einsichten, Ver-
einzelung, Aufschub, Ersatz, Riickzug auf eine schon iiberlebte Phase, Sublimierung
von Antrieben. Sie wirken wie ein Minenfeld zwischen Fronten.

IV. Trennende Sachfragen

Ein Hauptgrund der Dialogunfihigkeit der Priester miteinander ist die disparate
theologische und humanwissenschaftliche Ausbildung und der Mangel an institutiona-
lisierter Weiterbildung. Eine starke Zisur macht sich vielfach bei den Weihejahr-
gingen vor und nach 1950 bemerkbar, Sicher haben das Lebensgefiihl, die Prigungen
durch eine industrialisierte, verstiddterte pluralistische Gesellschaft und generations-
spezifische Faktoren das Klima und die Erfahrungen der Psyche bestimmt. Sicher
exigtieren auch heute manche subkutanen oder auch manifesten Hiresien bei extrem
angelegten Gemiitern. Denncch sind die meisten Streitpunkte zwischen Priestern
und zwischen Priestergruppen (OPS, SOG, ARGE-Priesterkreise) weitaus mehr durch
bloS verbale Unterschiede, Machtfragen, Methodenstreit, strukturelles Unangepaf3t-
sein bedingt. Die Theologie und ihre Grenzwissenschaften sind heute wieder inter-
essant geworden. Das Angebot an Biichern, Broschiiren, Zeitschriften, Kursen, Vor-
trigen ist Legion.

Diesem Ubermaf an oft kontriren Informationen kann sich kein Priester entziehen,
er muf8 Stellung beziehen. In der Gegenwart rollt eine theologische Informationswelle
auf uns zu. Aber nur eigene spirituelle Erfahrungen formen und bilden den Priester
und geben ihm die Sicherheit des Uberblicks. Informationen hingegen sind aktuelle,
vorgeformte Mitteilungen, die spurlos durch uns hindurchgehen und eine innere Leere
erzeugen konnen. Wer sein Fachwissen daher bezieht, hat ein schillerndes, ober-
flichliches Etwas geliefert bekommen, das er nicht kontrollieren kann und das ihn
eher desorientiert. Nur zu leicht sieht er in den frither angelernten Sdtzen seiner

2 E. D. Kennedy / P. F. d’Arcy, Werden und Reifen des Priesters im Lichte der Psychologie.
Réber, Luzern, 121.
$ Herman Musaph, Technik der psychologischen Gespriichsfiihrung. Miiller, Salzburg. 87.

230



Schulbuchtheologie eine bergende Heimat, in der es noch verstindlich zuging. Aus
lihmender Unlust an der schwierigen Gegenwart resigniert der eine und weint ver-
gangenen Zustinden nach, fliichtet der andere in den Entwurf einer Idealkirche der
Zukunft, die so niemals entstehen wird. So werden beide ihren Aufgaben entfremdet
und versiumen es, den Menschen von heute voranzugehen und hier und heute die
Welt auf die Wirklichkeit Gottes hin durchsichtig zu machen. Aus diesen Griinden
scheint ein offenes, vorausschauendes und qualitativ erstklassiges Angebot einer auf
Schwerpunkte ausgerichteten theologischen und humanwissenschaftlichen Weiter-
bildung eine Uberlebensfrage fiir die Priester zu sein. Dieser Lernproze8 im Glauben
fiir die Verkiinder soll aber nicht monologisch-magistral, sondern dialogisch in Team-
arbeit verlaufen, wenn er bei dieser skeptischen Generation, wie sie die Priester
heute sind, ankommen soll.

V. Héren, um besser zu dienen

Auf die Frage, wie man Freunde gewinnt, meinte Carnegie: ,Es gibt auf der ganzen
Welt keinen anderen Weg, um zum Ziel zu kommen, als sich von vornherein auf die
Wiinsche der anderen einzustellen und ihnen zu zeigen, wie sie zu erfiillen wiren.”
In unserem Fall heifft das wohl: Der Sinn eines Gesprichs besteht darin, zu horen,
um besser dienen zu kénnen, den Menschen zu begegnen, um sie anzuhoren.
Horen heiflt verstehen, die Worte herausheben, unterscheiden, was befreiende Wahr-
heit ist oder zur Unfreiheit fithrt, den anderen in Scharfsichtigkeit und mit Sympathie
anerkennen. Wenn jeder mitbedenkt, in welchem Maf# wir selbst einerseits Motive
maskieren, und Meinungen ,einfirben”, andrerseits dem Partner Schablonen unter-
schieben und Absichten imputieren, dann miiten die Gespriche der Priester mit-
einander mehr von Offenheit und das Reden iiber einander mehr von Wohlwollen
getragen sein, ob es nun um Neuinterpretation von Glaubenswahrheiten, liturgische
Gestaltungsprobleme, Rechts- und Organisationsfragen oder um den Stil des christ-
lichen Lebens in der Welt von heute geht. Manche Verkrampfungen miifften dann
einer mutigen, vertrauensvollen, entgegenkommenden Geldstheit weichen.

Eine Diagnose von Kardinal Suenens zeigt auf, wo es fehlt: ,,Unsere Dialoge sind oft
nur wechselseitige Monologe. Nur wenige Leute kénnen zuhoren, nicht allein aus
Hoflichkeit, sondern um sich zu unterrichten und sich durch den geistigen Kontakt mit
den anderen zu bereichern. Dem anderen zuhéren heiffit, bei ihm in die Schule zu
gehen in der Uberzeugung, daf er mir etwas zu geben hat. Das aber bedeutet: Ver-
trauen zu ihm haben, ihn zu sich selbst und zu seiner eigenen Freiheit wecken und
ihn eben dadurch fiir den Dialog bereitmachen. Ohne einen solchen Austausch im
Dialog verfehlt selbst der Dienst, den man erweisen méchte, schlieflich seinen Zwedk,
wenn er ohne Haltung des Dialogs zu einem paternalistischen Protektorat ausartet.
Es ist der Versuch des Vaters, das Kind unter seiner Vormundschaft zu halten, an-
statt ihm zur Eigenstindigkeit des Erwachsenenalters zu helfen.”

Hierin liegt wohl ein Grund fiir viele neurotische oder rebellische Reaktionen der
Priester untereinander, gegeniiber ihren Vorgesetzten und anderen Gruppen, auch
fiir das Verhalten der Lokalkirchen zur ,romischen Zentrale”. Paternalismus steckt
hinter Vorgangsweisen der ,Obrigkeiten”, die das gewinnende Gesprich fiir iiber-
flitssig halten, verniinftige Begriindungen durch Appelle an den Gehorsam ersetzen
und sich gegeniiber sachentsprechenden Einwinden auf formale Befehle zuriick-
ziehen. Sie bedenken zu wenig, daf8 bei der Begegnung von Menschen jeder ein ein-
maliges und ein von allen anderen verschiedenes Sammelbecken von Erfahrungen dar-
stellt. Sie sollten einander aufgeschlossen gegeniiberstehen, in ehrlichem Meinungs-
austausch und im Gleichgewicht gegenseitigen Gebens und Empfangens. Damit wird
echtes Wachstum der Personlichkeit geschehen. ,Der Erfolg einer Beratung wird vom

4 Léon-Joseph Suenens, Die Mitverantwortung in der Kirche. Miiller, Salzburg. 104.

231



Ma8 der Mitwirkung und Selbsthingabe des Beraters abhingen. Wachstum und
Reifung ereignen sich im Menschen nur auf dem Wege der Interaktion mit der
Umwelt. Die Begegnung von Mensch zu Mensch in den Tiefenschichten ihrer Per-
sonlichkeit ist die Frucht des offenen Dialogs und der tiefempfundenen Anteilnahme
am Innenleben dieses Menschen. Die Identifizierung der beiden kann so weit gehen,
daB sie schlielich in eine einzige gemeinsame Wahrnehmung der Dinge einmiindet5.”
So kann jeder sich selbst treu bleiben, er wird die Merkmale seiner eigenen Perstn-
lichkeit in ein Ganzes einbringen, voll integrieren kénnen. Je mehr er dem anderen
entgegenkommt, umso mehr kommt er zugleich zu sich selbst.

V1. Gemeinschaft widhst im Tun

Nicht immer braucht dem gemeinsamen Wirken der Priester eine totale Abklirung
der gegenseitigen Standpunkte bis ins letzte Detail durch ein endloses Gespriich vor-
ausgehen. Nicht wenige Gegensitze in der Theorie gleichen sich in der Alltagspraxis
von selbst aus. Das Gespriich darf nicht in der Luft hingen, es braucht ein Klima des
mannigfaltigen Zusammenwirkens, um kommunikationsfihig zu machen, den Willen
zur Teilnahme, zur ,Mit-Teilung”! Wie sieht der Psychologe diesen Sachverhalt?
,Materielles Zusammenarbeiten ist an sich noch keine ausdriickliche menschliche
Mitteilung, aber auf jeden Gedankenaustausch kann man dabei nicht verzichten.
Menschen, die zusammenarbeiten — und wire es nur beim Heben eines Baumstam-
mes —, werden gezwungenermaflen miteinander zu reden beginnen. Die aufgewende-
ten Anstrengungen miissen koordiniert, auf dasselbe Ziel gerichtet werden, dieses
Ziel mu im BewuStsein aller Beteiligten prisent sein, es muf8 vor allem gemeinsam
gekannt und verstanden werden . . . Dies alles ist ohne Konzentration des freien
Willens jedes Beteiligten auf ein einziges Streben und ohne jedwede Mitteilung
praktischer Erkenntnisse vollig unméglich, Eine fiir menschliche Beziehungen wichtige
Folge dieser von fortlaufenden Mitteilungen getragenen Zusammenarbeit ist die
stindig wachsende Erfahrung, daf die Menschen eines Sinnes werden kénnen,
daf sie in ihrem Streben nach Wohlergehen aufeinander angewiesen sind, und daf
schlieBlich diese Sozialitit sich schon als solche besonders bezahlt macht. Die Er-
fahrung wird nicht aufhéren, auch wenn die Arbeit unterbrochen wird. Ein Wende-
punkt ergibt sich, wenn Dinge, die auerhalb der Arbeit stehen, zur Sprache kommen,
wenn iiber andere Menschen und schlieBlich auch iiber personliche Anliegen gespro-
chen wird. Es entsteht eine Atmosphire der gegenseitigen Vertraulichkeit, eine Be-
zichung der Kameradschaft. Der Mensch hat in diesem Fall den anderen Menschen
wirklich gefunden. Man ist nicht mehr ausschlieBlich von reinen Tausch- oder Niitz-
lichkeitsiiberlegungen bestimmt. Es entsteht ein Sinn fiir Dienstfertigkeit: Fordern —
Hilfe — Beistand — Vermittlung — frmliche Zusammenarbeit — gegenseitiges
Dienens.”

Soll der Dienst der Priester in der Kirche fiir die Menschen heute ,ankommen”,
dann muf er noch viel mehr als bisher in kategoriellen Teams und mobilen Equipen
geleistet werden. Das Modell des ,,Ein-Mann-Betriebes” iiberfordert den einzelnen und
ist bei der heutigen Differenzierung der Gesellschaft nicht mehr verantwortbar. Die
Spezialisierung der Priester auf je besondere pastorale Dienstleistungen muf sich dar-
aus ergeben und wird zu einer iiberpfarrlichen Zusammenarbeit im Raum des
Dekanates oder einer Region fiihren. Gemeinsames Tun wird, wenn es rationell und
zielfithrend geschehen soll, zu dauernden und engen Kontakten fithren, wie in den
Konzilsdekreten zu lesen ist: ,Die Briiderlichkeit der Priester soll sich duflern in
Zusammenkiinften” (Kirche 28), ,sie sollen das Band der Gemeinsamkeit wahren”
(Kirche 41), ,kein Priester kann abgesondert und als einzelner seine Sendung hin-

S Paul Johnson, Psychologie der pastoralen Beratung. Herder, Wien. 114 £.
¢ Libert Vander Kerken, Der einsame Mensch und die Liebe. Herder, Wien. 31.

232



reichend erfiillen, sondern nur im Zusammenwirken mit den anderen Priestern”
(Priester 7), ,sie sollen sich auch spontan und mit Freuden treffen, um im geistlichen
Leben und fiir die Erweiterung ihrer Kenntnisse aneinander Hilfe zu haben” (Priester 8).
Das Modell des alten Presbyteriums um den Bischof oder Dekan (freilich erweitert um
die hauptamtlichen Laienmitarbeiter) konnte als Ansatz dienen.

Manches in dieser Richtung ist bereits am Werden, wie das Ergebnis der Wiener
Befragung zeigt: ,Im Zusammenleben der Priester sind die einzelnen Lebensbereiche
nicht unbedingt klar trennbar. Die Bereitschaft mit einem Priester zusammenzuarbei-
ten, geht in vielen Fillen parallel mit dem Wunsch, die Freizeit mit Priestern zu ver-
bringen oder in Gebet und Gottesverehrung den Gemeinschaftssinn zu zeigen. Das
zeigt eine einheitliche Bereitschaft, ein Leben in Gemeinschaft zu fithren, das alle
Sektoren des Lebens umfaBt... In den letzten Jahren begann ein Zusammenschlufl
zu sogenannten Priesterkreisen. Altere und jiingere Priester gehéren ihnen in etwa
gleicher relativer Hiufigkeit an. Diese Kreise sollen nach dem Wunsch ihrer Mit-
glieder eine lockere und freie Gemeinschaft sein. Als Werte schitzen sie Briiderlich-
keit, Zusammenarbeit, Mitverantwortung in der Leitung der Diézese, intensivere
berufliche Weiterbildung. Thr Kirchenbild trigt kollegiale Ziige’.” Immer mehr geht
uns auf, daf wir unser Leben als Menschen, Christen und Priester viel mehr als
bisher auf Gemeinschafts-Beziige ausrichten miissen, wenn das Zeugnis unseres
ungeteilten Dienstes, unseres Einsatzes fiir die Gemeinden, unseres Vorangehens im
Glauben, unserer Nachfolge des Meisters glaubwiirdig und mitrei8end wirken soll.

VIL Im andern verborgene Gaben wecken

,Der grofite Dienst, den wir anderen erweisen kdnnen, besteht nicht darin, ihnen von
unserem Reichtum zu geben, sondern ihnen ihren eigenen zu zeigen”, sagte Kardinal
Suenens einmal. Nicht nur der Bischof, auch alle anderen Vorsteher (Amtstriger der
Kurie, Regenten, Dekane, Pfarrer, Leiter von Equipen und Teams) sind als ver-
antwortliche Fithrer des Presbyteriums fiir alle da... Sie miissen ihre Priester mit-
reifilen und die Verschiedenheit ihrer Standpunkte und ihrer seelsorglichen Aufgaben
zur Einheit filhren. Thre Sache ist es, die Kollegialitit zu ermdglichen, zu garantieren.
Sie helfen jedem Glied, seine volle Verantwortung im gemeinsamen Werk und dem
,Leader’ gegeniiber zu erfiillen. Ein Verantwortlicher hat nicht die Aufgabe, seine
Autoritit nur im Neinsagen zur Geltung bringen zu wollen oder ,personlich und
einsam” zu entscheiden, nachdem er alle Meinungen gehort hat. Dann bliebe das
nur sein autoritirer EntschluB. Soweit es auf ihn ankommt, soll er eine gemeinsame
Entscheidung méglich machen. So wird jeder in die Gruppe durch das Wechsel-
gesprich einbezogen und konsequent solidarisiert mit allem, was gemeinsam be-
schlossen worden ist. Der Vorsteher wird dann selber den rechten Platz finden,
wenn er zuerst jedem anderen geholfen hat, den seinen zu finden.

Um dem anderen seinen eigenen inneren Reichtum bewuBtmachen zu konnen,
haben wir achtzugeben, was der andere will, miissen wir ihn ausreden lassen, ihn
fragen, die gemeinsame Basis suchen. Man gewinnt einander, wenn man sich richtige
Argumente des Partners zu eigen macht, prizise die Tatsachen anfiihrt und eindrucks-
voll argumentiert. Uber die aufgezeigte Moglichkeit und Verniinftigkeit unserer An-
sichten zeigen wir ihm die Wahrscheinlichkeit einer fiir ihn neuen Konsequenz. Die
seelischen Voraussetzungen fiir die Annahme einer Wahrheit sind entscheidend, daher
bemiihe man sich, die falsche innere Haltung des Gegeniibers zu #ndern, sich seine
Wiinsche zu eigen zu machen, auf gleicher Ebene mit ihm zu sprechen und ihn auf
dem Weg zur Wahrheit geduldig zu begleiten. Wenn wir uns aus der Haltung der
Liebe durch nichts hinausdringen lassen, wird das Gesprich eine Gelegenheit fiir

7 Paul M. Zulehner / Sepp R. Graupe, Wie Priester heute leben . . . Ergebnisse der Wiener
Priesterbefragung. Herder, Wien. 85 ff.

233



Gottes Gnade sein, und das Ergebnis nicht ein zerknirschter Besiegter, sondern ein
iiberzeugter Freund. Dialogfahigkeit ist ein Charisma, das nicht nur im zwischen-
menschlichen Bereich geiibt, sondern vom Vater im Namen Jesu erbetet werden muS.
Es trigt bei zu einem erfiillten Leben, weil wir im Lauf des Gesprichs Moglichkeiten
im Mitbruder zur Reife bringen, durch die er fiir den Kreis seiner Mitmenschen selbst
zum Quell von Gliick und Segen wird. Gibt man hingegen den Willen zum Gesprich
auf, so versandet und erstarrt unser Dasein, es liuft leer und wird in der Verein-
samung fruchtlos, weil es sich aus dem lebendigen Bezug des liebenden Mitseins mit
dem Nichsten getrennt hat. Jeder, auch ein Priester, wird das Beten ,verlernen”,
wenn er das Gesprich mit anderen Priestern abbricht und dadurch den Geist aus-
16scht.

VIIL. Reife durch Mut zum Werden

Wer sich in den Dialog begibt, der setzt sich dem Einfluf des anderen aus, er lifit
sich auf das Abenteuer des Werdens ein. Das lilt unsere Fixierung auf uns selbst,
unsere Angst vor den stirkeren Argumenten des Partners, unsere heimliche Un-
sicherheit nicht gerne zu. Wir haben davor Scheu, aus dem Gesprich als andere
hervorzugehen, aus Gewohnheiten vertrieben zu werden, Illusionen zu verlieren.

Die Priester der ,,Beharrung” sind iiber die konziliare Entwicklung und iiber die neue
Deutung ihrer kirchlichen Funktion in der Welt entsetzt. Viele lehnen eine Aus-
einandersetzung mit den Verinderungen unserer Zeit rundweg ab. Sie konnen nicht
begreifen, dal wir nicht mehr in einem christlichen Zeitalter leben. Die neue Epoche
fordert jedoch neue pastorale Methoden. Diese Priester haben geleistet, was ihnen
damals aufgegeben war. Jetzt fiihlen sie sich beiseitegeschoben, damit wachsen bei
ihnen Mutlosigkeit und Angriffslust. In einer Kirche, in der so viel vom Dialog mit
der Welt gesprochen wird, erscheint ein permanenter sachlicher Dialog der universalen
kirchlichen Autoritit mit den Bischéfen, der Bischéfe mit den Priestern, der Priester
untereinander hchst wiinschenswert.

Als typisch hingegen fiir die jungen Kapline erscheint das so formulierte Modell des
sidealen” Pfarrers. ,,Er soll uns anhoren (und bei Diskussionen seine Meinung fiir
sich behalten)! Er soll uns helfen (jenen Teil der Arbeit, der uns nicht interessiert,
soll er leisten)! Er soll uns decken gegeniiber den Vorgesetzten (aber selber soll er
tadellos sein)!” Wen wundert es, dafl der Pfarrer mit dieser Rolle nicht einverstanden
ist? Solche Haltungen sind aber sicher Ausnahmen!

Was ist nun entscheidend dafiir, dafl sich die Priester wieder ,zusammenreden”?
Wohl dies, da8 sie wirklich erwachsen sind. ,,Wenn ein Kaplan Sticheleien iiberhéren
kann, seinen Weg geht und — das ist vielleicht das wichtigste — seinen Pfarrer psycho-
logisch versteht und als Mensch achtet, dann kann ein vertrigliches Einvernehmen
erzielt werden. Das Problem aber ist, da8 man im Priesterseminar versiumt hat, die
jungen Minner zur Miindigkeit und Selbstindigkeit zu erzichen. Wurden sie in die
Seelsorge entlassen, waren sie einerseits eingebildet und andererseits véllig hilflos,
wenn der Pfarrer etwas auszusetzen hatte. Sie waren einfach nicht erwachsen, und es
ist daher verstindlich, daB8 ein Pfarrer mit einem Neupriester kaum etwas anzufangen
wufSte. Umgekehrt aber konnte es auch geschehen, daf ein wirklich erwachsener
Kaplan mit einem ilteren Pfarrer, der eigenartigen Ideen nachhing, in Schwierig-
keiten geraten konnte, z. B. wenn der Pfarrer zu sehr auf mefbare Grolen bedacht
wars.”

Was konnen also die ,,getrennten Briider” fiireinander tun, um zueinander zu kommen
und miteinander zu reden, zu arbeiten? Die dlteren Priester sollten sich ein jugend-
liches Herz bewahren. Das wire der beste Erweis eines gelungenen Lebens im Geiste

8 Fridolin Stier (Hg.), Priesteramt in der Krise. Einsichten und Erwartungen ,ausgetretener”
Priester. Th. G. Rosier. Butzon & Berdker, Kevelaer. 152.

234



Jesu. Thre Freude am Beruf, ihr Optimismus nach jahrzehntelangem Dienst sind das
schonste Geschenk, das sie ihren jungen Briidern machen kénnen, von denen sie ein-
mal abgeltst werden und die ihr Werk fortsetzen. Wir jiingeren Priester miiten
einsehen, dal die Welt nicht erst mit uns angefangen hat und auch nicht mit uns
untergehen wird. Wir sollten Dankbarkeit und Achtung denen gegeniiber zeigen, die
sich vor uns im Weinberg des Herrn miide gearbeitet haben. Wir sollten auf unsere
Vorginger stolz sein, sie haben ja ihre Priifung bestanden, wir aber noch nicht. Wir
leben vorliufig noch auf Kredit. Aber auch aus unseren Reihen werden jene geist-
begabten Minner hervorgehen, die die Kirche braucht, wenn der Stil auch anders sein
wird! Man sollte uns das wohl zutrauen!

IX. Christliche Existenz ist dialogisch

Das Selbstverstindnis der Kirche als einer Gemeinschaft von Gliedern, zwischen denen
eine fundamentale Gleichheit waltet (Lumen Gentium 32) und unsere Zeit, in der die
Rechte der Menschen auf Information, freie MeinungsiuBerung und Mehrheitsent-
scheidung immer mehr differenziert werden, haben die breite Grundlage fiir eine
radikal dialogische Existenz geschaffen, fiir die in besonderer Weise die Priester unter-
einander ein Zeugnis zu erbringen haben. Sie sollen ja fiir ihre Gemeinden Zeichen
und Werkzeuge der Einheit sein. Man mag iiber die wihrend der letzten Jahre
anwachsende Zahl der kirchlichen Ratsgremien denken, was man will — sie sind als
Hilfe fiir den institutionalisierten Dialog unerliflich, weil die unformellen, allein dem
guten Willen iiberlassenen und letztlich unverbindlichen Gespriche nicht geniigen,
obwohl sie fiir das Funktionieren der Gremien eine wesentliche Voraussetzung in-
folge ihrer Verwurzelung in der Infrastruktur sind. Was ein weitschauender Bischof
vom Dialog in den Riten erwartet, sei hier angefiihrt:

»Rite werden wertvoll sein, wenn der briiderliche Geist nicht auf einzelne ein-
geschrinkt oder gar ginzlich aus den Zusammenkiinften verbannt wird. Die Sach-
lichkeit einer Themenbehandlung garantiert noch keinen zwischenmenschlichen oder
pastoralen Widerhall. Vielmehr wird das besinnliche und breite Eingehen auf vor-
gelegte Meinungen erst das Klima schaffen, in dem Briiderlichkeit bis auf die
Pfarreiebene méglich ist. Nur erfordert dies ein intensives geistiges Mitgehen, das
eine eigene Meinung auszusprechen wagt, das zugleich Argumente anderer anzuerken-
nen bereit ist, dem alles Verletzen fern liegt und das im letzten sich Christus ver-
pflichtet weifS. Der gleiche briiderliche Geist bedarf im Presbyterium der ganzen
Ditzese der sichtbaren Pfege. Mit einer guten Gesinnung, die jedoch stumm bleibt,
ist nicht viel gedient. In einer sonst sehr lautstarken Welt muff sich auch das Gute
gelegentlich bemerkbar machen. Wenn die vielen schweigend zusehen und untitig
abwarten, was dabei herauskommt, so kann das eine Isolierung ergeben, die die
Spannungen eines Alleingelassenen aufzehren. Briiderlichkeit erfordert loyale Hal-
tung, aber auch ein herzhaftes Wort®.”

Dialogfihigkeit ist eigentlich die Frucht einer radikalen Bekehrung, nimlich einer Zu-
wendung zum Bruder im Vorsteheramt (ob Bischof oder Priester), die ihn in seinem
Eigenstand annimmt und gelten 148t, sich aber im Zuspruch (Paraklese) jenem Geist
verantwortlich wei}, der durch unser Horen und Sprechen als Paraklet einem jeden
zuteilt, wie Er will. Er ist es, der ,die Zungen reden macht” und uns gleichsam in
den innertrinitarischen Dialog mit einbezieht: ,Ein besonderer Wesenszug der
Wiirde des Menschen liegt in seiner Berufung zur Gemeinschaft mit Gott. Zum Dialog
mit Gott ist der Mensch schon von seinem Ursprung her aufgerufen. Er existiert
nur, weil er von Gott aus Liebe geschaffen und erhalten wird; und er lebt nicht voll
gemif der Wahrheit, wenn er diese Liebe nicht frei beantwortet und sich auf seinen
Schopfer hin ausspricht!0.”

® Josef Schoiswohl (ehem. Bischof v. Graz), in: ThQ 149 (1969). 170.
10 Pagtoralkonstitution Kirche und Welt Nr. 19.

235



