
minimal S  imonis, der jetzige Bischof Von Rotterdam, 1  vA  A  VaTr einer der WeNigen
Konservativen, der ruhig und ausdauernd Standpunkt verteidigte und
verteidigen wußte

dieses wurde versucht, die Tatsachen, die dem Pastoralkonzil Z£U-

grunde lagen, geschichtlich und glaubensmäßig beleuchten. wurde gesprochen
über die Emanzipation, den Freiheitssinn, den Tatendrang der Holländer, ber Jesus
Chris  g und den Glauben ihn Grundlage des onzils
Der 11 Teil erläuterte die Absichten des Konzils, Zusammensetzung und Arbeitsweise
der Vollversammlung, die Teilnahme der Gläubigen und die Ergebnisse
Vielleicht kann dieser dazu beitragen, auch 1n anderen Ländern ähnliches
geschieht und dann aus fahrungen und auch Fehlern lernen könnte
Übrigens die Erfahrungen b  m dem holländischen Pastoralkonzil guf d  R

allen Ernstes nach Form sucht, 1n der die SCMEINSAME Beratung aller
Gläubigen in der ganz! Kirchenprovinz bleibende Gestalt erhält

RAFAEL KLEINER

Sınd WII N Dialog fähig?
esen Artikel besitzt ıM Zeitschrift das echt des T5!  es Red.)

Konflikte und zwischen Priestergruppen heute
Die von manchen Auflösungserscheinungen beklagten Lockerungsübungen der
katholischen Kirche ährend des letzten Jahrzehnts brachten 5 I8 sich 1071C  O -
lithisches Blockdenken, zentralistische en und uniformistische Sprachregelun-
4 nicht unbedingt mıiıt dem Wesen der Kirche verwachsene Modelle und als
grundsätzlich verbesserbar erkannt wurden Naturgemäß wird clies besonders Nn den
Beziehungen der Priester zueinander anifest Gleichgesinnte verbinden sich und 5
entstehen Parteiungen Man sich und spricht csich uS Leuten gleicher
Provenienz, hört auf mıit „denen Von der anderen Seite ZU reden oder llif!i
redet „ ZUum Fenster hinaus“” Man wird ZU) Dialog unwillig und dann SOgaTr unfähig
Dagegen mufß ELW geschehen <  S IMUusSsen wieder miteinander reden, aber wie?

Solidarisierung und Konfrontation
Sie sind notwendige Phänomene eder Gesellschaft und fehlen ]  Ur in Diktaturen
Auch der Kirche hat PS diese Dinge gegeben, aber heute en besonders
hervor ründe sind die gesellschaftlichen Veränderungen, die umfassenden
Informationen, die wachsende Mündigkeit des einzelnen, der Druck der ruppe, das
Suchen nach Formen der Mitbestimmung, die Freude gagement, Vor allem die
mse des Konzils über die Synoden echte „Bewegun und last not
least darf darin wohl Hindurchgehen des Geistes durch die Glaubens-
gemeinschaft sehen „Alle wurden vom Hi Geist erfüllt und begannen ZUu reden
ÄApg 2, 4) „Behindert nicht das Sprachenreden, aber S muß mıit Anstand und
TI  ung ge  ehe (1 Kor 39) Paul VI betonte der Enzyklika „Ecclesiam
suam ,  d A  o  $ die Christen untereinander und die Kirche m1$ der Weit Gespräch
stehen MuUuUSSECN, um dem Auftrag gerecht zu werden. die Mitglieder des
Priesterkollegiums dies besonderem Maße, blockieren doch die Schwie-
rigkeiten der Kommunikation und Kooperation die Auferbauung der emeıinde, den
Dienst an den Menschen, die herzliche Bruderliebe Es geht darum, den Ursachen e5e5

228

minimal. A. Simonis, der jetzige Bischof von Rotterdam, war einer der wenigen 
Konservativen, der ruhig und ausdauernd seinen Standpunkt verteidigte und zu 
verteidigen wu8te. 

Im I. Teil dieses Artikels wurde versucht, die Tatsachen, die dem Pastoralkonzil zu­
grunde lagen, geschichtlich und glaubensmäiig zu beleuchten. Es wurde gesprochen 
über die Emanzipation, den Freiheitssinn, den Tatendrang der Holländer, über Jesus 
Christus und den Glauben an ihn als Grundlage des Konzils. 
Der II. Teil erläuterte die Absichten des Konzils, Zusammensetzung und Arbeitsweise 
der Vollversammlung, die Teilnahme der Gläubigen und die Ergebnisse. 
Vielleicht kann dieser Artikel dazu beitragen, daß auch in anderen Ländern ähnliches 
geschieht und daß man dann aus unseren Erfahrungen und auch Fehlern lernen könnte. 
übrigens waren die Erfahrungen mit dem holländischen Pastoralkonzil so gut, daß 
man allen Ernstes nach einer Form sucht, in der die gemeinsame Beratung aller 
Gläubigen in der ganzen Kirchenprovinz bleibende Gestalt erhält. 

RAFAEL JOSEF KLEINER 

Sind wir zum Dialog fähig? 
Für diesen Artikel besitzt unsere Zeitschrift das Recht des Erstdruckes. (D. Red.) 

Konßikte und Kontakte zwisdten Priestergruppen heute 

Die von manchen als Auflösungserscheinungen beklagten Lockerungsübungen der 
katholischen Kirche während des letzten Jahrzehnts orachten es mit sich, daß mono­
lithisches Blockdenken, zentralistische Strukturen und uniformistische Sprachregelun­
gen als nicht unbedingt mit dem Wesen der Kirche verwachsene Modelle und als 
grundsätzlich verbesserbar erkannt wurden. Naturgemäß wird dies besonders in den 
Beziehungen der Priester zueinander manifest. Gleichgesinnte verbinden sich und es 
entstehen Parteiungen. Man trifft sich und spricht sich aus mit Leuten gleicher 
Provenienz, man hört auf, mit „denen von der anderen Seite" zu reden oder man 
redet „zum Fenster hinaus". Man wird zum Dialog unwillig und dann sogar unfähig. 
Dagegen muß etwas geschehen - wir müssen wieder miteinander reden, aber wie? 

I. Solidarisierung und Konfrontation 
Sie sind notwendige Phänomene jeder Gesellschaft und fehlen nur in Diktaturen 
Auch in der Kirche hat es diese Dinge immer gegeben, aber heute treten sie besonders 
hervor. Gründe dafür sind die gesellschaftlichen Veränderungen, die umfassenden 
Informationen, die wachsende Mündigkeit des einzelnen, der Druck der Gruppe, das 
Suchen nach Formen der Mitbestimmung, die Freude am Engagement, vor allem die 
Umsetzung des Konzils über die Synoden in eine echte „Bewegung" und - last not 
least - darf man darin wohl ein Hindurchgehen des HI. Geistes durch die Glaubens­
gemeinschaft sehen: ,,Alle wurden vom HI. Geist erfüllt und begannen zu redenu 
(Apg 2, 4). ,,Behindert nicht das Sprachenreden, aber es muß mit Anstand und 
Ordnung geschehen" (1 Kor 14, 39). Paul VI. betonte in der Enzyklika „Ecclesiam 
suam", daß die Christen untereinander und die Kirche mit der Welt im Gespräch 
stehen müssen, um dem Auftrag Christi g~recht zu werden. Für die Mitglieder des 
Priesterkollegiums gilt dies in besonderem Maße, blockieren doch in ihm die Schwie­
rigkeiten der Kommunikation und Kooperation die Auferbauung der Gemeinde, den 
Dienst an den Menschen, die herzliche Bruderliebe. Es geht darum, den Ursachen dieses 

228 



Zustandes nachzugehen und einige Haltungen beschreiben, die ZUD Dialog zwischen
Brüdern vorhanden se1in mussen. Nur das formelle Gespräch von Gruppen
den Gremien (Pastoral- und Priesterrat, Kapitel, Dekanatskonferenz etc.) und 1N-
formelle „Reden über die aune  A  I4 VOTr den ugen der Welt und VO den Forderungen
des Evangeliums bestehen.

Dialog und skussion
e Gesprächsfähigkeit hängt davon ab, die artner unter Gespräch verstehen.
gr'  ıe Oormen, enen sich das reflektierende Bewußtsein betätigt, sind Aufklärung
und Diskussion. Mit einem fact süchtigen Verlangen besteht der Bewußtseinsmensch
auf der Diskussion, die Ja gegensätzliche Anschauungen voneinander trenn(t, lafd
eiNe Verständigung nicht mehr zustande ommen kann. Die Diskussion verleugnet das
menschliche Gespräch, den Dialog, weil der Diskutierende auf die ÄArgumente des
anderen nicht h  Ören, sondern I8 die totale Gegensätzlichkeit der Anschauungen
herausarbeiten Der andere wird ZUIN iffamierten Opfer, denn der Diskutierende
hört Ur csich und auf sich. Im Dialog aber Öört aufeinander, U gemeiınsam
durch einander die Wahrheit finden Die Diskussion ist die Wafe des Reflexions-
menschen, deren Anwendung £.  T allein bestimmt Das Bewußtsein, das LLUT nach
aufßen gerichtet ist, I anders reflektiert, aber niıe sich selbst, odurch eın Gelbst
entstünde und andern erkannt s  de, weiß umm seine Schwäche der Erfassung
der Wirklichkeit Es weiß, einseltig ist, die Welt in n Weiß unc Schwarz
au fteilt und dieser Zweiteilung bestehen läßt. ber deutet diese Schwäche un  —

die entgegenstehende Stärke der Verdunkelung, die aufgeklärt werden muß1 _4
Leider ommen diese „Monologe auf Kollisionskurs“ ur Z.u Oft (0) ı Gie sind VeTIi-
bunden mıit der Manier, einander mıiıt Schlagworten zu brandmarken, wWwIie Z nRe-
aktionär, Progressist, Konservativer, Kirchenzerstörer U, r Das 3  n nur
schädlicher Polarisierung, sondern auch solierung, die den einzelnen verdorren
und die ruppe einseitig werden laßt
Die ruppendynamik WEeIls darauf hin, mehrere Menschen, die auf Grund e1nNnes
gemeinsamen Zieles zueinander hinfinden, sich ruppe konstituieren und SO
unduldsam cind. Bildet sich der einzelne eiıner wichtig angesehenen Frage eine
abweichende Meinung und dabei doch dieser ruppe bleiben, 50 >  Pn diese
sich ihn Von innen heraus gefährdet. Fine Reaktion are, sich die ruppe
durch den einzelnen }rage stellen ließe und ihre einung revidierte. ber weil s1e
sich ihrer ursprünglichen Beweg 9-  er mehr bewußt ist, muß ihr ese Gelbst-

eınen heftigen ÄAnsturm abgerungen werden. Ihre erstie Reaktion ıst
immer der Weg des eringsten Widerstandes Man ruft auf ZUr Scheidung der Geister,
der ebell wird ausgestoßen. Der Kreis schließt sich wieder und die ruppe kann
sich von auf ihre Einmütigkeit berufen. Im Grund ist das eın Akt der Gelbst-
erhaltung, weil ede gemeinsame Überzeugung unmöglich ..  de, wenn der einzelne
nach eigenem Gutdünken der ruppe e1iNe Selbstprüfung aufzwingen önnte Doch
gerade ese WAar:  y Öfter notig.
tän!und Vorurteile

Der Dialog zwischen uns Priestern heute leidet unter der Blockierung VOT-

gefaßte einungen über den artner und die von ene Position. Wenn
einer Konversation ..  zuh  Ören, onnen  ... plötzlich Dimensionen menschlicher Ge-
meinschaft aufgehen, von enen bisher nıe gehört hatten Oft fragen oder

einander, vVas iber irgendeine Person oder Situation denken. Noch häufiger
versuchen WIT anderen zu sagen, S WIT ber etwas empfinden. Wir wenden
die Welt 7wWel Sprachen. Die eine ist die Sprache des Verstandes, die andere ist die

1 Joachim Bodamer, Der gefährdete Mensch. Herder-Bücherei, Band 321,

229

Zustandes nadtzugehen und einige Haltungen zu besdtreiben, die zum Dialog zwisdten 
Brüdern vorhanden sein müssen. Nur so kann das formelle Gesprädt von Gruppen in 
den Gremien (Pastoral- und Priesterrat, Kapitel, Dekanatskonferenz etc.) und das in­
formelle „Reden über die Zäune" vor den Augen der Welt und vor den Forderungen 
des Evangeliums bestehen. 

II. Dialog und Diskussion 
Die Gesprädtsfähigkeit hängt davon ab, was die Partner unter Gesprädt verstehen. 
„Die Formen, in denen sich das reflektierende Bewußtsein betätigt, sind Aufklärung 
und Diskussion. Mit einem fast südttigen Verlangen besteht der Bewußtseinsmensdt 
auf der Diskussion, die ja gegensätzlidte Ansdtauungen so voneinander trennt, daß 
eine Verständigung nidtt mehr zustande kommen kann. Die Diskussion verleugnet das 
menschlidte Gesprädt, den Dialog, weil der Diskutierende auf die Argumente des 
anderen gar nidtt hören, sondern nur die totale Gegensätzlidtkeit der Ansdtauungen 
herausarbeiten will. Der andere wird zum diffamierten Opfer, denn der Diskutierende 
hört nur sich und auf sidt. Im Dialog aber hört man aufeinander, um gemeinsam 
durch einander die Wahrheit zu finden. Die Diskussion ist die Waffe des Reffexions­
mensdten, deren Anwendung er allein bestimmt. Das Bewußtsein, das nur nach 
außen gerichtet ist, nur anders reflektiert, aber nie sidt selbst, wodurdt ein Selbst 
entstünde und im andern erkannt würde, weiß um seine Sdtwädte in der Erfassung 
der Wirklidtkeit. Es weiß, daß es einseitig ist, die Welt in nur Weiß und Sdtwarz 
aufteilt und in dieser Zweiteilung bestehen läßt. Aber es deutet diese Schwäche um 
in die ihm entgegenstehende Stärke der Verdunkelung, die aufgeklärt werden muß1." 

Leider kommen diese „Monologe auf Kollisionskurs" nur zu oft vor. Sie sind ver­
bunden mit der Manier, einander mit Schlagworten zu brandmarken, wie z. B. ,,Re­
aktionär, Progressist, Konservativer, Kirdtenzerstörer u. ä." Das führt nicht nur zu 
sdtädlidter Polarisierung, sondern audt zur Isolierung, die den einzelnen verdorren 
und die Gruppe einseitig werden läßt. 
Die Gruppendynamik weist darauf hin, daß mehrere Mensdten, die auf Grund eines 
gemeinsamen Zieles zueinander hinfinden, sidt als Gruppe konstituieren und als soldte 
unduldsam sind. Bildet sich der einzelne in einer als widttig angesehenen Frage eine 
abweidtende Meinung und will dabei doch in dieser Gruppe bleiben, so fühlt diese 
sich durch ihn von innen heraus gefährdet. Eine Reaktion wäre, daß sidt die Gruppe 
durch den einzelnen in Frage stellen ließe und ihre Meinung revidierte. Aber weil sie 
sich ihrer ursprünglidten Beweggründe nidtt mehr bewußt ist, muß ihr diese Selbst­
kritik durch einen heftigen Ansturm abgerungen werden. Ihre erste Reaktion ist 
immer der Weg des geringsten Widerstandes: Man ruft auf zur Scheidung der Geister, 
der Rebell wird ausgestoßen. Der Kreis schließt sidt wieder und die Gruppe kann 
sich von neuem auf ihre Einmütigkeit berufen. Im Grund ist das ein Akt der Selbst­
erhaltung, weil jede gemeinsame Überzeugung unmöglich würde, wenn der einzelne 
nadt eigenem Gutdünken der Gruppe eine Selbstprüfung aufzwingen könnte. Dodt 
gerade diese wäre öfter nötig. 

m. Vorverständnis und Vorurteile 
Der Dialog zwischen uns Priestern heute leidet unter der Blockierung durch vor­
gefaßte Meinungen über den Partner und die von ihm vertretene Position. Wenn wir 
einer Konversation zuhören, können uns plötzlidt Dimensionen menschlicher Ge­
meinsdtaft aufgehen, von denen wir bisher nie gehört hatten. Oft fragen oder sagen 
wir einander, was wir über irgendeine Person oder Situation denken. Noch häufiger 
versuchen wir anderen zu sagen, was wir über etwas empfinden. Wir wenden uns an 
die Welt in zwei Spradten. Die eine ist die Sprache des Verstandes, die andere ist die 

1 Joachim Bodamer, Der gefährdete Mensch. Herder-Bücherei, Band 321, 92 f. 

229 



Sprache des efühls Das zugrundeliegende Gefühl, das den Worten ent-
spricht, die 61@e auslöste: das ist 6c5, wWas 111 hi  oren  .. müßte, G den anderen
richtig verstehen wollte „Häutfig glauben WIr, bei Gesprächen schon VOTI-

z.u wissen, wWwas andere werden. Unsere vorgefaßten Meinungen bzw.
z1en Bedürfnisse uns dazu, Sinn das hineinzulegen, w andere
15 zı  L versuchen Die Tatsache, nicht gut oren  .. oder uns nicht
einmal darum bemühen, ist eın wichtiges Hindernis 1Im Prozeß der Verständigung.
Wir entwickeln bei der Behandlung VvVon Problemen anderer Leute eiınen bestimmten

der großes Vertrauen die reıin intellektuelle Antwort offenbart
und etwas aussagt iberül eigenen Gef:
Freilil sind auch beim Gegenüber bewußte oder unbewußte Verdrängungen A
Werk. Er sich nicht eingestehen, ETr eine zeitbedingte Meinung ur unabänder-

elt, Jal er unter großen persönlichen pfern etwas vollbrachte, Was jetzt G-  v
mehr verwendbar ist, eine seınen Augen unübertreffliche Methode von eiıner
besseren abgelöst werden muß „In jedem Gespräch csind gewilsse Abwehrmechanismen

Werk. Ein Kundiger wird imstande se1in, S1Pe während ihres Auftretens eI-

kennen, und manchmal wird SUüUXal möglich sein, herauszufinden, welche
efühle abgewehrt werden. Die rage ist, ob diese efühle der gegebenen Situation
aSSsSen. Der Gesprächspartner offenbart csich dynamische Person, G-
mensch oder als ampfh besessene Person. Man WIT! empfinden, ob 12ln mıit
einer kräftigen oder schwachen Persönlichkeit zZUuU hat, und welche Gefühle der

allgemeinen hinsichtlich sSemın Gegenübers he: Die häufigsten Ab-
wehrmechanismen sind der Tatsachen, Wunschbilder, gewaltsame Verein-
fachungen und Klassifizierungen, Unterdrückung csich anbahnender Einsichten, Ver-
einzelung, Aufschub, Ersatz, Rückzug auf eine schon überlebte Phase, Sublimierung
VO  5 Antrieben. Sie WITL.  e  ken wiıie eın Minenfeld zwischen Fronten.

Trennende Sachfragen
Ein Hauptgrund der Dialogunfähigkeit der Priester miteinander ist die disparate
theologische und humanwissenschaftliche Ausbildung und der Mangel institutiona-
lisierter Weiterbildung. Eine starke aSUur macht sich vielfach bei den Weihejahr-
gängen ÖT und nach 1950 bemerkbar. Sicher haben das Lebensgefühl, die Prägungen
durch eine industrialisierte, verstädterte pluralistische Gesellschaft und generations-
spezifische Faktoren das Klima und die Erfahrungen der syche bestimmt. Sicher
existieren auch heute manche subkutanen oder auch manifesten Häresien bei
angelegten Gemütern., ennoch sind die meılsten Streitpunkte zwischen Priestern
und zwischen Priestergruppen (OPS, SOG, ARGE-Priesterkreise) weıtaus mehr durch
blofß verbale Unterschiede, Machtfragen, Methodenstreit, strukturelles Unangepaßt-
sSeıin bedingt. Die Theologie und ihre Grenzwissenschaften csind heute wieder ınter-
eSsanı geworden. Das Angebot Büchern, Broschüren, Zeitschriften, Kursen, Vor-
agen ist Legion.
Diesem UÜbermaß oft konträren Informationen kann sich kein Priester entziehen,
er muß Stellung beziehen der Gegenwart rollt eiıne theologische Informationswelle
auf ber E eigene spirituelle Erfahrungen formen und bilden den Priester
und geben die Gicherheit des Überblicks. Informationen hingegen eind aktuelle,
vorgeformte Mitteilungen, die spurlos durch hindurchgehen und eıne ere Leere

können. Wer se1n Fachwissen daher bezieht, hat schillerndes, ober-
Aächliches t*was geliefert bekommen, das icht kontrollieren kann und das ihn
eher desorientiert. Nur zZzu leicht cieht den früher angelernten Sätzen seiner

Kennedy / d’Arcy, Werden und Reifen des Priesters chte der sychologie
Räber, Luzern. 121

S Herman Musaph, Technik der psychologischen Gesprächsführung. er, Salzburg.

2230

Sprache des Gefühls. Das zugrundeliegende Gefühl, das genau den Worten ent­
spricht, die sie auslöste: das ist es, was man hören müßte, wenn man den anderen 
richtig verstehen wollte. ,,Häufig glauben wir, bei unseren Gesprächen schon im vor­
aus zu wissen, was andere sagen werden. Unsere vorgefaßten Meinungen bzw. eige­
nen Bedürfnisse führen uns dazu, unseren Sinn in das hineinzulegen, was andere 
uns zu sagen versuchen ... Die Tatsache, daß wir nicht gut zuhören oder uns nicht 
einmal darum bemühen, ist ein wichtiges Hindernis im Prozeß der Verständigung. 
Wir entwickeln bei der Behandlung von Problemen anderer Leute einen bestimmten 
Stil, der unser allzu großes Vertrauen in die rein intellektuelle Antwort offenbart 
und uns etwas aussagt über unsere eigenen Gefühle2 .'' 

Freilich sind auch beim Gegenüber bewußte oder unbewußte Verdrängungen am 
Werk. Er will sich nicht eingestehen, daß er eine zeitbedingte Meinung für unabänder­
lich hielt, daß er unter großen persönlichen Opfern etwas vollbrachte, was jetzt nicht 
mehr verwendbar ist, daß eine in seinen Augen unübertreffliche Methode von einer 
besseren abgelöst werden muß. ,,In jedem Gespräch sind gewisse Abwehrmechanismen 
am Werk. Ein Kundiger wird imstande sein, sie während ihres Auftretens zu er­
kennen, und manchmal wird es ihm sogar möglich sein, herauszufinden, welche 
Gefühle abgewehrt werden. Die Frage ist, ob diese Gefühle zu der gegebenen Situation 
passen. Der Gesprädtspartner offenbart sidt als dynamische Person, als Gefühls­
mensch oder als krampfhaft besessene Person. Man wird empfinden, ob man es mit 
einer kräftigen oder schwachen Persönlichkeit zu tun hat, und welche Gefühle der 
Partner im allgemeinen hinsichtlich seines Gegenübers hegt3." Die häufigsten Ab­
wehrmechanismen sind Leugnung der Tatsachen, Wunschbilder, gewaltsame Verein­
fachungen und Klassifizierungen, Unterdrückung sich anbahnender Einsichten, Ver­
einzelung, Aufschub, Ersatz, Rückzug auf eine schon überlebte Phase, Sublimierung 
von Antrieben. Sie wirken wie ein Minenfeld zwischen Fronten. 

IV.TrennendeSach&agen 
Ein Hauptgrund der Dialogunfähigkeit der Priester miteinander ist die disparate 
theologische und humanwissenschaftliche Ausbildung und der Mangel an institutiona­
li~ierter Weiterbildung. Eine starke Zäsur macht sich vielfach bei den Weihejahr­
gängen vor und nach 1950 bemerkbar. Sicher haben das Lebensgefühl, die Prägungen 
durdt eine industrialisierte, verstädterte pluralistische Gesellschaft und generations­
spezifische Faktoren das Klima und die Erfahrungen der Psyche bestimmt. Sicher 
existieren auch heute mandte subkutanen oder auch manifesten Häresien bei extrem 
angelegten Gemütern. Dennodt sind die meisten Streitpunkte zwisdten Priestern 
und zwisdten Priestergruppen {ÖPS, SOG, ARGE-Priesterkreise) weitaus mehr durch 
bloß verbale Unterschiede, Machtfragen, Methodenstreit, strukturelles Unangepaßt­
sein bedingt. Die Theologie und ihre Grenzwissenschaften sind heute wieder inter­
essant geworden. Das Angebot an Büchern, Broschüren, Zeitschriften, Kursen, Vor­
trägen ist Legion. 
Diesem Obermaß an oft konträren Informationen kann sich kein Priester entziehen, 
er muß Stellung beziehen. In der Gegenwart rollt eine theologische Informationswelle 
auf uns zu. Aber nur eigene spirituelle Erfahrungen formen und bilden den Priester 
und geben ihm die Sicherheit des Oberblicks. Informationen hingegen sind aktuelle, 
vorgeformte Mitteilungen, die spurlos durch uns hindurchgehen und eine innere Leere 
erzeugen können. Wer sein Fachwissen daher bezieht, hat ein schillerndes, ober­
ßächliches Etwas geliefert bekommen, das er nicht kontrollieren kann und das ihn 
eher desorientiert. Nur zu leicht sieht er in den früher angelernten Sätzen seiner 

! E. D. Kennedy/ P. F. d'Arcy, Werden und Reifen des Priesters im lichte der Psychologie. 
Räber, Luzern. 121. 

s Hennan Musaph, Technik der psychologischen Gesprächsführung. Müller, Salzburg. 87. 

230 



Schulbuchtheologie eine bergende Heimat, der £  &.  PS noch verständlich zuging. AÄAus
lähmender nlust gl der schwierigen Gegenwart resigniert der eıne und weint
CeNCHN Zuständen nach, Hüchtet der andere den einer Idealkirche der
Zukunft, die Ö niemals entstehen WIFT! 50 werden beide ihren Aufgaben entfremdet
und versaumen ©e5, den Menschen heute voranzugehen und hier und heute die
Welt auf die Wirklichkeit Gottes hin durchsichtig zu machen. Aus diesen Gründen
scheint eın offenes, vorausschauendes und qualitativ erstklassiges Angebot einer auf
Schwerpunkte ausgerichteten theologischen und humanwissenschaftlichen Weiter-
bildung e1ne Überlebensfrage die Priester sen1n. Dieser ‚ErNpTrOoZe: 1m Glauben

die Verkünder soll aber nicht monologisch-magistral, sondern dialogisch ın leam-
arbeit verlaufen, er bei dieser skeptischen Generation, wWIıe 661e die Priester
heute sind, ankommen soll

Hören, besser dienen
die Frage, wIıe mMan Freunde gewinnt, meiınt Carnegie „Es gibt auf der BANZEN

Welt keinen anderen Weg, ZU: Ziel zu ommen, als sich In vornherein auf die
Wiünsche der anderen einzustellen und ihnen zeıgen, wıe S1Pe zZzu erfüllen wären.“
In en Fall heißt das wohl Der Sinn e1nes Gesprächs besteht darin, hören,

besser dienen können, den Menschen begegnen, c1e anzuh:  Oren.  ..
Hören heißt verstehen, die Worte herausheben, unterscheiden, befreiende Wahr-
eit ist oder Unfreiheit führt, den anderen Scharfsichtigkeit und mıit Sympathie
anerkennen. Wenn jeder tbedenkt, welchem celbst einerseıts Motive
maskieren, und Meinungen „einfärben”, andrerseits dem Partner Schablonen unter-
schieben und Absichten imputieren, dann müßten die Gespräche der Priester mı1t-
einander mehr vVon Oftenheit und das Reden über einander mehr Wohlwollen
getiragen sein, ob 1LUN Neuinterpretation Glaubenswahrheiten, liturgische
Gestaltungsprobleme, echts- und Organisationsfragen oder um den Ctil des christ-
lichen Lebens der Welt Von heute geht Manche Verkrampfungen müßten dann
eiıner mutigen, vertrauensvollen, entgegenkommenden Gelöstheit weichen.
Eine Diagnose von ardinal Suenens zeigt auf, 5 £ahlt „Unsere Dialoge sind oft
LUr wechselseitige Monologe. Nur wen! Leute können zuhören, nich:  en aAllein IS

Höflichkeit, sondern sich unterrichten und sich durch den geistigen Kontakt mMit
den anderen bereichern. Dem anderen zuhören heißt, bei in die Schule
gehen der Überzeugung, etwas geben hat Das aber bedeutet: Ver-
trauen zZu haben, zZzu sich und Zu eigenen Freiheit wecken und

eben adurch den Dialog berei:  en. ÖOhne einen solchen Austausch 1mm
Dialog verfehlt celbst der Dienst, den erweisen möchte, cschließlich seinen Zweck,
v ohne altung des Dialogs Zu einem paternalistischen Protektorat ausartet.
Es ist der Versuch des Vaters, das Kind unter cseimmer Vormundschaft halten, -
ctatt Eigenständigkeit des Erwachsenenalters zZUu helfen‘.““
Hierin liegt wohl e1n Grund für viele neurotische oder rebellische Reaktionen der
Priester untereinander, gegenüber ihren Vorgesetzten und anderen Gruppen, auch

das Verhalten der Lokalkirchen „römischen Zentrale” Paternalismus steckt
hinter Vorgangsweisen der „Obrigkeiten“, die das gewinnende Gespräch über-
flüssig halten, vernünftige Begründungen durch Appelle den Gehorsam ersetzen
und sich gegenüber sachentsprechenden Einwänden auf OT: Befehle Zurück-
ziehen. 5ie bedenken wenig, bei der Begegnung VvVon Menschen jeder eın e211-
maliges und eın allen anderen verschiedenes ammelbecken Vo  n Erfahrungen dar-
stellt Sie sollten einander aufgeschlossen gegenüberstehen, ehrlichem Meinungs-
austausch und Gleichgewicht gegenseitigen Gebens und mpfangens Damit wird
echtes Wachstum der Persönlichkeit geschehen. „Der Erfolg einer Beratung WITC'!  d \V

Leon-Joseph 5uenens, Die Mitverantwortung in der Kirche. Müller, Salzburg. 104.

231

Schulbuchtheologie eine bergende Heimat, in der es noch verständlich zuging. Aus 
lähmender Unlust an der schwierigen Gegenwart resigniert der eine und weint ver­
gangenen Zuständen nach, flüchtet der andere in den Entwurf einer Idealkirche der 
Zukunft, die so niemals entstehen wird. So werden beide ihren Aufgaben entfremdet 
und versäumen es, den Menschen von heute voranzugehen und hier und heute die 
Welt auf die Wirklichkeit Gottes hin durchsichtig zu machen. Aus diesen Gründen 
scheint ein offenes, vorausschauendes und qualitativ erstklassiges Angebot einer auf 
Schwerpunkte ausgerichteten theologischen und humanwissenschaftlichen Weiter­
bildung eine Oberlebensfrage für die Priester zu sein. Dieser Lernprozeß im Glauben 

.,,, für die Verkünder soll aber nicht monologisch-magistral, sondern dialogisch in Team­
arbeit verlaufen, wenn er bei dieser skeptischen Generation, wie sie die Priester 
heute sind, ankommen soll. 

V. Hören, um besser zu dienen 
Auf die Frage, wie man Freunde gewinnt, meinte Carnegie: ,,Es gibt auf der ganzen 
Welt keinen anderen Weg, um zum Ziel zu kommen, als sich von vornherein auf die 
Wünsche der anderen einzustellen und ihnen zu zeigen, wie sie zu erfüllen wären." 
In unserem Fall heißt das wohl: Der Sinn eines Gesprächs besteht darin, zu hören, 
um besser dienen zu können, den Menschen zu begegnen, um sie anzuhören. 
Hören heißt verstehen, die Worte herausheben, unterscheiden, was befreiende Wahr­
heit ist oder zur Unfreiheit führt, den anderen in Scharfsichtigkeit und mit Sympathie 
anerkennen. Wenn jeder mitbedenkt, in welchem Maß wir selbst einerseits Motive 
maskieren, und Meinungen „einfärben", andrerseits dem Partner Schablonen unter­
schieben und Absichten imputieren, dann müßten die Gespräche der Priester mit­
einander mehr von Offenheit und das Reden über einander mehr von Wohlwollen 
getragen sein, ob es nun um Neuinterpretation von Glaubenswahrheiten, liturgische 
Gestaltungsprobleme, Rechts- und Organisationsfragen oder um den Stil des christ­
lichen Lebens in der Welt von heute geht. Manche Verkrampfungen müßten dann 
einer mutigen, vertrauensvollen, entgegenkommenden Gelöstheit weichen. 
Eine Diagnose von Kardinal Suenens zeigt auf, wo es fehlt: ,,Unsere Dialoge sind oft 
nur wechselseitige Monologe. Nur wenige Leute können zuhören, nicht allein aus 
Höflichkeit, sondern um sich zu unterrichten und sich durch den geistigen Kontakt mit 
den anderen zu bereichern. Dem anderen zuhören heißt, bei ihm in die Schule zu 
gehen in der Überzeugung, daß er mir etwas zu geben hat. Das aber bedeutet: Ver­
trauen zu ihm haben, ihn zu sich selbst und zu seiner eigenen Freiheit wecken und 
ihn eben dadurch für den Dialog bereitmachen. Ohne einen solchen Austausch im 
Dialog verfehlt selbst der Dienst, den man erweisen möchte, schließlich seinen Zweck, 
wenn er ohne Haltung des Dialogs zu einem paternalistischen Protektorat ausartet. 
Es ist der Versuch des Vaters, das Kind unter seiner Vormundschaft zu halten, an­
statt ihm zur Eigenständigkeit des Erwachsenenalters zu helfen4." 

Hierin liegt wohl ein Grund für viele neurotische oder rebellische Reaktionen der 
Priester untereinander, gegenüber ihren Vorgesetzten und anderen Gruppen, auch 
für das Verhalten der Lokalkirchen zur „römischen Zentrale". Paternalismus steckt 
hinter Vorgangsweisen der „Obrigkeiten", die das gewinnende Gespräch für über­
flüssig halten, vernünftige Begründungen durch Appelle an den Gehorsam ersetzen 
und sich gegenüber sachentsprechenden Einwänden auf formale Befehle zurück­
ziehen. Sie bedenken zu wenig, daß bei der Begegnung von Menschen jeder ein ein­
maliges und ein von allen anderen verschiedenes Sammelbecken von Erfahrungen dar­
stellt. Sie sollten einander aufgeschlossen gegenüberstehen, in ehrlichem Meinungs­
austausch und im Gleichgewicht gegenseitigen Gebens und Empfangens. Damit wird 
echtes Wachstum der Persönlichkeit geschehen. ,,Der Erfolg einer Beratung wird vom 

• Leon-]oseph Suenens, Die Mitverantwortung in der Kirche. Müller, Salzburg. 104. 

231 



der Mitwirkung und Selbsthingabe des Beraters abhängen. und
Reifung ereignen sich im Menschen NUur auf dem Wege der Interaktion mıit der
Umwelt. Die Begegnung von Mensch zZu Mensch den Tiefenschichten Ter Per-
sönlichkeit ist die Frucht des offenen Dialogs und der tiefempfundenen Anteilnahme

Innenleben eses Menschen. Die Identifizierung der beiden SUu  C weiıt gehen,
c1e schließlich eine einziıge gemeinsame ung der Dinge einmündet?.“

So eder sich selbst 1  I Treu bleiben, T wird die Merkmale seiner eigenen Persön-
lichkeit Ganzes einbringen, voll integrieren können. Je mehr eT dem anderen
entgegenkommt, UmMso mehr ommt f zugleich cich celbst.

emeinsch: wächst e  E 1un
icht ımmer braucht dem gemeinsamen Wirken der Priester ei1ne +otale Abklärung
der gegenseitigen Standpunkte bis 1Ns letzte etail durch eın endloses Gespräch VOTI -

ausgehen. icht W Gegensätze der Theorie gleichen 6]! der Alltagspraxis
von celbst aUS. Das Gespräch darf nicht der hängen, braucht eın Klima des
mannigfaltigen Zusammenwirkens, kommunikationsfähig machen, den Willen

eiln:  e, ZUTr „‚Mit-Teilung“! Wie sieht der Psychologe diesen Sachverhalt?
„Materielles Zusammenarbeiten ist sich noch keine ausdrückliche menschliche
Mitteilung, aber auf jeden Gedankenaustausch kann dabei nicht verzichten.
Menschen, die zusammenarbeiten und ware LUr bı  eım eben eines Baumstam-
3015 werden gezwungenermaßbßen miteinander reden beginnen. Die aufgewende-
ten ÄAnstrengungen mussen  e koordiniert, auf dasselbe gerichtet werden, dieses

muß Im Bewußtsein aller präsent seın, muß VOTr allem gemeiınsam
gekannt und verstanden werden 1es alles ist ohne Konzentration des Ftre  1en
Willens jedes Beteiligten auf eın einziges Otreben und hne jedwede Mitteilung
praktischer Erkenntnisse völlig unmöglich Eine menschliche Beziehungen wichtige
Folge dieser von fortlaufenden Mitteilungen getragenen Zusammenarbeit ıst Clie
ständig wachsende Erfahrung, (AJ die Menschen eines Sinnes werden können,
daß 611e ihrem Gtreben nach Wohlergehen aufeinander angewiesen SIn  d, und
schließlich diese GCozialität sich schon als solche besonders bezahlt macht. Die Er-
fahrung wird nicht aufhören, auch wenn die Arbeit unterbrochen wird. Ein Wende-
punk: ergibt sich, wenn Dinge, die ußerhalb der Arbeit stehen, ZUT Sprache ommen,
wenn iber andere enschen und schließ@lich auch über persönliche egen BEeSPIO-
chen wird. entsteht eine Atmosphäre der gegenseitigen Vertraulichkeit, eine Be-
ziehung der Kameradschaft. Der Mensch hat diesem D den anderen enschen
wirkli gefunden. Man iıst nich  pn mehr usschließlich Von Tausch- oder Nütz-
lichkeitsüberlegungen estimmt. Es entsteht Sinn enstfertigkeit Fördern
Hilfe Beistand ermittlung förmliche Zusammenarbeit gegenseitiges
Dienen®,“

der Dienst der Priester der irche die Menschen heute „ankommen“,
dann muß noch viel mehr bisher kategoriellen Teams und mobilen Equipen
geleistet werden. Das Modell des „Ein-Mann-Betriebes” überfordert den einzelnen und
ıst bei der heutigen Differenzierung der Gesellschaft nicht mehr verantwortbar. Die
Spezialisierung der Priester auf je besondere pastorale Dienstleistungen mu sich dar-

ergeben und z1i einer überpfarrlichen Zusammenarbeit 1ım Raum des
Dekanates oder einer egion führen. (‚emeinsames 1un WIT|  d, wenn PG rationell und
elführend geschehen soll, dauernden und eNgEN Kontakten führen, wie den
Konzilsdekreten Zu lesen ist „Die Brüderlichkeit der Priester soll csich außern
Zusammenkünften (Kirche 28), „sie collen das Band der Gemeinsamkeit wahren“”
(Kirche 4A1), ‚„kein Priester abgesondert und einzelner seine Sendung hin-

5 aul Johnson, sychologie der pastoralen Beratung, Herder, Wien. 114
8  8 ]ibert Vander Kerken, Der ein  N Mensch und Liebe. Herder, Wien. 31,

232

Maß der Mitwirkung und Selbsthingabe des Beraters abhängen. Wachstum und 
Reifung ereignen sich im Menschen nur auf dem Wege der Interaktion mit der 
Umwelt. Die Begegnung von Mensch zu Mensch in den Tiefenschichten ihrer Per­
sönlichkeit ist die Frucht des offenen Dialogs und der tiefempfundenen Anteilnahme 
am Innenleben dieses Mensdten. Die Identifizierung der beiden kann so weit gehen, 
daß sie sdtließlidt in eine einzige gemeinsame Wahrnehmung der Dinge einmündet5 ." 
So kann jeder sidt selbst treu bleiben, er wird die Merkmale seiner eigenen Persön­
lidtkeit in ein Ganzes einbringen, voll integrieren können. Je mehr er dem anderen 
entgegenkommt, umso mehr kommt er zugleidt zu sich selbst. 

VI. Gemeinschaft wächst im Tun 
Nicht immer braudtt dem gemeinsamen Wirken der Priester eine totale Abklärung 
der gegenseitigen Standpunkte bis ins letzte Detail durch ein endloses Gespräch vor­
ausgehen. Nicht wenige Gegensätze in der Theorie gleichen sidt in der Alltagspraxis 
von selbst aus. Das Gespräch darf nicht in der Luft hängen, es braucht ein Klima des 
mannigfaltigen Zusammenwirkens, um kommunikationsfähig zu machen, den Willen 
zur Teilnahme, zur „Mit-Teilung"! Wie sieht der Psychologe diesen Sachverhalt? 
„Materielles Zusammenarbeiten ist an sich nodt keine ausdrüd<liche menschliche 
Mitteilung, aber auf jeden Gedankenaustausdt kann man dabei nicht verzichten. 
Menschen, die zusammenarbeiten - und wäre es nur beim Heben eines Baumstam­
mes -, werden gezwungenermaßen miteinander zu reden beginnen. Die aufgewende­
ten Anstrengungen müssen koordiniert, auf dasselbe Ziel geridttet werden, dieses 
Ziel muß im Bewußtsein aller Beteiligten präsent sein, es muß vor allem gemeinsam 
gekannt und verstanden werden . . . Dies alles ist ohne Konzentration des &eien 
Willens jedes Beteiligten auf ein einziges Streben und ohne jedwede Mitteilung 
praktischer Erkenntnisse völlig unmöglich. Eine für menschliche Beziehungen wichtige 
Folge dieser von fortlaufenden Mitteilungen getragenen Zusammenarbeit ist die 
ständig wachsende Erfahrung, daß die Menschen eines Sinnes werden können, 
daß sie in ihrem Streben nach Wohlergehen aufeinander angewiesen sind, und daß 
schließlich diese Sozialität sich schon als solche besonders bezahlt macht. Die Er­
fahrung wird nicht aufhören, auch wenn die Arbeit unterbrochen wird. Ein Wende­
punkt ergibt sich, wenn Dinge, die außerhalb der Arbeit stehen, zur Sprache kommen, 
wenn über andere Menschen und schließlich auch über persönliche Anliegen gespro­
chen wird. Es entsteht eine Atmosphäre der gegenseitigen Vertraulichkeit, eine Be­
ziehung der Kameradschaft. Der Mensch hat in diesem Fall den anderen Menschen 
wirklich gefunden. Man ist nicht mehr ausschließlich von reinen Tausch- oder Nütz­
lidtkeitsüberlegungen bestimmt. Es entsteht ein Sinn für Dienstfertigkeit: Fördern -
Hilfe - Beistand - Vermittlung - förmliche Zusammenarbeit - gegenseitiges 
Dienen6.'' 

Soll der Dienst der Priester in der Kirche für die Menschen heute „ankommen", 
dann muß er noch viel mehr als bisher in kategoriellen Teams und mobilen Equipen 
geleistet werden. Das Modell des „Ein-Mann-Betriebes" überfordert den einzelnen und 
ist bei der heutigen Differenzierung der Gesellschaft nicht mehr verantwortbar. Die 
Spezialisierung der Priester auf je besondere pastorale Dienstleistungen muß sich dar­
aus ergeben und wird zu einer überpfarrlichen Zusammenarbeit im Raum des 
Dekanates oder einer Region führen. Gemeinsames Tun wird, wenn es rationell und 
zielführend gesdtehen soll, zu dauernden und engen Kontakten führen, wie in den 
Konzilsdekreten zu lesen ist: ,,Die Brüderlidtkeit der Priester soll sich äußern in 
Zusammenkünften" (Kirche 28), ,,sie sollen das Band der Gemeinsamkeit wahren" 
(Kirche 41), ,,kein Priester kann abgesondert und als einzelner seine Sendung hin-

15 Paul ]ohnson, Psychologie der pastoralen Beratung. Herder, Wien. 114 f. 
• Libert Vander Kerken, Der einsame Mensch und die Liebe. Herder, Wien. 31. 

232 



reichend erfüllen, sondern e Zusammenwirken mit den anderen Priestern“
(Priester 7), „sie sollen sich auch spontan und mit Freuden treffen, um geistlichen
Leben und die Erweiterung ihrer Kenntnisse aneinander Hilfe haben“” (Priester 8)
Das Modell des alten Presbyteriums den Bischof oder ekan (freilich erweiıtert [}
die hauptamtlichen Laienmitarbeiter) könnte Ansatz dienen.
anches ın eser Richtung ıc6$ bereits Werden, WIe das Ergebnis der Wiener
Befragung zeigt: „AIm Zusammenleben der Priester sind die einzelnen Lebensbereiche
nicht unbedingt klar trennbar. Die Bereitschaft mıt einem Priester zusammenzuarbei-
ten, geht vielen Fälilen paralle muiıt dem Wunsch, die Freizeit mıit Priestern zZu Ver-

bringen oder Gebet und Gottesverehrung den emeınnschattssınn zZzu zeigen. Das
zeigt eine einheitliche ereıts 21n Leben Gemeinschaft führen, das alle
Sektoren des Lebens umfaßt In den letzten Jahren begann eın Zusammenschluß

so  en Priesterkreisen. Ältere und JjJungere Priester gehören ihnen ın erw.:
gleicher relativer Häufigkeit D  hese Kreise sollen nach dem Wunsch ihrer Mit-
glieder eine lockere und fre  1e emenns: sSe1N. Als Werte schätzen s]ie Brüderlich-
keit, Zusammenarbeit, Mitverantwortung der Leitung der 2  D  jözese, intensivere
berufliche Weiterbildung. Ihr Kirchenbild tragt kollegiale Züge‘.“ Immer mehr geht
n auf, Leben als Menschen, Christen und Priester jel mehr als
bisher auf emeinschafts-Bezüge ausrichten mussen,  .< wWe': das eugnis SCeTPS

ungeteilten Dienstes, Ekinsatzes £ür die Gemeinden, unseres Vorangehens
Glauben, Nachfolge des Meisters glaubwürdig und mitreißend wirken soll.

Im andern verborgene aben ecken
„Der größte Dienst, den anderen erweısen können, besteht nicht darin, ihnen von

Reichtum N geben, sondern ihnen ihren el  en zu zeigen”, sagte ardinal
uvuenens einmal icht der OT, auch alle anderen Vorsteher (AÄAmtsträger der
Kurie, Regenten, Dekane, Pfarrer, Leiter Von Equipen und Teams) sind als
antwortliche Führer des Presbyteriums alle da Sie müssen ihre Priester mi1t-
reißen und die Verschiedenheit ihrer Standpunkte und ihrer eelsorglichen Aufgaben
ZUu Einheit führen. Ihre Sache ist 65, cdie Kollegialität ermöglichen, garantieren.
Sie helfen jedem Gilied, Se1INe olle erantwo:  f gemeiınsamen Werk und dem
‚Leader gegenüber zZzu erfüllen. Ein Verantwortlicher hat G-  en die Aufgabe, seıne
Autorität ] ım Neinsagen Geltung bringen zu wollen oder „persönlich und
einsam“ Z entscheiden, nachdem alle Meinungen gehört hat. Dann bliebe das
z  g Sein autoritäarer Entschluß Soweit 5 auf ankommt, soll eine gemeinsame
Entscheidung möglich machen. 50 wird eder die ruppe durch das Wechsel-
gespräch einbezogen und konsequent solidarisiert mit allem, \f—4 gemeınsam be-
schlossen worden ist. Der Vorsteher wird dann selber den rechten atz finden,
wenn TS' jedem anderen geholfen hat, den seinen zZu Gnden
Um dem anderen seinen eigenen ıinneren Reichtum bewußtmachen können,
en achtzugeben, wWas der andere will, IMUuSsen  P WITr ;hn ausreden lassen, ihn
fragen, die ge  ame Bas  15 suchen. Man SeWINN! einander, VeNnn INanrnı csich richtige
ÄArgumente des artners ZU eigen macht, prazıse die Tatsachen anführt und eindrucks-
voll argumentiert. Über die aufgezeigte Möglichkeit und Vernünftigkeit e An-
sichten ZzeI: die Wahrscheinlichkeit einer für neuen Konsequenz. 1e
ceelischen Voraussetzungen die nna einer Wahrheit sind entscheidend, daher
bemühe man sich, die innere a des Gegenübers ändern, sich ceine
Wünsche zı eigen machen, auf gleicher Ebene mıiıt ihm sprechen und ihn auf
dem Weg ZUrX: Wahrheit geduldig zZu begleiten. Wenn unn5 der Haltung der
Liebe durch chts hinausdrängen assen, wird das Gespräch e1ne Gelegenheit

7 Paul Zulehner Sepp Graupe, Wie Triester heute en Ergebnisse der Wiener
Priesterbefragung. Herder, Wien.

233

reichend erfüllen, sondern nur im Zusammenwirken mit den anderen Priestern" 
(Priester 7}, ,,sie sollen sich auch spontan und mit Freuden treffen, um im geistlichen 
Leben und für die Erweiterung ihrer Kenntnisse aneinander Hilfe zu haben" (Priester 8). 
Das Modell des alten Presbyteriums um den Bischof oder Dekan (freilich erweitert um 
die hauptamtlichen Laienmitarbeiter) könnte als Ansatz dienen. 

Manches in dieser Richtung ist bereits am Werden, wie das Ergebnis der Wiener 
Befragung zeigt: ,,Im Zusammenleben der Priester sind die einzelnen Lebensbereiche 
nicht unbedingt klar trennbar. Die Bereitschaft mit einem Priester zusammenzuarbei­
ten, geht in vielen Fällen parallel mit dem Wunsch, die Freizeit mit Priestern zu ver­
bringen oder in Gebet und Gottesverehrung den Gemeinschaftssinn zu zeigen. Das 
zeigt eine einheitliche Bereitschaft, ein Leben in Gemeinschaft zu führen, das alle 
Sektoren des Lebens umfaßt . . . In den letzten Jahren begann ein Zusammenschluß 
zu sogenannten Priesterkreisen. Ältere und jüngere Priester gehören ihnen in etwa 
gleicher relativer Häufigkeit an. Diese Kreise sollen nach dem Wunsch ihrer Mit­
glieder eine lockere und freie Gemeinschaft sein. Als Werte schätzen sie Brüderlich­
keit, Zusammenarbeit, Mitverantwortung in der Leitung der Diözese, intensivere 
berufliche Weiterbildung. Ihr Kirchenbild trägt kollegiale Züge7.'' Immer mehr geht 
uns auf, daß wir unser Leben als Menschen, Christen und Priester viel mehr als 
bisher auf Gemeinschafts-Bezüge ausrichten müssen, wenn das Zeugnis unseres 
ungeteilten Dienstes, unseres Einsatzes für die Gemeinden, unseres Vorangehens im 
Glauben, unserer Nachfolge des Meisters glaubwürdig und mitreißend wirken soll. 

VII. Im andern verborgene Gaben wecken 
„Der größte Dienst, den wir anderen erweisen können, besteht nicht darin, ihnen von 
unserem Reichtum zu geben, sondern ihnen ihren eigenen zu zeigen", sagte Kardinal 
Suenens einmal. Nicht nur der Bischof, auch alle anderen Vorsteher (Amtsträger der 
Kurie, Regenten, Dekane, Pfarrer, Leiter von Equipen und Teams) sind als ver­
antwortliche Führer des Presbyteriums für alle da . . . Sie müssen ihre Priester mit­
reißen und die Verschiedenheit ihrer Standpunkte und ihrer seelsorglichen Aufgaben 
zur Einheit führen. Ihre Sache ist es, die Kollegialität zu ermöglichen, zu garantieren. 
Sie helfen jedem Glied, seine volle Verantwortung im gemeinsamen Werk und dem 
,Leader' gegenüber zu erfüllen. Ein Verantwortlicher hat nicht die Aufgabe, seine 
Autorität nur im Neinsagen zur Geltung bringen zu wollen oder „persönlich und 
einsam" zu entscheiden, nachdem er alle Meinungen gehört hat. Dann bliebe das 
nur sein autoritärer Entschluß. Soweit es auf ihn ankommt, soll er eine gemeinsame 
Entscheidung möglich machen. So wird jeder in die Gruppe durch das Wechsel­
gespräch einbezogen und konsequent solidarisiert mit allem, was gemeinsam be­
schlossen worden ist. Der Vorsteher wird dann selber den rechten Platz .finden, 
wenn er zuerst jedem anderen geholfen hat, den seinen zu .finden. 
Um dem anderen seinen eigenen inneren Reichtum bewußtmachen zu können, 
haben wir achtzugeben, was der andere will, müssen wir ihn ausreden lassen, ihn 
fragen, die gemeinsame Basis suchen. Man gewinnt einander, wenn man sich richtige 
Argumente des Partners zu eigen macht, präzise die Tatsachen anführt und eindrucks­
voll argumentiert. Ober die aufgezeigte Möglichkeit und Vernünftigkeit unserer An­
sichten zeigen wir ihm die Wahrscheinlichkeit einer für ihn neuen Konsequenz. Die 
seelischen Voraussetzungen für die Annahme einer Wahrheit sind entscheidend, daher 
bemühe man sich, die falsche innere Haltung des Gegenübers zu ändern, sich seine 
Wünsche zu eigen zu machen, auf gleicher Ebene mit ihm zu sprechen und ihn auf 
dem Weg zur Wahrheit geduldig zu begleiten. Wenn wir uns aus der Haltung der 
Liebe durch nichts hinausdrängen lassen, wird das Gespräch eine Gelegenheit für 

7 Paul M. Zulehner I Sepp R. Graupe, Wie Priester heute leben . . . Ergebnisse der Wiener 
Priesterbefragung. Herder, Wien. 85 ff. 

233 



Gottes nade sSemn, Ergebnis nich:  —_ „erknirschter jegter, sondern
überzeugter Freund. Dialogfähigkeit ist Charisma, das nicht ] zwischen-
menschlichen Bereich gei.ibt; sondern Vater Im Namen Jesu erbetet werden muß

trägt bei Zu einem £üllten Leben, weil Lauf des Gesprächs Möglichkeiten
Mitbruder Reife bringen, durch die den Kreis seiner Mitmenschen selbst

von Tück Segen ibt 1an gegen den Willen S Gespräch
auf, versandet und -‚‘=-{‘.-J!l‘. ; Dasein, läuft leer und wird der Verein-
Samung £fruchtlos, weil sich S dem Jebendigen Bezug des Lebenden Mitseins mit
dem Nächsten getrennt hat. Jeder, auch Priester, wird das Beten „verlernen“”,
G das Gespräch mit anderen Priestern abbricht und dadurch den Geist S
OS!
b  s F("U‘ Fdlill Werden
Wer sich den Dialog begibt, der csich dem Einfluß des anderen (äßt
sich auf das Abenteuer des Werdens ein. Das lafßt Fixierung auf selbst,

Angst den etärkeren gumenten des Partners, heimliche Un-
sicherheit nicht gerN| Wir haben davor Scheu, aAuUus dem Gespräch als andere
hervorzugehen, Gewohnheiten vertrieben werden, Wusionen zu verlieren.
Die Priester der IIB über die konziliare ung und über die
eutung ihrer kirchlichen Funktion der Welt tsetzt. jele lehnen eine AÄAus-
einandersetzung mit den Veränderungen Zeit rundweg ab Sie können -  er
begreifen, daß cht mehr einem christlichen Zeitalter leben Die n Epoche
fordert jedoch neue pastorale Hese Priester haben geleistet, S ihnen

aufgegeben Jetzt fühlen GC1@e sich beiseitegeschoben, damit wachsen
ihnen Mutlosigkeit Angriffslust. In einer Kirche, der O viel VC Dialog mıit
der Welt gesprochen wird, erscheint eın permanenter sachlicher Dialog der universalen
kirchlichen Autorität mıit den Bischöfen, der Bischöfe mit den Priestern, der Priester
untereinander höchst wünschenswert.

typisch hingegen die jungen Kapläne erscheint das 6O formulierte Modell des
‚„idealen‘ '’arrers „Er soll uns oren  .. (und bei Diskussionen Seine einung
sich behalten)! coll helfen (jenen Teil der Arbeit, der uns nicht interessiert,
soll eisten)! coll decken gegenüber den Vorgesetzten (aber celber soll er
tadellos sein) !” Wen wundert 65, daß der Pfarrer mıit eser olle nicht einverstanden
1st? altungen sind aber sicher Ausnahmen!
Was ist nNnun entscheidend sich die Priester wieder „zusammenreden“?
Wohl dies, daf  s  S S1e wirkli erwachsen cind. „Wenn Kaplan Sticheleien überhören

seinen Weg geht und das iıst vielleicht das wichtigste seinen Pfarrer psycho-
logisch versteht und Mensch achtet, dann verträgliches FEinvernehmen
er zZ]|  elt werden. Das Problem aber ıst, lafs an Priesterseminar versaäumt  H+ at, die
jungen Männer ZUT: Mündigkeit und Selbständigkeit zZu erziehen. Wurden 612e die
Seelsorge entlassen, waren 61e eINeEeTSsEeITSs eingebildet und andererseits völlig hilflos,
G der Pfarrer etwas auszusetzen hatte. Sie wWwWaren einfach G-  er erwachsen, und C
ist daher verständlich, Pfarrer mıit eiINemM Neupriester kaum etwas anzufangen
wußte mgekehrt aber konnte auch geschehen, eın wirkli;| erwachsener
Kaplan mit einem älteren Pfarrer, der eigenartıgen Ideen na  Ng, wierig-
eiten  s geraten konnte, Z “ der Pfarrer zı csehr auf meßbare Größen bedacht
war®s.“
Was onnen also die „getrennten B  TUl  a  der” inander tun, zueinander Ommen
und miteinander reden, ZUu arbeiten? Die älteren Priester sollten sich eın jugend-
Liches Herz bewahren. Das WAar:  ı der beste Erweis eiınes  B gelungenen Lebens Geiste

ridolin Stier Heg.), Priesteramt der Krise. Einsichten und Erwartungen ‚„ausgetretener“
Priester. Rosier. Butzon Bercker, Kevelaer. 152

234

Gottes Gnade sein, und das Ergebnis nicht ein zerknirschter Besiegter, sondern ein 
überzeugter Freund. Dialogfähigkeit ist ein Charisma, das nicht nur im zwischen­
menschlichen Bereich geübt, sondern vom Vater im Namen Jesu erbetet werden muB. 
Es trägt bei zu einem erfüllten Leben, weil wir im Lauf des Gesprächs Möglichkeiten 
im Mitbruder zur Reife bringen, durch die er für den Kreis seiner Mitmenschen selbst 
zum Quell von Glück und Segen wird. Gibt man hingegen den Willen zum Gespräch 
auf, so versandet und erstarrt unser Dasein, es läuft leer und wird in der Verein­
samung fruchtlos, weil es sich aus dem lebendigen Bezug des liebenden Mitseins mit 
dem Nächsten getrennt hat. Jeder, auch ein Priester, wird das Beten „verlernen", 
wenn er das Gespräch mit anderen Priestern abbricht und dadurch den Geist aus­
löscht. 

VDI. Reife durch Mut zum Werden 
Wer sich in den Dialog begibt, der setzt sich dem EinßuB des anderen aus, er lä8t 
sich auf das Abenteuer des Werdens ein. Das läßt unsere Fixierung auf uns selbst, 
unsere Angst vor den stärkeren Argumenten des Partners, unsere heimliche Un­
sicherheit nicht gerne zu. Wir haben davor Scheu, aus dem Gespräch als andere 
hervorzugehen, aus Gewohnheiten vertrieben zu werden, illusionen zu verlieren. 
Die Priester der „Beharrung" sind über die konziliare Entwid<lung und über die neue 
Deutung ihrer kirchlichen Funktion in der Welt entsetzt. Viele lehnen eine Aus­
einandersetzung mit den Veränderungen unserer Zeit rundweg ab. Sie können nicht 
begreifen, daß wir nicht mehr in einem christlichen Zeitalter leben. Die neue Epoche 
fordert jedoch neue pastorale Methoden. Diese Priester haben geleistet, was ihnen 
damals aufgegeben war. Jetzt fühlen sie sich beiseitegeschoben, damit wachsen bei 
ihnen Mutlosigkeit und Angriffslust. In einer Kirche, in der so viel vom Dialog mit 
der Welt gesprochen wird, erscheint ein permanenter sachlicher Dialog der universalen 
kirchlichen Autorität mit den Bischöfen, der Bischöfe mit den Priestern, der Priester 
untereinander höchst wünschenswert. 
Als typisch hingegen für die jungen Kapläne erscheint das so formulierte Modell des 
„idealen" Pfarrers. ,,& soll uns anhören (und bei Diskussionen seine Meinung für 
sich behalten)! Er soll uns helfen Genen Teil der Arbeit, der uns nicht interessiert, 
soll er leisten)! & soll uns decken gegenüber den Vorgesetzten (aber selber soll er 
tadellos sein)!" Wen wundert es, daß der Pfarrer mit dieser Rolle nicht einverstanden 
ist? Solche Haltungen sind aber sicher Ausnahmen! 
Was ist nun entscheidend dafür, daß sich die Priester wieder „zusammenreden"? 
Wohl dies, daß sie wirklich erwachsen sjnd. ,,Wenn ein Kaplan Sticheleien überhören 
kann, seinen Weg geht und - das ist vielleicht das wichtigste - seinen Pfarrer psycho­
logisch versteht und als Mensch achtet, dann kann ein verträgliches Einvernehmen 
erzielt werden. Das Problem aber ist, daß man im Priesterseminar versäumt hat, die 
jungen Männer zur Mündigkeit und Selbständigkeit zu erziehen. Wurden sie in die 
Seelsorge entlassen, waren sie einerseits eingebildet und andererseits völlig hilflos, 
wenn der Pfarrer etwas auszusetzen hatte. Sie waren einfach nicht erwachsen, und es 
ist daher verständlich, daß ein Pfarrer mit einem Neupriester kaum etwas anzufangen 
wußte. Umgekehrt aber konnte es auch geschehen, daß ein wirklich erwachsener 
Kaplan mit einem älteren Pfarrer, der eigenartigen Ideen nachhing, in Schwierig„ 
keiten geraten konnte, z. B. wenn der Pfarrer zu sehr auf meßbare Größen bedacht 
war8." 
Was können also die „getrennten Brüder" füreinander tun, um zueinander zu kommen 
und miteinander zu reden, zu arbeiten? Die älteren Priester sollten sich ein jugend­
liches Herz bewahren. Das wäre der beste Erweis eines gelungenen Lebens im Geiste 

6 Fridolin Stier (Hg.), Priesteramt in der Krise. Einsichten und Erwartungen ,,ausgetretener" 
Priester. Th. G. Rosier. Butzon & Bercker, Kevelaer. 152. 

234 



Jesu. Ihre eude Beruf, Optimismus nach ahrzehntelangem Dienst sind das
schönste Geschenk, das S1e ihren jungen Brüdern machen Öönnen,  . V.l denen 611e e1N-

abgelöst werden und die Werk fortsetzen. Wir jüngeren Priester müßten
einsehen, daf  DD die Welt nich;  . mit uns angefangen hat und auch nicht mit
untergehen wird Wir collten Dankbarkeit und Achtung enen gegenüber zeigen, die
sich VOT 115 Weinberg des Herrn MU|  .  de gearbeitet haben. Wir sollten auf
Vorgänger stolz sein, sSi1e haben Ja ihre bestanden, aber noch nicht. Wir
eben vorläufig noch auf Kredit Aber auch S Reihen werden jene geist-
begabten Männer hervorgehen, die Kirche braucht, der Gti} auch anders sSe1in
wird! Man sollte S das wohl zutrauen!

Christliche Existenz ist dialogisch
Das Selbstverständnis der Kirche als einer Gemeinschaft von Gliedern, ZWI1:  schen denen
e1ne fundamentale Gleichheit waltet ‚umen Gentium 32) und} Zeit, der
Rechte der Menschen auf nformation, freie Meinungsäußerung und Mehrheitsent-
scheidung immer mehr differenziert werden, haben die breite Grundlage eine
radikal dialogische Existenz geschaffen, die besonderer Weise die Priester unter-
einander eUgnis zZzu erbringen haben. S5ie collen ja ihre Gemeinden Zeichen

Werkzeuge der Einheit semin. Man über die ährend der etzten Jahre
anwachsende der kirchlichen Ratsgremien denken, VaS s1e sind
Hilte für den institutionalisierten Dialog unerläßlich, weil die unformellen, allein dem
guten Willen überlassenen und unverbindlichen Gespräche nicht genugen,
obwohl 61e cdas Funktionieren der Gremien eine wesentliche Voraussetzung 11-
folge ihrer Verwurzelung der Infrastruktur sind Was 21n weitschauender Bischof
VvVom Dialog den Räten elt, ce1 hier angeführt
„Räte werden wertvoll se1ın, der brüderliche Geist nich:  er auf einzelne e1n-
geschränkt oder gänzli S den Zusammenkünften verbannt wird Die Sach-
lichkeit einer Themenbehandlung garantier noch einen zwischenmenschlichen oder
pastoralen Widerhall. ielmehr wird das besinnliche und breite Eingehen auf VOL-

gelegte einungen das schaffen, dem Brüderlichkeit bis auf die
Pfarreiebene möglich 15t. Nur erfordert dies e1n intensives geistiges Mitgehen, das
eine eigene Meinung auszusprechen wagt, das zugleich ÄArgumente anderer anzuerken-
nen ereit ist, dem alles Verletzen tern liegt und das letzten sich Christus Velr-

ch weiß Der gleiche brüderliche Geist bedarf Presbyterium der
Di  Ozese  HA der sichtbaren ege. Mit einer guten Gesinnung, die jedoch bleibt,
ıst nich:  en viel gedient. In einer sONs cehr lautstarken Welt muß csich auch das Gute
gelegentlich bemerkbar machen. Wenn die vielen schweigend zusehen und untatig
abwarten, v dabei herauskommt, SO kann das eine Isolierung ergeben, die die
pannungen eines Alleingelassenen aufzehren. Brüderlichkeit erfordert loyale Hal-
tung, aber auch herzhaftes Wort?.“
Dialogfähigkeit ist eigentlich die Frucht einer radikalen Bekehrung, nämli: einer Zu-
wendung Bruder Vorsteheramt (ob Bischof oder Priester), die seinem
Eigenstand anniımmt und gelten äßt, sich aber Zuspruch (Paraklese) jenem Geist
verantwortlich weiß, der durch Z H!  Oren  H und Sprechen als ei1nem jeden
zuteilt, wıie ist ©5, der „die Zungen reden macht“” und gleichsam
den innertrinitarischen Dialog mıit einbezieht: „Ein besonderer Wesenszug der
Würde des enschen liegt In seiner Berufung 3 Gemeinschaft mıit Gott. Zum Dialog
muıt Gott ıst der Mensch schon von seinem Ursprung her aufgerufen. Er existiert

weil PT Gott aus ebe geschaffen und rhalten WIrN  d und eTtr ebt Q-  en voll
gemäfß der eit, wen € ese ebe B-  en frei beantwortet und sich auf SPiNen
Schöpfer ausspricht!0,“

Josef Schoiswohl ehem. Bischof V, Graz), 149 (1969) 170
10 Pastoralkonstitution Kirche und Welt Nr. 19,

J esu. Ihre Freude am Beruf, ihr Optimismus nach jahrzehntelangem Dienst sind das 
schönste Geschenk, das sie ihren jungen Brüdern machen können, von denen sie ein­
mal abgelöst werden und die ihr Werk fortsetzen. Wir jüngeren Priester müßten 
einsehen, daB die Welt nicht erst mit uns angefangen hat und auch nicht mit uns 
untergehen wird. Wir sollten Dankbarkeit und Achtung denen gegenüber zeigen, die 
sich vor uns im Weinberg des Herrn müde gearbeitet haben. Wir sollten auf unsere 
Vorgänger stolz sein, sie haben ja ihre Prüfung bestanden, wir aber noch nicht. Wir 
leben vorläufig noch auf Kredit. Aber auch aus unseren Reihen werden jene geist­
begabten Männer hervorgehen, die die Kirche braucht, wenn der Stil auch anders sein 
wird! Man sollte uns das wohl zutrauen! 
IX. Christlidte Existenz ist dialogisdt 
Das Selbstverständnis der Kirche als einer Gemeinschaft von Gliedern, zwischen denen 
eine fundamentale Gleidtheit waltet (Lumen Gentium 32) und unsere Zeit, in der die 
Rechte der Menschen auf Information, freie Meinungsäußerung und Mehrheitsent­
scheidung immer mehr differenziert werden, haben die breite Grundlage für eine 
radikal dialogische Existenz geschaffen, für die in besonderer Weise die Priester unter­
einander ein Zeugnis zu erbringen haben. Sie sollen ja für ihre Gemeinden Zeichen 
und Werkzeuge der Einheit sein. Man mag über die während der letzten Jahre 
anwachsende Zahl der kirchlkhen Ratsgremien denken, was man will - sie sind als 
Hilfe für den institutionalisierten Dialog unerläßlich, weil die unformellen, allein dem 
guten Willen überlassenen und letztlich unverbindlichen Gespräche nicht genügen, 
obwohl sie für das Funktionieren der Gremien eine wesentliche Voraussetzung in­
folge ihrer Verwurzelung in der Infrastruktur sind. Was ein weitschauender Bischof 
vom Dialog in den Räten erwartet, sei hier angeführt: 
,,Räte werden wertvoll sein, wenn der brüderliche Geist nicht auf einzelne ein­
geschränkt oder gar gänzlich aus den Zusammenkünften verbannt wird. Die Sach­
lichkeit einer Themenbehandlung garantiert noch keinen zwischenmenschlichen oder 
pastoralen Widerhall. Vielmehr wird das besinnliche und breite Eingehen auf vor­
gelegte Meinungen erst das Klima schaffen, in dem Brüderlichkeit bis auf die 
Pfarreiebene möglich ist. Nur erfordert dies ein intensives geistiges Mitgehen, das 
eine eigene Meinung auszusprechen wagt, das zugleich Argumente anderer anzuerken­
nen bereit ist, dem alles Verletzen fern liegt und das im letzten sich Christus ver­
pflichtet weift Der gleiche brüderliche Geist bedarf im Presbyterium der ganzen 
Diözese der sichtbaren Pflege. Mit einer guten Gesinnung, die jedoch stumm bleibt, 
ist nicht viel gedient. In einer sonst sehr lautstarken Welt muß sich auch das Gute 
gelegentlich bemerkbar machen. Wenn die vielen schweigend zusehen und untätig 
abwarten, was dabei herauskommt, so kann das eine Isolierung ergeben, die die 
Spannungen eines Alleingelassenen aufzehren. Brüderlichkeit erfordert loyale Hal­
tung, aber auch ein herzhaftes Wort9 ." 

Dialogfähigkeit ist eigentlich die Frucht einer radikalen Bekehrung, nämlich einer Zu­
wendung zum Bruder im Vorsteheramt (ob Bischof oder Priester), die ihn in seinem 
Eigenstand annimmt und gelten läßt, sich aber im Zuspruch (Parakiese) jenem Geist 
verantwortlich weiß, der durch unser Hören und Sprechen als Paraklet einem jeden 
zuteilt, wie Er will. Er ist es, der „die Zungen reden macht" und uns gleichsam in 
den innertrinitarischen Dialog mit einbezieht: ,,Ein besonderer Wesenszug der 
Würde des Menschen liegt in seiner Berufung zur Gemeinschaft mit Gott. Zum Dialog 
mit Gott ist der Mensch schon von seinem Ursprung her aufgerufen. Er existiert 
nur, weil er von Gott aus Liebe geschaffen und erhalten wird; und er lebt nicht voll 
gemäß der Wahrheit, wenn er diese Liebe nicht frei beantwortet und sich auf seinen 
Schöpfer hin ausspricht10.'' 

0 Josef Schoiswohl (ehem. Bischof v. Graz), in: ThQ 149 (1969). 170. 
10 Pastoralkonstitution Kirche und Welt Nr. 19. 

235 


