zum Sklavenproblem wird in eigenen Kap.
abgehandelt. Nur schwerlich wird man P.
zustimmen, wenn er ohne weiteres alle Briefe
des Corpus Paulinum dem Apostel zuschreibt
(116—117) und dementsprechend eine Ta-
belle iiber Leben und Werk Pauli ,mit
ziemlich grofler Sicherheit” festsetzt, in der
z. B. die Gefangenschaftsbriefe undifferen-
ziert zwischen 61—63 (Phil vielleicht 56 bis
57), die Pastoralbriefe ,,um 65 (1) und die
Apostelgeschichte zwischen 70—90 angesetzt
werden (119 f). Interessant sind die freilich
etwas psychologisierenden Gegeniiberstellun-
gen von Paulus und Seneca, die zwei Lebens-
anschauungen représentieren: ,Bei Paulus
eine trotzige Hoffnung, eine ausstrahlende
Wirme, ein Vorwirtsdriingen, das zuweilen
alles auf den Kopf stellt, was er auch an-
packt; bei Seneca eine gelassene Wiirde,
etwas Kiihles, Hartes und Hochmiitiges, fast
Verzweifeltes” (134). Im III. Teil, ,Habe ich
nicht Jesus gesehen?” (247—392), versucht
Vf. im Anschluf an die Problematik der
Korinther vom Kreuzes- und Auferstehungs-
kerygma her die Theologie und Ethik des
Apostels aufzurollen. Ein eigenes Kap. ist
dem ProzeB gegen Paulus gewidmet. ,Der
Glaube ist zugleich erhebend und fordernd.
Unbequem. Er verlangt ein aktives Engage-
ment” (356). Die goldene Lebensregel des
Paulus lautet: ,,Werde, der du bist!” (357).
Recht hat P., wenn er nachdriicklich heraus-
stellt, daB die Motivierung der typisch christ-
lichen Ethik mit der Auferstehung steht und
fillt (364). Nicht ganz einleuchten will die
geschilderte Taufsymbolik (365 ff), die wohl
die uns bekannten rémischen Baptisterien
vor Augen hat, aber kaum die Archiologie
in Ephesus oder im Kloster Alahan (= Koca
Kalessi) in Anatolien beriidksichtigt. Paulini-
sches Tugend- und Siindenverstindnis wer-
den kurz so zusammengefalt: ,Tugend...
ist die Fihigkeit, ganz selbstverstindlich im
Einklang mit unserem wahren Wesen zu
handeln, Die Siinde hingegen besteht darin,
mit diesem eigentlichen Wesen in Konflikt
zu geraten, oder mit anderen Worten: unse-
rer Bestimmung untreu zu werden” (375).
Man wiirde fiir diese gekonnten Formulie-
rungen ausfiihrlichere Begriindungen erwar-
ten. Uber die romantischen Kapiteliiberschrif-
ten ,,Morgendimmerungsmystik” und ,Mor-
gendimmerungsethik” kann man nur
staunen!

Im Ich-Stil will der Autor breitere Kreise
mit Paulus und seiner Theologie vertraut
machen. Gute und ziigige Sprache und die
vielen Bibelzitate sind sicher geeignete Mittel
dazu. Kenntnis der Fachliteratur spricht aus
der Darstellung. Die Argumente fiir paulini-
sches Denken werden allerdings ohne

nauere Beachtung redaktioneller Stufen durch
nebeneinandergestellte Zitate aus Eph, Kol,
Rom, Kor, Gal und sogar Past gewonnen.
Muff das Bestreben, ein lebendiges Paulus-

264

bild zu vermitteln, theologiegeschichtliche
Entfaltungsprozesse  unterdriidken?  Sind
Simplifizierungen, wie sie in diesem Buch
von der Intention her notgedrungen passie-
ren, das geeignete Mittel zu einem lebendi-
gen Paulusverstindnis? Ist es fiir ein all-
gemein zugingliches Paulusbuch ein Nach-
teil, wenn wenigstens anhangsweise aus-
gewihlte Literatur angefithrt wiirde? In die-
sem Werk wird thematisch das herausgestri-
chen, was heutige Fragesteller, die vielfach
von auflerbiblischen Problemkreisen kom-
men, interessiert: begegnen wir durch sol-

chen Eklektizismus dem ganzen Paulus, wie
ihn uns die Urkirche iiberliefert?

St. Pélten Ferdinand Staudinger

STEMBERGER GUNTER, La symbolique du
bien et du mal selon saint Jean. (Collection
Parole de Dieu”.) (274.) Editions du Seuil,
Paris 1970. Kart. lam.

Vf. behandelt ein interessantes und fiir das
Verstindnis der johanneischen Theologie
wichtiges Thema: Die Symbolik von Gut und
B&s. Zusammengefaft lautet seine These: bei
Jo stehen nicht die Gebote oder Verbote zur
Debatte, also bestimmte sittliche Normen,
sondern das Verhilinis des Menschen zum
gottlichen Leben; das Bise ist nicht ein
~Objekt an sich”, sondern das Gegenteil
und die Negation einer Wirklichkeit, die als
die Person Christi selbst zu begreifen sei.
Zunichst bemiiht sich Vf., zu definieren, was
er unter Symbol, Symbolik und Symbolismus
versteht. In seinem etwas iibertriebenen Be-
streben, sich abzuschirmen gegeniiber mog-
lichen Fehlinterpretationen (z. B. gegeniiber
der Symbolik S. Freuds: 13), verzeichnet
und iiberinterpretiert er die johanneische
Symbolsprache, indem er sie zu sehr syste-
matisiert, ja dogmatisiert. Richtig ist, daf
ein Symbol eine ,ausdrucksstarke Abkiir-
zung” ist, daB es ,offen ist fiir das Ab-
solute”, daB es ,dynamisch” ist. Aber be-
reits die Zweiteilung: ,die Symbolik des
ethischen Dualismus” (die er mehr statisch
begreift), und ,die Symbolik des Kampfes
fiir den Sieg” (die er mehr dynamisch ver-
steht) trigt in die johanneische Bild- und
Symbolvorstellung ein Moment hinein, das
Zusammengehdrendes trennt und Gefahr
lduft, die einheitliche Sicht des Kampfes zwi-
schen Gut und Bos bei Jo aufzuteilen in dog-
matische , Lehrstiicke”. Denn sowohl der vom
Autor sogenannte ethische Dualismus (dieser
Terminus ist schillernd und mifiverstindlich,
wie Vf. selbst wiederholt feststellt), als auch
die Symbolik des Kampfes fiir den Sieg
stehen beide unter einem einzigen Thema,
meinen das gleiche unter je verschiedenem
Gesichtspunkt.

St. sieht richtig, da nach Jo der Mensch
vor die Entscheidung gestellt ist zwischen
Gut und Bos. Jedes Symbol (Licht-Finster-
nis; Leben-Tod; Knechtschaft-Freiheit; oben-



unten; Liebe-HaB; Wahrheit-Liige; das Was-
ser; der Kampf und der Sieg, das Gericht)
zielt auf das Ganze; die johanneische ,Ethik”
gewinnt so ein radikales Element: alles oder
nichts. Doch steht nicht das sittliche Ver-
halten im Vordergrund; die symbolische
Sicht von Gut und Bds fithrt hin zu einer
theologischen Moral: Handeln und Sein sind
bei Jo ein und dieselbe Sache. Aber wenn
dann Vf. wieder prizisiert: ,L’acception de
la foi est une option touchant non seulment
le dogme, mais aussi la morale” (241), dann
spiirt man, wie er immer wieder der Ver-
suchung erliegt, dogmatische Aussagen und
exegetische Analyse zu koordinieren. Grund-
sitzlich ist dagegen nichts einzuwenden, zu-
mal ja Vf. nicht von einer exegetischen, son-
dern moraltheologischen Frage her das Jo-
Ev. untersucht. Da er aber auf exegetischem
Wege zu seinen Ergebnissen kommen will
(s. Vorwort 20 u. &.), geht er mit Autoren,
die aufgrund exakter historisch-kritischer
Exegese zu gegenteiligen, niimlich nicht dog-
matischen Ergebnissen kommen, scharf ins
Gericht, z. B. wenn er die Darstellung von
G. Richter, Die Fuwaschung im Johannes-
evangelium. Geschichte ihrer Deutung, Re-
%ensburg 1967, als ,quelque peu déformée”
ezeichnet, nur weil sie seinem eingeengten
Leitbild nicht entspricht (153 Anm. 9, vgl.
160 Anm. 19).
Die Lektiire des Buches vermittelt zweifellos
interessante Aspekte. Die angefiigten Regi-
ster erleichtern die Ubersicht und das Ver-
stindnis. Das Literaturverzeichnis ist einiger-
maBen vollstindig. Das Buch wird sicher
vielen Lesern Gewinn bringen und nicht zu-
letzt auch die gegenwirtige Fragestellung
nach mdglichen sittlichen Verhaltensnormen
tangieren und beeinflussen.

PESCH RUDOLF, Die Bibel kritisch lesen.
(theologia publica, 14) (134.) Walter, Olten
1970. Brosch. sfr 11.50.

Das Buch bringt vor allem Rundfunkanspra-
chen, die von 1966 bis 1970 vorwiegend vom
»Westdeutschen Rundfunk” ausgestrahlt
wurden. Sie behandeln Themen, die ,nicht
zuletzt den Arbeitsbereich des Autors, vor-
dringlich jedoch sein Anliegen” signalisieren
(Vorwort). Neben Fragen nach der katholi-
schen Weltanschauung, der Vorsehung, des
Bischofstitels usw. stehen vor allem solche,
die sich direkt mit dem Problem der bibli-
schen Hermeneutik beschiiftigen; eine Vor-
tragsreihe iiber ,Jesu Geburtsfest — Ge-
schichte und Interpretation” nimmt einen
besonders groSen Raum ein. Grundsitzlich
ist zu bejahen, daf8 der ,Fachmann” seine
exegetischen Erkenntnisse nicht nur wissen-
schaftlich exakt einem Auditorium fachinter-
essierter Horer vorlegt, sondern auch be-
miiht ist, der immer hiufiger gestellten
Forderung gerecht zu werden, auch den ,,Un-
wissenden”, den , Unmiindigen” von seinem

Wissen mitzuteilen. Und zweifellos sind
Radioansprachen eine von vielen Mboglich-
keiten, eine gréBere ,Offentlichkeit” an-
zusprechen.

Zugleich aber enthillt diese Chance ein nicht
geringes Problem: Ist es mdglich, in ,Fiinf-
Minuten-Ansprachen” z. B. das doch viel-
schichtige Problem der ,Kindheitsgeschich-
ten” Hérern einigermaflen deutlich zu ma-
chen, die von den methodischen Vorausset-
zungen keine oder nur eine geringe ung
haben? Zumal — um bei dem genannten
Beispiel zu bleiben — der Hérer von heute
noch immer sich in einer ,ntl Welt” be-
wegt, die er als ,heile” Welt erfihrt, wih-
rend doch viele ,Fachleute” sie lingst als
Illusion, als Idylle, als Mythos ,abgetan”
haben?

Vf. — das spiirt man bei der Lektiire des
Buches — hat sich bemiiht, mit diesem Pro-
blem fertig zu werden. Ob es ihm gelungen
ist? Dazu miiten erst die befragt werden,
die seine Ansprachen ,live” gehort haben.
Der Leser des Bandes jedenfalls wird das
ungute Gefiihl nicht los, daB letztlich doch
nur ,Vorlesungen” geboten wurden, nicht
aber eine , Theologie vor der Offentlichkeit”
(Vorwort der Hg.); denn der Vorwurf, den
die Herausgeber vielen Radiopredigern ma-
chen, da fiir sie ,das Mikrophon ein er-
weiterter Lehrstuhl und der einzelne Zu-
horer ein Theologiestudent geblieben” sei,
mufl im gewissen Sinne auch gegen Pesch
erhoben werden.

SCHULZ SIEGFRIED, Die Stunde der Bot-
schaft. Einfiilhrung in die Theologie der vier
Evangelisten. 2. Aufl. (392.) Furche-V. Ham-
burg, Zwingli-V. Ziirich 1970. Paperbadk,
DM 14.80,

Die Gedanken, die V£. vorlegt, fassen haupt-
sichlich die Ergebnisse zusammen, welche
die redaktionsgeschichtliche Forschung der
letzten zwei Jahrzehnte in vielen Einzel-
untersuchungen, aber auch in gréBeren
Monographien zum Thema der theologischen
Eigenart der vier Evangelien hervorgebracht
hat. Damit will V. seinen Lesern — ,, Theo-
logen und Nichttheologen” —, ,die mit dieser
fiir alle folgenden historischen Entwicklun-
gen entscheidenden Zeit urchristlicher Theo-
logiegeschichte in lebendige Berithrung kom-
men wollen” (Vorwort), ein Lehrbuch in die
Hand geben, das kurz und doch das Wesent-
liche aussagend informiert und iiber den
gegenwirtigen Stand der ntl. Forschung
orientiert.

Den gréfiten Raum nimmt die Darstellung
des Mk-Ev. ein (147 S.); das bedeutend um-
fangreichere Mt-Ev. wird auf 77 S. abgehan-
delt; fiir ,Lukas” (Ev und Apg) geniigen
dem VE. 61 S. SchlieBlich wird die Theologie
des Jo-Ev. auf 62 S. dargelegt. Diese for-
male Einteilung 148t erkennen, daf Vf. bei
der Behandlung der 4 Evv. eine bestimmte

265



