Wertung vornimmt: Mk scheint ihm der
Evangelist zu sein, dessen Ev. nicht nur
wegen seiner Urspriinglichkeit, sondern vor
allem hinsichtlich seiner theologischen Eigen-
art und Eigenstindigkeit fiir die anderen
Evv. entscheidende ,MaBstibe” gesetzt hat,
Mafistiibe, die von den synoptischen Seiten-
referenten und von Jo nicht mehr wesent-
lich iiberschritten wurden. Allerdings wird
durch diese vorgefafite Meinung die Absicht
des Autors, die theologische Eigenart der
4 Evv. — also nicht nur die des ersten Ev. —
darzustellen, wieder aufgehoben. So haben
z. B. alle 4 Evv. eine ,Passionsgeschichte”,
die durch Auslassung, Hinzufiigung, Ver-
anderung, Umstellung usw. ganz konkrete
Aussagen madht iiber die theologische Ge-
samtkonzeption des betreffenden Evangeli-
sten. Aber nur bei Mk hat Sch. ein eigenes
und ausfiihrliches Kapitel tiber die markini-
sche Passionsgeschichte vorgelegt. Dies diirfte
seinen Grund nicht zuletzt auch darin haben,
daf Vf. sich teilweise von iiberkommenen
Vorstellungen leiten 1d8t: Mk sei eine ,Pas-
sionsgeschichte mit ausfiihrlicher Einleitung”
(114); ,das eigentlich Matthdische (werde)
in seiner Christologie greifbar” (174; vgl.
179; 197—209); Lk und Apg sei als ,zwei-
bindiges Geschichtswerk” ein Versudh, ,die
una sancta apostolica (ecclesia)” vom An-
fang her zu begriinden (254; vgl. 255—275).
Diese unreflektierte und unkritische Uber-
nahme bestimmter Denkschemata hat z. T.
eine zu sehr vereinfachende, z. T. sogar
eine irrefilhrende Darstellung zur Folge. So
heifit es etwa im Kap. iiber den Christus
bei Mt: ,In diesem Zusammenhang sind
nun aber die Machttaten des Kyrios zu
nennen” (203). Wo aber wird im Mt-Ev.
Jesus als Kyrios im genannten Sinne be-
zeichnet? Oder kann man die lukanische
,/Geschichtskonzeption” so verstehen, daf
man die Zeit Jesu als die ,Mitte der Vor-
sehungsgeschichte” (284) bezeichnet? Bieten
die Zukunftsaussagen bei Lk einen , Aus-
blik ins Jenseits” (293)? Selbstverstindlich
kann im Rahmen einer Rezension nicht auf
alle ,strittigen” Fragen eingegangen wer-
den; aber an Hand einiger typischer Bei-
spiele soll gezeigt werden, daf die vor-
liegende Arbeit trotz guter Materialverarbei-
tung ,Schwiichen” offenbart, die irritieren.
Sie mogen Fliichtigkeitsfehler sein aufgrund
der Ubernahme gingiger Vorstellungen oder
Begriffe; aber sie verwirren und hiitten in
der 2. Aufl. korrigiert werden sollen.

Noch ein Wort zur Theologie des Johannes.
Jeder wei, daB das Jo-Ev. ,die ntl For-
schung immer noch vor die gréften und
schwersten Ritsel” stellt (297). Aber Sch.
macht sich die Losung der ,grifiten und
schwersten Ritsel” doch etwas zu leicht,
wenn er als iiberlieferungsgeschichtlichen
Ort des Jo-Ev. ,ein orientalisch-gnostisieren-
des Judenchristentum der Randgebiete

266

Paliistinas bzw. des innersyrischen Raumes”
bestimmt (318). Vf. verkennt zwar nidht,
weldhe Probleme mit dem Begriff der
»Gnosis” verbunden sind, aber er ist iiber-
zeugt, daB Gnosis und Jo-Ev. in der ,,dualisti-
schen Erlésungsanschauung” {ibereinstimmen
(321). Was aber ist Dualismus? In der nach-
dhristlichen Gnosis? In einer ,vermuteten”
vordhristlihen Gnosis? Gibt es Dualismus
im Jo-Ev.? Dies — und noch mehr — sind
wirkliche Ritsel, die noch weitgehend un-
gelést sind. Man sollte den Mut haben,
dies zuzugeben.

Von einer ,Einfilhrung”, einem Lehrbuch
also, darf man erwarten, daf die Literatur
moglichst vollstindig angegeben wird, was
die Kommentare und gréleren Abhandlun-
gen betrifft. Die Auswahl bei Sch. aber ist
einseitig. Hat er etwas gegen katholische
Exegeten? J. Schmid, RNT wird nicht er-
wihnt; soweit ich sehe, wird als einziger
»Katholik” W. Trilling (nicht R. Trilling:
369) genannt. Oder hat Schulz etwas gegen
die Exegeten des nichtdeutschen Sprach-
raums? Wenn nicht, dann hitten Kilpatrid,
The Origins, u. a. unbedingt angefiihrt
werden miissen. Trotz der genannten Be-
denken und Kritiken ist die ,Einfithrung”
von Sch. ein gutes Lehrbuch, weil es seiner
Aufgabe, eine erste Information zu bieten,
gerecht zu werden vermag. Sollten bei einer
3. Aufl. die genannten (und noch andere)
Kritiken Beriidsichtigung finden, so wird
sich der Rez. nicht scheuen, die vorliegende
Einleitung sogar als sehr gutes Lehrbuch zu
bezeichnen.

Bochum Alexander Sand

KIRCHENGESCHICHTE

HEINEN ERNST, Staatliche Madht und
Katholizismus in Deutschland. 1. Bd.: Doku-
mente des politischen Katholizismus von sei-
nen Anfingen bis 1867. (164.) Schéningh,
Paderborn 1969. Kart. lam. DM 7.80.

Ein sehr gediegenes, kenntnisreiches, mit
Griindlichkeit und Fleif durchgefiihrtes
Werk. Es enthilt 37 Quellenstellen von 1764
bis 1867, in drei Abschnitte gegliedert, deren
jedem eine knappe, wohldurchdachte Ein-
leitung vorangestellt ist: 1. Kontinuitit des
Staatskirchentums vom alten Reich zu den
neuen Einzelstaaten; 2. Die Entstehung des
politischen Katholizismus; 3. Wege und Ziele
katholischer Parteibildung von 1848 bis
1867. Unter den ‘Quellen verdienen u. a.
Febronius (1764), Ignaz von Wessenberg
(1814), die Zirkumskriptionsbulle fiir Preu-
fen unter Pius VII. (1821), ferner J. M. Sai-
ler, die Begriindung des ,Katholik” (1821),
Fragen betr. Priesterbildung und Kinder-
erziechung in religits verschiedenen Ehen,
Schulpflicht und Sozialpolitik (1837), Gdrres,
Kélner Kirchenstreit, sowie, im Zusammen-



hange mit dem Jahre 1848 der Freiheits-
begrif der Katholiken, Wahlprobleme,
Pressefreiheit und schlieBlich ,Arbeiter-
frage” und ,Katholische Realpolitik” nach
den Richtlinien W. von Kettelers besonderes
Interesse.

Es wire hart, zu riigen, was bei dieser
Knappheit des Umfanges zu kurz gekom-
men sein mag. Z. B. ist von ,josefinischem
Kirchensystem” nur ganz kurz beim Kélner
Kirchenstreit die Rede. Es ist auch kurz-
sichtig, von einer ,Entstehung des politi-
schen Katholizismus” erst nach 1815 zu
sprechen. Vermutlich hat es diesen schon
gegeben, als romische Soldaten christlichen
Bekenntnisses sich weigerten, dem Ré&mi-
schen Kaiser gottliche Ehren zu erweisen
und er trat voll in Erscheinung, als Bischof
Ambrosius von Mailand Kaiser Theodosius
das Betreten der Kirche verbot. Noch ein
anderer Umstand hitte stirker beleuchtet
werden koénnen: nach dem Wiener Kongre8
haben mehrere evangelische Fiirsten, z. B. in
Wiirttemberg, in Baden usw. katholische Ge-
biete groBeren Umfangs dazuerworben und
sie mochten bei dieser Gelegenheit zum
erstenmal begriffen haben, daB ein Ein-
vernehmen auch evangelischer Fiirsten mit
der Rémischen Kurie — man kann dies auch
ein Konkordat nennen — etwas, das dem
landeskirchlich  verhafteten evangelischen
Fiirstenbegriff bis dahin fremd und nicht
geldufig gewesen war, unter den gegebenen
Verhiltnissen absolut am Platze sei; ein
Umstand, der fiir die historische Entwick-
lung auch im katholischen Bereich nicht ohne
Bedeutung bleiben sollte.

Das Werk hat beachtliche Qualitiiten; es ist
wissenschaftlich, maBvoll und objektiv in
seiner Haltung. 55 Kurzbiographien (149 ff)
und sehr aufschluBreiche Literaturangaben
(157 ff) im Anhang stellen eine wertvolle
Erginzung zum Text und zu den Quellen
dar. Man sieht mit Interesse der Fortsetzung
entgegen. Vielleicht darf man als Wunsch
duBern, daf die darstellenden Texte, die
zwar sehr gut und {iberlegt abgefaBt sind,
etwas umfangreicher gestaltet werden mé-
gen, — selbst auf Kosten so mancher Quel-
lenstellen, die doch da und dort etwas stirker
eingeschrinkt werden kénnten.

Graz Alexander Novotny

ARNETH MICHAEL, Das Ringen um Geist
und Form der Priesterbildung im Sikular-
klerus des 17. Jhs. (Schriften zur Religions-
padagogik und Kerygmatik, hg. v. Th.
Kampmann, Bd. VII) (XVII u. 455.) Echter,
Wiirzburg 1970. Brosch. DM 39.—.

Das Buch behandelt im 1. Teil (etwa 180 S.)
die franzdsischen Bemithungen (das Orato-
rium, Saint-Nicolas du Chardonnet, die
Exerzitienbewegung, Vinzenz von Paul und
die ,Lazaristen”, Johannes Eudes, Saint-
Sulpice) und bietet eine packende Auswer-

tung hauptsidchlich. in Frankreich getitigter
Forschungsergebnisse. Der 2. Teil (etwa
100 S.), weithin nach unverdffentlichten
Quellen gearbeitet, hat das Weltpriester-
institut des Bartholomidus Holzhauser (1613
bis 1658) zum Gegenstand. Unbestreitbares
Verdienst dieser Arbeit ist, dafl hier fiir die
gegenwirtig dringende Frage eines zeit-
gemiBen Priesterbildes und der entsprechen-
den Priesterbildung historische Grundlagen
gelegt werden, die bleibende Werte heraus-
stellen, vieles augenscheinlich Unabdingbare
jedoch wiederum relativieren.

Folgende Gesichtspunkte miifte man fiir die
gegenwirtige Diskussion festhalten. Erfolg
und Zulauf der behandelten Bildungsinsti-
tute kann verschiedentlich begriindet werden.
Die allgemeine Marschrichtung wurde zwar
vom Konzil angegeben, aber die Bemiihung
um die Verwirklichung der tridentinischen
Ideale ging vielfach von privater Initiative
aus und erfolgte hiufig unter Auseinander-
setzung und Spannung mit den Ortsordina-
rien. Dadurch haftete diesen Einrichtungen
nicht das Odium der etablierten Institution
an. Konviktoren und Mitglieder suchten in
diesen Gemeinschaften eine geistige und
geistliche Formung, die ihnen, wenn auch
manchmal einseitig und iiberspannt, durch-
wegs mit prophetischem Enthusiasmus ge-
boten wurde. Endlich war nicht mehr das
Benefizium primirer Blickfang klerikaler
Aufmerksamkeit, sondern der Dienst an den
Seelen. Adeligen und Biirgersohnen wurden
priesterliche Lebensformen angeboten, so
daB sie den geistlichen Stand auch als evan-
gelisches Ideal, nicht nur als Moglichkeit der
standesgemifen Versorgung und der Kkir-
chenfiirstlichen Karriere erleben konnten. Fiir
den kleinen Mann wurden Bildungs- und
Aufstiegsmdglichkeiten geschaffen, die im
Sinne einer Entfeudalisierung der Gesell-
schaft nicht zu unterschétzen waren. Es lagit
sich unschwer erkennen, daf hier das triden-
tinische Seminar gesellschaftlichen Struktu-
ren und Bediirfnissen entgegenkam, die vie-
lerorts noch bis in die Mitte des 20. Jhs.
aktuell blieben.

Das Holzhauser-Institut wurde 1803 von
monopolisierenden Bestrebungen liquidiert,
die im staatlichen, vielleicht auch im kirch-~
lichen Bereich manchen Kantonli-Geist zu
Redht iiberwinden halfen. Heute miifite man
sich jedoch iiberlegen, ob nicht die im 18. Jh.
feststellbare Pluralitiit des Angebotes an
priesterlicher Ausbildung und Lebensform
der Absicht der Viter des Tridentinums bes-
ser entsprach, als was sich im 19. und 20. Jh.
an diesbeziiglichem Uniformismus ent-
widkelte. Eines miite noch griindlich studiert
werden. Holzhauser suchte kleine Struktu-
ren von Klerusgemeinschaften in Dekanats-
grofle zu verwirklichen. Wenn man iiber sein
Tun und Planen im damaligen Kollegiats-
stift Tittmoning im Salzburgischen und als

267



