Pfarrer von St. Johann in Tirol liest, kann
man sich des Eindrucks nicht erwehren, da8
er auch ein guter dsterreichischer Stiftspropst
gewesen wire mit seiner Pastoral-Strategie,
weniger mit seiner jesuitischen Spiritualitit
und Verfassung, die ihm bei den Bischéfen
unnétige Schwierigkeiten eintrug. Eines ha-
ben diese Institute fast durchwegs ideal ver-
wirklicht, die Verbindung eines gesunden
Mages an Exemption mit intensivem Engage-
ment in der diSzesanen Arbeit. Wieder
dréngt sich die Parallele mit den 8sterreichi-
schen Stiften auf und ihren oft vielleicht
doch zu Unrecht als Petrefakt beldchelten
Pfarrsystemen.

Dem Vf. sei fiir die Fiille aktueller An-
regungen gedankt. Dal es Maria Taferl und
nicht Tiferl heifit und dieser schéne Wall-
fahrtsort wohl an der Donau, aber nicht
bei Linz, sondern bei Melk (Ditzese Sankt
Pélten) liegt (262), sei erwidhnt. Man ver-
zeihe dem Rez. die Kleinlichkeit. Im iibrigen
trifft die Schuld den Chronisten, der es mit
der Geographie nicht so genau nahm.

Bochum Gerhard B. Winkler

WOOD-LEGH K.L., Perpetual Chantries in
Britain. (XIII. u. 357.) University Press,
Cambridge 1965. Ln. $ 13.50.

Den Bucdhtitel wiirde man im Deutschen wohl
am besten mit ,Ewige MeSstiftungen in
Britannien” wiedergeben. Die Verfasserin
bietet die erste umfassende Studie zum
Thema. Da sie auch die deutsche Literatur
kennt und beriicksichtigt, ergeben sich inter-
essante Vergleichsméglichkeiten. So waren
die englischen Benefizien in der Regel fiir
sieben Wochenmessen gestiftet, wihrend am
Kontinent meist ein oder zwei Tage von
der Applikationspflicht frei waren (278). Da-
bei hatten noch Kanonisten des 13. Jhs. die
Anstellung von Geistlichen fiir zahlenmiifig
genau festgelegte Messen als Simonie be-
zeichnet (277). Die Parallelen zwischen Eng-
land und dem iibrigen Europa sind haufiger
als die Unterschiede. Der Zweck der Stiftun-
gen war im allgemeinen auch hier das
Seelenheil der Verstorbenen, wihrend die zu-
sitzliche Schaffung von Gelegenheiten zum
Besuch von Gottesdiensten und zum Empfang
der Sakramente nur eine untergeordnete
Rolle spielte (2, 275). Predigttitigkeit oder
erziecherische Aufgaben der Benefiziaten wa-
ren Ausnahmen und wurden erst seit der
Zeit des Humanismus hiufiger abverlangt
(268 f).

Besonders interessant ist das 10. Kapitel des
Buches, das den Alltag der Benefiziaten be-
schreibt. Auffallend sind die zahlreichen Re-
ferenzen in den Stiftungsurkunden iiber den
Umgang mit Frauen (255). Hier werden
einerseits immer wieder die bestehenden
Zolibatsgesetze eingeschiirft, andererseits
aber die aus der Ubertretung folgenden
Strafen (meist Verlust des Benefiziums) nur

268

mit einem gewissen Zodgern zur Anwen-
dung gebracht, so etwa wenn ein Stifter
sagt: ,Et etiam si contingat ipsum capella-
num publice tenere concubinam per quadra-
ginta dies continuos, hoc cognito volo quod
vacet eadem capellania” (256). Vielfach war
der gemeinsame Haushalt mehrerer Benefi-
ziaten gewiinscht, wofiir das kldsterliche Le-
ben als Vorbild diente (238). Ein grofles
MiBtrauen spricht aus einer Stiftungsurkunde
in Lincoln, in der verfiigt wird: ,Item volo
quod iidem capellani sub uno tecto dormiant
et requiescant sic quod alteri ad alterius
lectum visus pateat et accessus” (239). Auch
manche Kleidervorschriften fiir die Pfriindner
waren vom Monchtum inspiriert (246 f), ob-
wohl im allgemeinen nur Kleiderluxus und
Modetorheiten verboten waren.

Uberaus anregend sind die Schlufifolgerun-
gen, die Miss Wood-Legh aus ihrem Material
zieht. Sie erblidkt in den Stiftungen eine
seltsame Mischung von Selbstsucht (Fami-
lienstolz) und Altruismus (Sorge fiir Tote
und Priester) (307) sowie Ansétze zu einer
VerauBerlichung der Religion, zu magischer
Auffassung der Messe und zu einem fal-
schen Gottesbild, bei dem eine berechnende
Gerechtigkeit die Liebe iiberwog (312 f), wo-
gegen spiter die Reformation revoltieren
sollte. Aber auch in dem bei den Benefizien
gegebenen Zug zum Individualismus (der
einzelne sorgt selbst fiir sein Heil) sowie in
der Kontrolle priesterlicher Dienste durch
Laien (Stifter) sieht die Verfasserin eine
Art Vorbereitung des Reformationsgesche-
hens (314), das dem Stiftungswesen ein so
jdhes Ende bereitete.

Die Einteilung des Buches nach sachlichen
Gesichtspunkten ld8t leider die chronologi-
sche Entwicklung zu wenig in Erscheinung
treten. Es wire wohl giinstig gewesen, hier-
fiir ein eigenes, zusammenfassendes Kapitel
anzufiigen.
Linz Rudolf Zinnhobler
MARBUCK JOHANN, Das Eindringen der
Versio Gallicana des Psalteriums in die
Psalterien der Benediktinerkldster Ober-
Osterreichs. (Dissertationen der Universitit
Graz, 5) (XVI u. 122) Notring d. wiss.
Verbinde Usterreichs, Wien 1970.

Die ,,Versio Gallicana” ist jene Fassung des
lateinischen Psalmtextes, die seit dem 9. Jh.
auf dem ganzen Kontinent gebrduchlich war,
wihrend bis dahin in der angelsichsischen
Kirche und in den von ihr betreuten Mis-
sionsgebieten auf dem Festland die ,Versio
Romana” beniitzt wurde. Vf. hat sich die
Aufgabe gestellt, an Hand der erhaltenen
schriftlichen Zeugnisse nachzuweisen, wie
sich dieser Wechsel in den 0. Klgstern voll-
zogen hat. Die groBte Schwierigkeit bei der
Losung dieser Aufgabe ist die duBerst ge-
ringe Zahl von Zeugnissen, die zur Ver-
fiigung steht. Basis der Untersuchung bil-



det eine Handschrift, die schon lange als ein
gewichtiges Zeugnis fiir die Versio Romana
bekannt ist, deren Herkunft aus Mondsee
aber erst in den letzten Jahrzehnten er-
kannt wurde: der Psalter von Montpellier
(Fac. Med. 409). In musterhafter Weise wer-
den die Eigenheiten dieser Handschrift im
Vergleich mit dem Text der iibrigen Hand-
schriften der Versio Romana herausgearbei-
tet. Daraus ergibt sich, da8 der Psalter von
Mondsee seinem Text nach mehr Verwandt-
schaft mit insularen Handschriften zeigt als
mit italienischen. Das Problem des Mond-
seer Psalters wird sich vielleicht leichter
l6sen lassen, wenn einmal der Text des die-
sem Psalter beigegebenen Kommentars her-
ausgegeben wird, der eindeutig nach Italien
weist.

Leider fehlt es fiir die folgenden Jh. an ge-
eigneten Vergleichsobjekten aus Mondsee.
Die Handschrift 1869 der Ust. Nat. Bibel
wurde von der friitheren Literatur irrtiimlich
fiir Mondsee in Anspruch genommen, stammt
aber aus Briinn. Andere Handschriften sind
nur fragmentarisch erhalten. Wichtiger als
diese wenigen Textzeugen ist der Hinweis
auf die engen Verbindungen zwischen Mond-
see und Salzburg, wo sicher unter Erz-
bischof Arn die Versio Gallicana iibernom-
men wurde, wie sie der Bibeltext enthilt,
den Alkuin hergestellt hatte. AuBer Mond-
see werden noch Kremsmiinster, Lambach
und Garsten untersucht. Aus allen diesen
Klsstern sind nur diirftige Zeugnisse dafiir
erhalten, in welcher Form der Psalmentext
beniitzt wurde. Trotzdem zeigt sich, daf
neben dem praktisch allein gebriduchlichen
Gallicanum auch das Romanum noch be-
kannt war, besonders in Lambach und in
Garsten.

Das besondere Verdienst der Untersuchun-
gen liegt nicht so sehr in den Ergebnissen,
die auf Grund des vorliegenden Materials
bescheiden sein miissen, sondern in der
Methode, mittels der die Quellen erforscht
und nutzbar gemacht werden. Die gewissen-
hafte Priifung eines jeden Wortes und Buch-
stabens bildet nach wie vor die sicherste
Grundlage der Exegese.

Wien Franz Unterkircher

SCHATFER RUTGER, Die Misere der theolo-
gischen Fakultiten. Dokumentation und Kri-
tik eines Tabus. (194.) Freistiihler, Schwerte
(Ruhr) 1970. Paperback DM 9.80.

Die ,Misere der theologischen Fakultiten”
besteht nach diesem effektgeladenen Buch
einfach darin, daB8 diese lingst filligen und
iberfilligen Relikte eines veralteten Staats-
kirchentums iiberhaupt noch existieren. Nur
die Nebel eines geschickt gesteuerten Tabus
konnten es verhindern, daff dieser ,Fremd-
kérper” im Gefiige einer staatlichen Univer-
sitit nicht schon lingst ausgesondert wurde.
,Die theologische Fakultit, dieses famose

Institut fiir patentierte Selbstlosigkeit, das
sich heute schmarotzend von den Steuergel-
dern seiner Todfeinde erndhrt, dieser gut
organisierte Hohn auf Christus und das
Christentum, er wird mit der Geschwindig-
keit eines Aeroplans dahin fliegen, wohin
er seit langem schon gehodrt: an die frische
Luft.” (85)

Was veranlaBt den Autor zu einer derart
massiven Kritik? Nach seiner Meinung ist
Theologie iiberhaupt keine ernstzunehmende
Wissenschaft. Wer nicht mit der eigenen
Vernunft forscht, wer vielmehr immer wie-
der ,die Mitarbeit von Geistern, Gdttern
oder sonstigen iiberirdischen Instanzen” in
Anspruch nimmt, erfiillt nicht einmal die
Minimal-Forderungen, die man an die Wis-
senschaft stellen muf. Ferner: Religionen
gibt es sehr viele, was berechtigt die theolo-
gischen Fakultiten zur Monopolisierung des
Christentums? Ferner: Muf sich die Uni-
versitit bei ihrem Anspruch auf Autonomie
die stindige Einmischung der Kirchen in
ihren Lehrbetrieb gefallen lassen? Theologie
ist keine Wissenschaft, sie ist nur Aus-
bildungsstitte von Pfarrern und Religions-
lehrern, die Propagandisten ihrer Religion
sind.

VE. beriihrt eine Menge echter und brennen-
der Probleme der heutigen Theologie. Schade,
dag er nicht stirker mit objektiven Griinden
statt mit Affekten kdmpft! Schade, da er so
wenig Verstindnis fiir die positiven Werte
der geschichtlichen Religionen hat, an denen
kein realistischer Zeitkritiker einfach vorbei-
gehen kann! Schade, daf er trotz der lingst
tiberwundenen Aufklirung heute noch der
Auffassung ist, alle Religionen kénnten in
reinen Vernunftglauben aufgelst werden.
So verbarrikadiert er jede fruchtbare Dis-
kussion.

Graz Johann Fischl

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

MICHELS THOMAS, Geschichtlichkeit der
Theologie. 9. Forschungsgesprich. (Interna-
tionales Forschungszentrum fiir Grundfragen
der Wissenschaften Salzburg.) (158.) Pustet,
Salzburg 1970. Kart. lam. S 129.—, DM 18.50.

Den Moderatoren des schon einige Zeit zu-
riikliegenden Salzburger Symposions wie
den Redakteuren der Diskussion muf man
vorerst fiir die formale Meisterleistung des
neuartig aufgemachten Buches Anerkennung
zollen. Es ist ihnen gelungen, die Referenten
Rahner, Brox, Ratzinger, Michels, Thils und
Dantine in einen erfreulich geschlossenen
Bogen zu spannen, so daf das gestellte

ema, vom Grundsitzlichen ausgehend,
iiber Schrift, Kirchenviiter, Liturgie, Triden-
tinum und Protestantismus zum Leuchten
kommt. Die alte Methode, gelehrte Gedan-
kenginge durch einen platonischen Dialog

269



