det eine Handschrift, die schon lange als ein
gewichtiges Zeugnis fiir die Versio Romana
bekannt ist, deren Herkunft aus Mondsee
aber erst in den letzten Jahrzehnten er-
kannt wurde: der Psalter von Montpellier
(Fac. Med. 409). In musterhafter Weise wer-
den die Eigenheiten dieser Handschrift im
Vergleich mit dem Text der iibrigen Hand-
schriften der Versio Romana herausgearbei-
tet. Daraus ergibt sich, da8 der Psalter von
Mondsee seinem Text nach mehr Verwandt-
schaft mit insularen Handschriften zeigt als
mit italienischen. Das Problem des Mond-
seer Psalters wird sich vielleicht leichter
l6sen lassen, wenn einmal der Text des die-
sem Psalter beigegebenen Kommentars her-
ausgegeben wird, der eindeutig nach Italien
weist.

Leider fehlt es fiir die folgenden Jh. an ge-
eigneten Vergleichsobjekten aus Mondsee.
Die Handschrift 1869 der Ust. Nat. Bibel
wurde von der friitheren Literatur irrtiimlich
fiir Mondsee in Anspruch genommen, stammt
aber aus Briinn. Andere Handschriften sind
nur fragmentarisch erhalten. Wichtiger als
diese wenigen Textzeugen ist der Hinweis
auf die engen Verbindungen zwischen Mond-
see und Salzburg, wo sicher unter Erz-
bischof Arn die Versio Gallicana iibernom-
men wurde, wie sie der Bibeltext enthilt,
den Alkuin hergestellt hatte. AuBer Mond-
see werden noch Kremsmiinster, Lambach
und Garsten untersucht. Aus allen diesen
Klsstern sind nur diirftige Zeugnisse dafiir
erhalten, in welcher Form der Psalmentext
beniitzt wurde. Trotzdem zeigt sich, daf
neben dem praktisch allein gebriduchlichen
Gallicanum auch das Romanum noch be-
kannt war, besonders in Lambach und in
Garsten.

Das besondere Verdienst der Untersuchun-
gen liegt nicht so sehr in den Ergebnissen,
die auf Grund des vorliegenden Materials
bescheiden sein miissen, sondern in der
Methode, mittels der die Quellen erforscht
und nutzbar gemacht werden. Die gewissen-
hafte Priifung eines jeden Wortes und Buch-
stabens bildet nach wie vor die sicherste
Grundlage der Exegese.

Wien Franz Unterkircher

SCHATFER RUTGER, Die Misere der theolo-
gischen Fakultiten. Dokumentation und Kri-
tik eines Tabus. (194.) Freistiihler, Schwerte
(Ruhr) 1970. Paperback DM 9.80.

Die ,Misere der theologischen Fakultiten”
besteht nach diesem effektgeladenen Buch
einfach darin, daB8 diese lingst filligen und
iberfilligen Relikte eines veralteten Staats-
kirchentums iiberhaupt noch existieren. Nur
die Nebel eines geschickt gesteuerten Tabus
konnten es verhindern, daff dieser ,Fremd-
kérper” im Gefiige einer staatlichen Univer-
sitit nicht schon lingst ausgesondert wurde.
,Die theologische Fakultit, dieses famose

Institut fiir patentierte Selbstlosigkeit, das
sich heute schmarotzend von den Steuergel-
dern seiner Todfeinde erndhrt, dieser gut
organisierte Hohn auf Christus und das
Christentum, er wird mit der Geschwindig-
keit eines Aeroplans dahin fliegen, wohin
er seit langem schon gehodrt: an die frische
Luft.” (85)

Was veranlaBt den Autor zu einer derart
massiven Kritik? Nach seiner Meinung ist
Theologie iiberhaupt keine ernstzunehmende
Wissenschaft. Wer nicht mit der eigenen
Vernunft forscht, wer vielmehr immer wie-
der ,die Mitarbeit von Geistern, Gdttern
oder sonstigen iiberirdischen Instanzen” in
Anspruch nimmt, erfiillt nicht einmal die
Minimal-Forderungen, die man an die Wis-
senschaft stellen muf. Ferner: Religionen
gibt es sehr viele, was berechtigt die theolo-
gischen Fakultiten zur Monopolisierung des
Christentums? Ferner: Muf sich die Uni-
versitit bei ihrem Anspruch auf Autonomie
die stindige Einmischung der Kirchen in
ihren Lehrbetrieb gefallen lassen? Theologie
ist keine Wissenschaft, sie ist nur Aus-
bildungsstitte von Pfarrern und Religions-
lehrern, die Propagandisten ihrer Religion
sind.

VE. beriihrt eine Menge echter und brennen-
der Probleme der heutigen Theologie. Schade,
dag er nicht stirker mit objektiven Griinden
statt mit Affekten kdmpft! Schade, da er so
wenig Verstindnis fiir die positiven Werte
der geschichtlichen Religionen hat, an denen
kein realistischer Zeitkritiker einfach vorbei-
gehen kann! Schade, daf er trotz der lingst
tiberwundenen Aufklirung heute noch der
Auffassung ist, alle Religionen kénnten in
reinen Vernunftglauben aufgelst werden.
So verbarrikadiert er jede fruchtbare Dis-
kussion.

Graz Johann Fischl

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

MICHELS THOMAS, Geschichtlichkeit der
Theologie. 9. Forschungsgesprich. (Interna-
tionales Forschungszentrum fiir Grundfragen
der Wissenschaften Salzburg.) (158.) Pustet,
Salzburg 1970. Kart. lam. S 129.—, DM 18.50.

Den Moderatoren des schon einige Zeit zu-
riikliegenden Salzburger Symposions wie
den Redakteuren der Diskussion muf man
vorerst fiir die formale Meisterleistung des
neuartig aufgemachten Buches Anerkennung
zollen. Es ist ihnen gelungen, die Referenten
Rahner, Brox, Ratzinger, Michels, Thils und
Dantine in einen erfreulich geschlossenen
Bogen zu spannen, so daf das gestellte

ema, vom Grundsitzlichen ausgehend,
iiber Schrift, Kirchenviiter, Liturgie, Triden-
tinum und Protestantismus zum Leuchten
kommt. Die alte Methode, gelehrte Gedan-
kenginge durch einen platonischen Dialog

269



fachkundiger Gesprichsteilnehmer aus ver-
schiedenen Disziplinen zu reflektieren, aus-
zufragen und zurechtzuriidken, kommt dem
Leser der nicht immer ganz leichten, wenn
auch hochaktuellen Kost sehr zugute und
miilte zur Nachahmung empfohlen werden.
Es ist kein Schaden fiir das Buch, da manch
brennende Frage nicht zu Ende gesprochen
wurde. Man miilte wohl die von Ratzinger
eingangs (31) angedeutete Frage iliber die
philosophischen Grundlagen des Rahner-
Referates neu aufgreifen. Das Problem der
Wandelbarkeit und Kontinuitiit der jeweili-
gen Glaubensinterpretation diirfte auf an-
derer Basis als der Heideggers manch un-
nitige Schirfe verlieren. Bei Uberlegungen
zu dem genannten Problem diirfte man auch
die Irrungen und die iiberzeitlich giiltigen
Befunde der Interpretationsgeschichte ,welt-
licher” Literatur heranziehen. So ist etwa
das Shakespeare-Verstindnis des 17. Jhs. ver-
schieden von dem der Romantik des 19. Jhs.
Beide sind sie berechtigt, indem sie den
Verstindnishorizont und die Fragestellungen
ihrer Zeit spiegeln. Jedoch keine Interpreta-~
tion schopft das Werk ganz aus. Dazu gibt
es jedoch auch eine Deutung, die immer
unsachgemif ist, unabhingig vom Betrach-
ter. Das Konstante bleibt die Gestalt, der
Sinn ist vielfiltig, wird aber nicht willkiir-
lich ermittelt.

Dem Historiker wird bei der Betrachtung
von Erscheinungen, die der Dogmatiker
prompt als hiretisch bezeichnet, das Urteil
nicht so leicht fallen. Denn er stellt fest,
dafl es keine Zeit gegeben hat, die nicht in
vielen Ansichten hinter dem Christentum zu-
riickgeblieben ist und damit hiretisch war.
Der Historiker muf8 mit der Unterscheidung
zwischen materialer und formaler Hiresie
entschiedener ernst machen. Er wird mit
Erasmus und manchen konziliaren Bestre-
bungen dazu neigen, als eigentliche Hiresie
das Schisma und alles, was zur Spaltung
fithrt, anzusehen. Er wird bei Gestalten wie
John Wyclif und Jan Hus das Bediirfnis
haben, etwa den Begriff der ,unzeitigen
Wahrheit” einzufithren. (Was fiir den Zwan-
zigjdhrigen ,,wahr” ist, weil es seinem Ver-
stindnishorizont entspricht, kann fiir den
Zehnjihrigen ,unwahr sein”, weil es MiB-
verstindnisse provoziert.) Das Salzburger
Symposion hat gerade iiber den letztgenann-
ten Punkt wertvolle Anregungen gegeben.
Es wurde sichtbar, daf die ,,Geschichtlichkeit”
der Kirche und der Theologie in allen ihren
Konsequenzen noch lange nicht ernst genom-
men wird. In diesem Zusammenhang ist das
Referat von Ratzinger besonders lesenswert,
wenn er in geistreicher Analyse die ,Un-
geschichtlichkeit” kirchlicher Tendenzen kriti-
siert, in denen das Wort ,,Geschichtlichkeit”
bei Bedarf eine grofie Rolle spielt, aber
eben nur das Wort.

Historizismus und Traditionslosigkeit sind

270

nur HuBerlich verschiedene Geschwister.
Beide haben sie weder Geduld noch Toleranz
genug, ein kirchliches Phinomen horizontal
und vertikal in seiner kausalen Verkniipfung
zu verstehen. Dadurch berauben sie sich
(und das wurde durch das Symposion eben-
falls klar) des rechten Priifsteins fiir die
Relativierung der kirchlichen Gegenwart und
der archimedischen Distanz fiir eine evange-
liengemiiBe Kirchenreform der Zukunft.

Bochum Gerhard B. Winkler

TORK HANS JOACHIM, Orientierungen.
Theologische Reden von Gott, Welt und
gldubiger Existenz. (272.) (Pfeiffer-Werk-
biicher, hg. v. O. Betz, Nr. 84.) Miinchen
1970, Paperback lam. DM 12.80, sfr 16—,
S 94.70.

Das Buch stellt eine Sammlung von Vor-
tragen dar, weshalb nicht eine Gesamtbeur-
teilung, sondern nur eine solche der einzel-
nen Teile m&glich erscheint.

Im 1. Art. stellt VE. dem Wissen bzw. der
philosophischen Erkenntnis den Glauben
(.naive und unreflektierte Religiositit”, 16,
nreligitses Erlebnis”, 17) gegeniiber und ver-
weist auf den inneren Zusammenhang beider.
Dieser aber wird nicht untersucht und durch-
leuchtet, sondern nur durch Einzelaussagen
verdeutlicht, ,Jeder Mensch philosophiert,
der Gldubige sogar im besonderen MaB"
(18); im Glaubensakt wird immer schon
seine philosophische Grundentscheidung”
mitvollzogen (19). Der 2. Art. handelt iiber
das Geheimnis. Es soll unter Zuhilfenahme
von Ideen Newmans ein Zugang ,,zum Ver-
stindnis” jener ,Unverstehbarkeit” (49) ge-
funden werden, die in jeder Personalitit,
der menschlichen und erst recht der gott-
lichen liegt. Weil es im christlichen Glauben
vor allem auf die Personerkenntnis (Jesus
Christus) ankommt, diese aber wesentlich
schwerer als die Sacherkenntnis ist, darf der
Mensch bzw. der Christ nicht ,alles rational
erfassen wollen” (52). Im folgenden Art.
ist im Anschluf an Newman trotzdem von
einer ,eigenen intellektuellen Fihigkeit fiir
den Bereich des Konkreten”, fiir ,die
Sphire des Einmaligen, besonders des Per-
sonalen” (72) die Rede. Die personale Er-
kenntnis ist, soweit sie gelingt, nicht voll-
stindig mitteilbar, weil ,das Gitternetz der
Begriffe zu weitmaschig ist, um Individuelles
einzufangen” (74).

Durch die Erfahrung der Weltlichkeit der
Welt (5. Art) wird Gott aus ihr zuriick-
gedringt, ,die Welt wird atheistisch ge-
filhlt und erfahren” (121). Dies wird als
Chance gedeutet, ,,Gott als Gott zu sehen”
(123). Die beiden folgenden Abschnitte be-
schiftigen sich mit dem Weltbild Teilhards
de Chardin ,,anhand der Spur seines Lebens”
und mit dessen Auffassung vom gegensitz-
lichen Verhiltnis ,Glaube und Zukunft”.
Der Christ sei eher vergangenheitsorientiert



