schen Theologen zu iibertragen. Um bei
dieser Ubersetzung die Zerreiprobe zwi-
schen Natur und Ubernatur zu vermeiden,
wihlt Zasche mit P. Althaus als Vermittlung
den Personalismus einer Theologie, die als
Anthropologie ansetzt (60, 184). Weil jede
Personalitiit fremdstindig ist, bleibt auch
fiir die personalistische Theologie das Got-
tesverhiiltnis ein Befremdliches, ein ,extra
nos”. Gottes Leben und Gottes Wille wird
nicht eingeebnet in die Evolution und den
Zielwillen der geschpflich lebenden Men-
schen. Dennoch wird Gottes Fremdsein nicht
zum dialektischen Gegensatz fiir den Men-
schen (wie bei K. Barth: 78, 170, 186 f, 190),
sondern zu jenem Paradox, in dem eine
andere Wirklichkeitsbeziehung durch den
Menschen noch anerkannt werden kann (23,
26f, 35, 126f, 157, 203 ). Im christlich-
orientierten Personalismus erscheint dieses
Paradox als ,kenotische Denkform” (26 f,
83 ff, 200 ff), wenn man zeigen kann, daB
atl. die Schépfung um des Bundes willen (205)
und ntl. Christus um des Dienstes willen
(206 ff.) da sind. Mit dieser Schriftinterpreta-
tion liBt sich zeigen, dafl alles — Schépfung,
Bund, Christus und die von ihm ermichtig-
ten Menschen — umfafit wird von Gottes
wesentlichem Willen (53). Dieser umfassende
Wille Gottes wird vom erkennenden Men-
schen erfaflt, als unerwarteter, paradoxer
Uberschwang (212), der =zeigt, daf alles
Selbstindige letztendlich nicht fiir sich, son-
dern fiir Gott da ist. Im paradoxen Uber-
schwang sind ,Natiirliches” und , Ubernatiir-
liches” transzendental vermittelt.

Mit P. Althaus kennzeichnet Vf. diese theo-
logische Motiviertheit als ,Uroffenbarung”.
Wire sie ontologisch nachweisbar, kénnte
man also zeigen, daf alles letzthin von
Gott her und auf Gott hin da ist, dann
wire dem ,extra nos” des Heils Rechnung
getragen und doch zugleich auch einer Ver-
nunft, die als Glaubensvernunft in Christus
diese Transzendentale menschlich erkennen
kénnte (227). Dann stiinden die Natur und
deren natiirliche Vernunft, die Gnadentat
auch und deren Glaubensvernunft nicht nur
komplementir zueinander (Thielicke: 185);
erst recht nicht in einem unversthnlichen
Gegensatz wie bei K. Barth und R. Bult-
mann (78, 195 f, 206 f): sondern eher wie die
Grundbegriffe Bestimmung und Erfiillung
(P. Althaus) oder im Verhiltnis von Her-
sein und Hinsein (E. Brunner, U. Kiihn,
W. Joest: 195ff). Es bliecbe das Paradox,
daBl Kreatur selbst entscheidet, gerade weil
Gott ,kenotisch” entscheidet. Und es wiirde
moglich die Vermittlung dieses Paradoxes in
der Glaubensvernunft, die sagt: Diese
Selbstindigkeit der Kreatur ist Instindigkeit
in der allein absoluten Selbstindigkeit
Gottes (166).

Vf. scheint der Meinung zu sein, in einer
Theologie, deren Denkform personalistisch

278

und nicht dinghaft-aristotelisch ist, sei die
Vermittlung von Kreatur und Offenbarung
moglich. Auch nimmt er an, auf dieser
Grundlage konne das Skumenische Gespréch
beschleunigt fortgesetzt werden. An solchen
Optimismus sind indessen einige Fragen zu
stellen: Muf nicht das, was P. Althaus
,Uroffenbarung” nennt; muf nicht auch noch
der dhristologisch personalistische Ansatz von
E. Brunner, U. Kithn und W. Joest noch
einmal hinterfragt werden, um der Gefahr
zu entkommen, in der die Christozentrik
doch wieder zum Christomonismus eines
K. Barth entartet? Will man die transzen-
dentaltheologische Vermittlung der Genann-
ten, der Vf. im Grunde zustimmt, mitmachen,
dann muf vorgingig zu ijhr die transzen-
dentalphilosophische Vermittlung von Per-
son und Sein im erkennenden Menschen ver-
sucht werden. Die vom Vf. zu dieser Vor-
aussetzung gemachten Andeutungen (159 ff)
aber erreichen hddhstens einen komplemen-
tiren Seinsbegriff, weil sie es unterlassen,
Bonhoeffers radikale Fragestellung zum Ver-
hiltnis von Akt und Sein entschieden auf-
zugreifen. Das ist erstaunlich, weil Vf. die
UOberlegungen J. Maréchals und K. Rahners
dazu kennt (159 ff). Erstaunlich ist auch, daf§
Zasche die Anregung von W. Joest und
W. Pannenberg, die ,Horizontale” mitzube-
denken (158, 214 ff), im Eifer fiir das ,extra
nos” — Geschehende fast durchweg in den
Wind schligt (die Exegese auf den Seiten
206 ff wird systematisch nicht ausgewertet).
Solche Enthaltsamkeit, die absicht von dem
notwendigen Zugriff auf Natur und Gesell-
schaft, bei dem erkenntnistheoretisch Gott
und also auch die Benennung der Welt als
Schopfung nicht auftauchen, sieht dogma-
tisch-fromm aus. Sie trifft indessen nicht
die 6kumenisch seit Neu-Delhi und Uppsala
brennenden Pastoralprobleme, die auch das
Vat. I1 in ,Gaudium et Spes” anspricht.
Zasches Buch gibt einen instruktiven Ein-
blidk in die Arbeit einiger evangelischer
Systematiker in Deutschland. Diese Informa-
tion ist dankenswert. Es bleibt aber die
Frage: Geniigt dies als ,Beitrag zur Kli-
rung von Vorfragen fiir das -eigentliche
6kumenische Gesprich” (228)?7

Regensburg Norbert Schiffers

MORALTHEOLOGIE

GRIESL GOTTFRIED, Gewissen. Ursprung —
Entfaltung — Bildung. (Christliches Leben
heute, Bd. 9.) (144.) Winfried-Werk Augs-
burg 1970. Pappband, DM 6.50.

Inmitten der reichen Literatur, die den Nicht-
Fachmann iiber das Gewissen und den Rei-
fungsproze8 der PersSnlichkeit vorwiegend
theologisch informiert, nimmt sich dieses
Biichlein insofern vorteilhaft aus, als es
eine praktische, psychologische und péadago-
gische Handreichung darstellt. Da heute von



(~

Gewissensfreiheit, von der Bedeutung der
vor dem eigenen Gewissen gefillten Ent-
scheidung, von der Notwendigkeit gesamt-
menschlicher Reife zur Verantwortungsfihig-
keit oft gesprochen wird, ist es gut, daf
V. die entwidklungspsychologischen Bedin-
gungen der Personenreife darstellt, und zwar
in einer gerade dem Nicht-Fachmann fa8-
lichen Sprache. Nach wie vor werden nim-
lich im allgemeinen Bewuftsein, nicht nur
der Laien, Gewissen und Gewissensfreiheit
hiufig wie statische Groen gehandhabt. Mit
Recht klammert G. die moraltheologische
Gewissenslehre aus (setzt sie aber indirekt
voraus, etwa beim Schuldbegriff, 96 ff) und
erklirt die notwendigen Stufen auf dem
Weg zum Gewissen als ,personlicher In-
stanz der Verantwortung” (9). Die Bedeu-
tung von Lohn und Strafe etwa wird ebenso
klar dargestellt wie der Begriff des Uber-
Ich, die Rolle des Trotzes und der Aggression
bei der Bildung der Persdnlichkeit, die Rei-
fung zur Schuldfihigkeit usw. Dabei er-
geben sich iiberzeugende Hinweise fiir die
Erziechung, die den besonderen Wert des
Biichleins bilden. Denn selten werden die
Erfordernisse einer realistisch von der Liebe
getragenen, auf alle Angstmittel verzichten-
den Erziehung in so klarer und unbefrachte-
ter Sprache vorgetragen wie hier. Indem G.
die sozialen Aspekte der Gewissensformung
herausstellt, kann er auch dem theologi-
schen Fachmann, der vor allem ontologisch
zu denken gewdhnt ist, aufweisen, wie die
individuelle Normfindung und das ,,Werden
des Gewissens wesentlich gebunden (sind)
an die mitmenschliche Kommunikation” (103).
Vf. wird dem Anliegen der CLH-Reihe voll
gerecht in einer interessanten, echt populir-
wissenschaftlichen Darstellung. Sein Biich-
lein sei nicht nur Eltern, Pidagogen und
Seelsorgern nachdriidlich empfohlen, son-
dern jedem, dem die Fragen der Erwachse-
nenbildung bei sich und anderen am Herzen
liegen. Denn die Kenntnis entwicklungs-
psychologischer Fakten erleichtert auch das
Verhiltnis und Verstindnis unter Er-
wachsenen.

Miinchen Volker Eid
KRAMER HANS, Die sittliche Vorentschei-
dung. Thre Funktion und ihre Bedeutung
in der Moraltheologie. (200.) Echter, Wiirz-
burg 1970. Brosch. DM 28.—.

Die Arbeit weist hin auf die Bedeutung der
sittlichen Vorentscheidung und des Vorbil-
des. In einer Zeit der Gesinnungsmoral und
der Lehre von der Grundentscheidung ist
dieses Buch eine notwendige Ergdnzung fiir
alle Leser, die sich in der Moraltheologie
auskennen oder sich fiir sie interessieren.

Die gute Sprache und die wissenschaftliche
Akribie bester alter Schule muf8 lobend her-
vorgehoben werden. In einer budhtechnisch
sehr iibersichtlichen Aufmachung informiert

Vf. auf breiter Basis iiber die verschiedenen
Meinungen und faBt in abgewogenen Sitzen
das Ergebnis seiner psychologischen, philo-
sophischen, anthropologischen und theologi-
schen Untersuchungen zusammen.

Kramers ,Forderungen fiir die Sicht und Ar-
beitsweise der Moraltheologie aufgrund der
Erkenntnisse iiber die Vorentscheidung” wir-
ken sich auch auf die Aszetik und auf die
Piddagogik aus; sie sind so entscheidend, daf
keine moraltheologische Darstellung an
ihnen vorbeigehen kann.

Linz Karl Bédklinger

KIRCHENRECHT

MUHLSTEIGER JOHANNES, Der Geist des
josephinischen Eherechtes. (Forschungen zur
Kirchengeschichte Usterreichs, Bd. 5.) (283.)
Herold, Wien 1967. Ln. S 230.—.

Wenn von Josephinismus die Rede ist, den-
ken viele unwillkiirlich an die Mafnahmen,
die nach auBen hin diese Epoche kennzeich-
nen: Errichtung neuer Dibzesen, des Reli-
gionsfonds, Pfarregulierung und ,Kloster-
sturm”; nur am Rande wird vermerkt, da8
auch auf dem Gebiete des Eherechts die
Weichen entscheidend fiir die kiinftige Ent-
widklung gestellt wurden. Angelpunkt und
zugleich Wendepunkt in der Geschichte des
Osterreichischen Eherechtes bildet das Ehe-
patent Josephs II. von 1783. Den Boden
dieser Neuerung bereitete einerseits der Na-
turrechtsbegriff der Aufklirung und ander-
seits die seit der Spitscholastik — trotz
Konzil von Trient — immer noch lebendige
Unterscheidung zwischen Ehevertrag und
-sakrament mit der Auffassung, daf der
Vertrag im Konsensaustausch der Partner,
das Sakrament in der priesterlichen Einseg-
nung bestehe. Die Theologen und Juristen
am Hofe Josephs II. griffen diese ,Distink-
tionstheorie” begierig auf, um fiir den Staat
die Ehegesetzgebung beanspruchen zu kon-
nen, ohne, wie man meinte, in Schwierig-
keiten mit der Kirche zu kommen; denn
sie konne ja mit der Einsegnung der Ehe
das Sakrament spenden, der Ehevertrag solle
jedoch hinsichtlich seines rechtlichen Zu-
standekommens ausschlieBlich den staatlichen
Gesetzen unterliegen. Wenn die Praxis bis-
her anders gewesen sei, hitte dies seinen
Grund darin gehabt, daB wegen der Schwi-
che der staatlichen Fithrung die Kirche sich
diese Rechte angemaflt habe; das josephini-
sche Staatskirchenrecht sprach darum von
einer ,Zuriickeroberung der ligitimen
Rechte”.

Fiir das kanonische Eherecht war das Ehe-
patent von 1783 ein schwerer Schlag. Es
wirkte sich nachteilig aus, da8 die heute gel-
tende Doktrin der Identitit von Ehevertrag
und Sakrament damals noch nicht Allgemein-
gut im Klerus war. Der greise Wiener

279



