gien den dhristlichen Glauben annahm, brach-
ten die Beziehungen zu Byzanz die byzan-
tinische Liturgie ins Land, vorerst in griechi-
scher Sprache, der dann georgische Uber-
setzungen folgten. Zeugen der seit dem
5. Jahrhundert vorhandenen Bliite sind einige
noch vorhandene Kirchenbauten und Schrif-
ten der christlich-georgischen Literatur.
Letzte beschrinkte sich zundchst auf Bibel-
iibersetzungen und die Erstellung liturgischer
Biicher. Von liturgiegeschichtlicher Bedeu-
tung ist ein Kanonarium, das die Gottes-
dienstordnung der Kirche von Jerusalem im
7. Jhdt. darstellt. Seit der ersten, mangel-
haften Verdffentlichung (1912) durch den
georgischen Erzpriester K. Kekelidze stand
das Kanonar im Mittelpunkt des Interesses
der Fachleute. Innerhalb kurzer Zeit erschie-
nen zwei Ubersetzungen und mehrere Ab-
handlungen. 1960 besorgte M. Tarchni¥vili
eine Ausgabe in franzdsischer und lateini-
scher Sprache unter dem Titel ,Le grand
lectionnaire de I'église de Jérusalem, V.—~VIII.
siécle”.

L. hdlt die Bezeichnung Lektionar anstelle
von Kanonar fiir richtiger, denn es handelt
sich zum gréBten Teil um Lesungen, aber
auch um Gesiinge und Angaben iiber den
Verlauf des Gottesdienstes; nicht enthalten
sind die Priestergebete. Dabei darf man die
Beschriinkung auf Jerusalem nicht auBer acht
lassen. Auch hier handelt es sich um die
georgische Ubersetzung einer verlorengegan-
genen griechischen Vorlage. Obwohl viele
Jahrhunderte von uns entfernt, zeigen sich
im Lektionar doch &dhnliche Probleme wie
heutzutage: ,,Was und wie soll im dhrist-
lichen Gottesdienst gesungen werden? Wel-
che Gesidnge und Gesangsformen eignen sich
fiir den Gottesdienst mit Volksbeteiligung
am besten?” Fiir diese Fragen findet L. eine
Antwort in der Geschichte, die aus einer
Zeit stammt, in der sich die Gemeinde noch
aktiv am Gottesdienst beteiligte.

VE. ist es gelungen, durch eine klare Auf-
schliisselung der Materie in fiinf Kap. mit
dem Bestand bekannt zu machen. Sie be-
treffen 1. die Gesinge der MefBfeier, 2. die
Gesdnge der Vesper (wobei wir sehen, daB
von iltester Zeit an der 140. Psalm der
Vesperpsalm schlechthin ist), 3. Gesiinge des
Morgengottesdienstes in der Karwoche und
am Ostersonntag, 4. die Gesidnge der Ge-
meindevigil an den Hodhfesten, 5. die Ge-
singe bei anamnetischen Gottesdiensten.
Wertvolle Erkenntnisse vermittelt das ab-
schlieBende 6. Kapitel ,,Zusammenfassung
und Ergebnisse”. Die Peregrinatio Aetheriae
(Aetheria wird bei L. nach anderer Uber-
lieferung Egeria genannt), die in den letzten
Jahren durch Ubersetzungen weiter bekannt
wurde und die Vf. ausgiebig zitiert, erfihrt

durch diese wertvolle wissenschaftliche
Arbeit neue Aspekte.
Kremsmiinster Altman Kellner

286

ZINKE LUDGER (Hg.), Gottesdienst — Ge-
meinschaftsfeier. Fragen, Anstfe, Modelle.
(248.) (Pfeiffer-Werkbuch Nr. 88.) Miinchen
1970. Kart. lam. DM 13.80, sfr 16.—.

Wenn man mitunter klagt, da beim Gottes-
dienst so vieles in Frage gestellt wird (man-
che sagen, es sei besser zu beten als zu
diskutieren), darf es doch immerhin als posi-
tiv gelten, dal Liturgie selbst in der ,sidku-
larisierten Welt” ein so beachtliches ,,Ob-
jekt” (auch fiir den ,Zorn”) geblieben (oder
wieder geworden) ist. Inwieweit die Chri-
stenheit heute Gottesdienst zu feiern ver-
mag (I), was Erfahrungsberichte sprechen (II)
und einige Textmodelle (III), will dieses
Werk vermitteln.

Zu Beginn stehen mehrere grundsitzliche
Beitrige. Dem darin vertretenen Hauptanlie-
gen, daf die Liturgie immer menschlicher
werden miisse, kann man nur zustimmen,
wenn auch bzgl. verschiedener schematischer
AuBerungen iiber die Vergangenheit wie
z. B.: es wurden ,Schablonen gemeinsamen
Betens tagtiglich reproduziert” (17) m. E.
mitunter Vorsicht am Platze ist. Ahnliches
gilt fiir die wiederholt auftretenden Etiket-
ten: Magisch, Amtskirche, Rubrizismus. Tie-
fer geht die Frage, warum man Scheu habe,
die tiglichen normalen Umgangsformen als
christliche Gestalten menschlichen Lebens und
kommunizierende Heilsgeschichte anzuerken-
nen. Wenn es ferner heifit (34), daB die
Skala christlicher Gebets- und Zeugnisfor-
men praktisch alle menschlichen Aussage-
moglichkeiten umfaBt (mit Beispielen), so
ist das die rechte Sicht. Die Schwierigkeit
liegt natiirlich auch hier im Detail (d. h. was
und wie; vgl. dazu Teil II).

Nach der Lektiire der allgemeinen Positionen
ist man natiirlich auf die im 2. Teil gebote-
nen Erfahrungsberichte (mit neuen Formen)
sehr gespannt. Erfreulicherweise begegnen
wir auch hier Offenheit und selbstkritischer
Analyse. Dal der Leser auf die im 1. Teil
gemachten generellen Erdrterungen zuriick-
blendet, ist verstindlich. Dabei kommt u. a.
auch heraus: Gerade weil wir die Schwierig-
keit praktischer Gestaltung kennen, wird
man bei lingerer Beschiftigung mit der Ver-
gangenheit beim Urteilen eher etwas vor-
sichtig! — Als passabler Weg fiir heutige
Durchschnittsgemeinden ist das Verfahren
echter Pluriformitdt (vgl. 119) am Platze.
Das bedeutet hier: Hat man die ganze Ge-
meinde im Auge, sind neben ,Schodkern”
auch gewohnte Formen anzubieten. Daff da-
bei natiirlich stets Méglichkeiten der Auf-
lodkerung und Variationen wahrgenommen
werden miissen, ist klar. Als Gesamtziel
diirfte ein ,gesund-progressiver” Trend gel-
ten. Jene, die neue Wege versuchen, sollte
man dabei nicht als ,Experimentierer” ab-
qualifizieren, sondern (gerade weil wir alle
gemerkt haben, daf es nach alter Manier
auf die Dauer nicht mehr ging) ermuntern.



Man sollte ihnen ferner sagen, dal sie auch
Mut und Ausdauer haben miissen, die ihnen
(selbst von ,hoheren Stellen”) zugedachten
Anfeindungen durchzustehen. (Rez. meint,
selbst ein Lied davon singen zu konnen.)

Die im 3. Teil offerierten Modelle verstehen
sich als ,auf der Suche”. Sie sind nicht zu-
letzt aus der Besorgnis entstanden, dafl der
Liturgie das Dasein eines ,musealen
Skeletts” droht. Von daher diirfen wir fiir
jede positive (auch ,neumodische”) An-
regung dankbar sein. Alles in allem legt
man den Band (trotz unterschiedlicher Wer-
tigkeit der Beitrige) bereichert aus der
Hand, weil er (neben dem instruktiven
Querschnitt) zugleich vielen Gruppen, denen
die Liturgie der Kirche ebenfalls am Herzen
liegt, Impulse vermittelt und ihren Gewif3-
heit gibt, daB sie bei ihren Bemiihungen
nicht alleine stehen.

Bamberg Hermann Reifenberg

ASZETIK

LECLERCQ JEAN, Le défi de la vie con-
templative. (374.) (Collection Renouveau.)
Duculot, Gembloux 1970. Kart. lam. FB 290.—.

Dieser Sammelband vereinigt Arbeiten, die
zum Teil schon frither verdffentlicht gerade
in ihrer Zusammenschau einen wesentlichen
Beitrag zum heute wieder viel diskutierten
Fragenkomplex des kontemplativen Ordens-
lebens darstellen. Zugleich sind sie das wert-
volle Ergebnis zahlreicher Kongresse, inter-
nationaler Umfragen und eines weltweiten
Meinungsaustausches.

Nach einer kurzen Einleitung, die sich mit
der sinnvollen Erneuerung des Ordenslebens
in der sich stindig wandelnden Welt be-
schiftigt, geht Vf. im 1. Abschnitt auf das
beschauliche Ordensleben im besonderen ein
und erdrtert anschlieBend im Zusammenhang
mit der Suche nach neuen, den aktuellen Be-
diirfnissen entsprechenden Wegen als Einzel-
probleme die Bedeutung des Gebetes inner-
halb der Kirche und der religiosen Gemein-
schaften, die Reform des Chorbreviers, die
Méglichkeiten des Gebetes im Zeitalter der
Elektronik und des Schnellverkehrs und die
heutige Diskussion um das Ménchstum. Die
derzeitige Krise des beschaulichen Lebens
ergebe sich zum Teil daraus, daf ihm in der
gegenwirtigen Umgestaltung der Welt die
Existenzberechtigung abgesprochen werde.
Bei manchen komme es zum Konflikt zwi-
schen echter monastischer Berufung und einer
vielfachen, oft mit grofer Vehemenz und im
Namen der modernen Anthropologie und
Soziologie vorgebrachten Kritik. Andere wie-
der duferten theologische Bedenken. Vf. geht
auf diese Schwierigkeiten kurz ein, priift sie
und scheidet echte Einwinde von Schein-
argumenten. Ohne in eine iiberspitzte
Apologetik zu verfallen, sucht er nach den
Richtlinien des II. Vatikanums zu vermitteln

und praktische Mboglichkeiten fiir ein zeit-
gemifles ,Aggiornamento’ aufzuzeigen. Ohne
jedoch das Gebet zu vernachliissigen, miiflten
sich die beschaulichen Orden heute und in
Zukunft noch mehr um den Kontakt mit der
Welt bemiihen, wie es gerade auch der
gegenwiirtigen Aufgabe der Gesamtkirche
entspreche (188). Manche monastische Struk-
turen sollten zudem anpassungsfihiger wer-
den bzw. die urspriingliche Anpassungsfihig-
keit wiedererlangen (200). Die letzten Kapi-
tel des ersten Teiles behandeln die Monchs-
zelle, das Schuldkapitel und die geistlichen
Exerzitien.

Der 2. Abschnitt ist der Begegnung des west-
lichen mit dem ferndstlichen Ménchstum ge-
widmet (239—368). Es handelt sich dabei
teils um den monastischen Kongre in
Bangkok vom 8. bis 16. Dezember 1968, zu
dem der Autor neben zahlreichen anderen
Experten der abendlindischen und asiatischen
Moéndchstraditionen eingeladen wurde, teils
um die Eindriicke eines monastischen Stu-
dienaufenthaltes in Indien. Eine detaillierte,
duBerst aufschlufreiche Studie gilt ferner
dem buddhistischen Moénchstum und dem
christlichen Dialog mit ihm (278—347). Der
inhaltsreiche Band schlieBt mit einem sehr
personlich gehaltenen Nachruf auf den un-
vergefllichen Thomas Merton, der wihrend
des Kongresses in Bangkok plétzlich ver-
starb, und einigen lichtvollen Seiten iiber
den kiosterlichen Humor als echten Aus-
druck dhristlicher Freude und unentbehrlichen
Bruderdienstes.

Dieses Werk gehort wohl zu den besten
Publikationen, die in letzter Zeit zur moder-
nen Situation der beschaulichen Orden vor-
gelegt wurden.

Kremsmiinster Konrad Kienesberger

LIPPERT PETER, Frémmigkeit auf dem Priif-
stand. (Offene Gemeinde, Bd. 8.) (152.)
Lahn-V., Limburg 1970. Kart, lam. DM 12.80.
Wie koénnen wir heute christlich leben?
Heute, in unserer lauten, unruhigen, ver-
sachlichten, weltlichen Welt? In den bisheri-
gen Handbiichern fiir Aszese und Mystik
finden wir keine befriedigende Antwort auf
diese Frage. Wir suchen nach einer neuen,
der heutigen Welt zugewandten und an-
gepaBten Spiritualitit. Es ist wenig ermuti-
gend, Altes und bisher Geltendes abbriockeln
zu sehen, es sei denn, es wiirde dadurch
der Blick frei fiir neue Strukturen und Ge-
stalten. Da setzt Vf. mit seinem Buch an.
Er sieht die ,,Schatten auf dem Weg” unserer
heutigen Welt, aber auch die ,Lichter im
Nebel”. In seine niichterne Zeitanalyse hin-
ein stellt er die Frage nach einem heutigen
Glauben. Er stellt nicht nur Fragen, sondern
zeigt auch Wege. Das letzte Kapitel, in dem
er sich mit Grundhaltungen und Formen zeit-
gemifler Frommigkeit beschiftigt, kann er
iiberschreiben: ,,Konturen zeichnen sich ab.”

287



