JOHANNES NEUMANN

Thesen zur ,,Demokratisierung der Kirche*

Vorbemerkung

1. Diese Thesen wollen keine direkte Auseinandersetzung mit konkreten Demokrati-
sierungsvorschligen fiir die Kirche sein!, noch wenden sie sich gegen bestimmte
Contrapositionen?; sie versuchen lediglich thetisch einige Grundsitze aufzustellen
und praktische Folgerungen daraus abzuleiten. Es liegt in der Natur von Thesen, daf
ihnen Begriindung und Beweisfithrung fehlen. Beides, so meine ich, ist moglich (und
fiir einige Punkte bereits geschehen).

- 2. Ich habe mich bewuf8t auf die rechtlich relevanten Punkte beschrinkt und die sozio-
logisch-gesellschaftlichen Voraussetzungen ausgeklammert. Deshalb kann der Vorwurf
gegen diese Thesen erhoben werden, da sie den zweiten Schritt vor dem ersten ver-
suchen. Es ist aber gerade mein Bestreben, Anhaltspunkte fiir eine sachbezogene Dis-
kussion zu liefern und gegen leichtfiiBige Voreiligkeiten der einen wie der anderen
Seite Grenzen zu ziehen.

3. SchlieBlich ist es zu bedenken, daff , Demokratisierung” nicht an erster Stelle ein
juristisches Problem ist. Zweifellos kénnen widrige Gesetze demokratische Entwick-
lungen hemmen, wihrend freundliche sie zu férdern vermdgen. Aber Gesetze konnen
keine demokratische Wirklichkeit gestalten und vermégen kein demokratisches Bewuf3t-
sein zu bilden. Damit aber entpuppt sich unsere Frage nicht nur als eine anthropolo-
gisch-psychologische, sondern zugleich auch als eine theologisch-ekklesiologische, die
eine Bestimmung des Selbstverstindnisses der Kirche verlangt. Die Frage nach der
Erlaubtheit demokratischer Formen und Strukturen in der Kirche wird so zu einer
Priifung, ob die Rede vom Volk Gottes, vom , Priestertum” aller Gliubigen ehrlich
gemeint und ernst genommen wird, ja, ob diese theologische Behauptung von der
Hierarchie wie von den Gldubigen, dem ,Volk” angenommen, rezipiert, worden ists.

I. Grundsitze

1. In der Kirche ist eine kollegial-bruderschaftliche Struktur wesentlicht. Die Rede von
der Demokratisierung jedoch stammt in dieser Form aus dem weltlich-politischen Be-
reich. Sie geht von eigenen Voraussetzungen aus und zielt auf andere Strukturen.
Dieser Unterschied ist zu beachten, wenn von Demokratisierung der Kirche gesprochen
wird. Man kann sich niemals damit begniigen, gesellschaftliche Demokratievorstellun-
gen, verfassungsméBige Demokratieforderungen und politische Demokratiemodelle
(deren es zahlreiche gibt) einfach zu iibernehmen.

Von einer Demokratisierung der Kirche kann darum nur genauso unkorrekt gesprochen
werden, wie man von der Kirche als Monarchie und als Hierarchie redet. Auch das sind
Begriffe aus einem anders strukturierten Rechts- und Gesellschaftsbereich, die das
Wesen der Kirche verfilschen, wenn sie in ihr im eigentlichen Sinn angewandt und
verstanden werden. Das ist zweifellos geschehen,

1 So etwa in knapper Skizze: O. Mauer, Demokratie in der Kirche? in WuW 23 (1968)
289—290 und ausfiihrlich das Memorandum des ,Bensberger Kreises” Demokratisierung
der Kirche in der Bundesrepublik Deutschland, Mainz 1970.

2 Man denke beispielsweise an: K. Rahner, Demokratie in der Kirche? in: StdZ 182 (1968)
1 ff.; ]. Ratzinger - H. Maier, Demokratie in der Kirche. Méglichkeiten, Grenzen, Gefahren,
Limburg 1970; O. B. Roegele, Demokratisierung und Pluralitiit, in: Pastoralblatt 23 (1971)
130—136.

3 Auf das Oszillierende des Begriffes , Demokratisierung” hat neuestens wieder H. Kiing
(Wozu Priester? Eine Hilfe, Ziirich 1971, bes. 13—17) hingewiesen.

4 Vgl. E. Golomb, Kirchenstruktur Briiderlichkeit, in: WuW 23 (1968) 291—305; ders., Kol-
legialitit als Strukturprinzip der Kirche, in: Lebendige Seelsorge 19 (1968) 157—164.

34



2. Trotz dieser Gefahr des Miflverstindnisses und der Mifdeutung ist die Ubernahme
von Begriffen aus dem politisch-gesellschaftlichen Bereich, in dem die Christen not-
wendig (und diesen bejahend) leben, nicht schon in sich falsch, hat doch auch Jesus
selber das Kénigtum Gottes proklamiert und damit das Mifverstindnis einer irdischen
Messiashoffnung provoziert.

3. Wenn Demokratisierung den tatsichlichen und rechtlichen Versuch meint, eine
kollegial-bruderschaftliche Struktur auf der Grundlage wesenhafter Gleichheit durch-
zusetzen, wird damit sicher ein genuin neutestamentlich-christliches Bemiihen charakte-
risiert. Demokratisierung meint dann die Suche nach — heute — passenden Formen
der Ordnung der kirchlichen Gemeinschaft.

4. Dieses Bemiihen kann sich aber nicht begniigen, den weltlich-gesellschaftlichen
Demokratiebegriff einfach zu iibernehmen, zumal Demokratie nur eine Herrschaftsform
unter anderen ist. Die Rede von der Demokratisierung mu8 sich bewufBt bleiben,
daf auch das weltliche Demokratieverstindnis vielfiltig differenziert ist und eine
tiefgreifende Umwandlung erfahren wird. Diese sachlich gegebenen Unterschiede
schliefen jedoch nicht aus, daf8 die kirchlichen Organe und Verfahren denen weltlich
demokratischer Vorbilder dhneln; sie verbieten aber andererseits, da (nur) ein ganz
bestimmtes Modell von Demokratie iibernommen und absolut gesetzt wird.

5. Demokratisierung in diesem umfassenden transjuristischen und metapolitischen Sinn
meint dann die umfassende, sozialgerechte ,,Vermenschlichung” — als Verdhristlichung
— der Beziige des Zusammenlebens in allen Bereichen, den Raum des Religitsen nicht
ausgeschlossen; sie meint angemessene Mitentscheidung als Ausdruck der Mitverant-
wortung unter Achtung der personalen Wiirde, also in Freiheit und Verantwortung.
6. Die innerkirchliche Diskussion sinkt in ein spitscholastisches Geziink zuriick, wenn
sie nicht sachlich und ohne Vorurteile erértert und klirt, wie der hier verwendete
Demokratiebegriff iiberhaupt zu verstehen ist. Eine solche Klirung setzt voraus, da8
man auf die anderen zu héren bereit ist und nicht Polemik aus dem Gefiihl selbst-
gerechter Orthodoxie um ihrer selbst willen treibt. Der Streit um die Thesen des
Bensberger Kreises und die ,,Neun Thesen gegen Mifbrauch der Demokratie’” zeigenS,
wie verschieden dieser Begriff gebraucht, gedeutet und wie unterschiedlich er fiir den
politischen wie kirchlichen Bereich angewendet wird.

7. Dabei wird innerhalb wie auferhalb der Kirche oft iibersehen, da die modernen
Demokratieberiffe letztlich in dem vom NT verkiindeten Grundsatz der Gleichheit
und Wiirde aller Menschen griindet: Alle Menschen sind zur gleichen eschatologischen
Hoffnung berufen, alle Gliubigen sind mit HI. Geist gesalbt und Wissende (1 Jo
2,20), weshalb es unter ihnen nicht nur keine Herrschaft nach Art der weltlichen
Machthaber geben darf (Mt 20, 25—28; 23, 5—12), sondern auch alle gesellschaftlichen
Unterscheidungen aufgrund der Rasse, des Standes, der Herkunft und des Geschlechts
aufgehoben sind (Kol 3, 11). Diese Grundsitze des NTs bestimmen den neuzeitlichen
Demokratiebegriff und die demokratischen Verfassungen der Gegenwart.

II. Strukturformen

8. Demokratisierung der Kirche ist darum die Verwirklichung des altkirchlichen Grund-
satzes von der Briiderlichkeit aller Glaubenden. In diesem Sinn kann sie chne Ver-
letzung der theologischen Grundlagen in der kirchlichen Verfassung verwirklicht
werden. Dabei ist zu beachten, daf seit alters her im kirchlichen Recht sowohl der
Gewohnheit als auch der Rezeption keine geringe Bedeutung zukommt. Die Kirche
versteht sich somit von ihrem Ursprung her wesentlich als bruderschaftliche Korper-
schaft, nicht aber als ,Heilsanstalt”. Sie als societas perfecta zu charakterisieren,

5 Abgedruckt in: Berichte und Dokumente, hg. vom Zentralkomitee der deutschen Katho-
liken Nr. 13, Bonn - Bad Godesberg 1971, 3—36.

3* 35



bedeutet eine Verkiirzung ihres Wesens. Fiir die rechtliche Verfafitheit lassen sich dar-
aus etliche Folgerungen ableiten:

1) Die Ausweitung der Kompetenzen sowohl der Bischofssynode (Synodus Episcopo-
rum) als auch des Bischofsrates (Consilium Episcoporum) ist ebenso rechtspolitisch
notwendig wie theologisch vertretbar. Dabei darf es aber nicht nur um formale Kompe-
tenzverteilung gehen, sondern mufl eine materiale Verinderung eingeleitet werden®.
Wesentlich ist, da der politischen und wirtschaftlichen Macht zugunsten des solida-
risch-christlichen Zeugnisses entsagt wird.

2) Die territorialen Bischofskonferenzen miissen zusammen mit regelmifigen Terri-
torialsynoden unter Beteiligung gewdihlter Theologen und Laien umfassende Beschluf-,
Leitungs- und Kontrollfunktionen erhalten.

3) Die bereits dem geltenden Recht nicht unbekannten Rite fiir die diozesane und
pfarrliche Vermgensverwaltung miissen als Formen der Mitverantwortung der Gliu-
bigen verstanden und — wie bereits in einigen Didzesen- — in die Dibzesan- und
Pfarrgemeinderite integriert werden.

4) Diese synodal-kollegiale Mitarbeit der Gliubigen und der kirchlichen Mitarbeiter
ist kein Zugestindnis an einen , demokratisierenden Zeitgeist’’, sondern Ausdruck der
umfassenden Berufung und der gemeinsamen Verantwortung aller Gliubigen; sie ist
eine Form missionarischer Prisenz der Kirche’. Nur auf die Weise gemeinsamer
Mitverantwortung an den Entscheidungsvorgingen wird die Kirche kiinftig ihren
Zeugnisauftrag 2u erfiillen vermdgen. Nur so wird sie auch nach Verlust ihres sog.
svolkskirchlichen” Charakters gesellschaftlich bedeutsam und zeugnisfzhig bleiben.

5) Noch hat die Kirche Gelegenheit, wirksame Formen synodaler Beratung und
BeschluBfassung zu entwidkeln, damit der — durchaus zu Recht gefiirchtete — sog.
,Sitzungskatholizismus” sich erst gar nicht zu etablieren vermag. Solch wirksame
Modelle sind nicht nur denkbar, sondern teilweise bereits erprobt (man vergleiche die
synodale Riickkoppelung bis in die Pfarrei nach dem Wiener Modell).

6) Der immer wieder von bestimmten Kreisen unternommene Versuch, die synodalen
Gremien und die Mitwirkung von Nichthierarchen bei kirchlichen Beschlufffassungen
als rechtlich belanglose, rein beratende Tatigkeiten abzuwerten, auf die die Bischofe
weder angewiesen sind, noch die Gliubigen diesen schulden8, verstoBt gegen die ntl
Vorbilder und die Tradition der frithen Kirche, ist politisch instinktlos, widerspricht
dem Grundsatz der aequitas canonica und wird der Situation der heutigen Kirche und
des gegenwirtigen Menschen in keiner Weise gerecht.

9. ,Mitverantwortung” bleibt eine tduschende Leerformel, solange die diesbeziiglichen
Gremien nicht wirkliche BeschluBvollmacht bekommen und wirksame Kontroll-
mechanismen entwickeln konnen. Letztes schlieft ein, daf ihnen unabhingige Appel-
lationsinstanzen zugeordnet sind.

10. Durch eine kollegial-synodale Kirchenordnung werden Aufgaben, Bedeutung und
Eigenverantwortung der Amistriger nicht geschmilert. Sie werden im Gegenteil
unterstrichen, weil und insofern sie vom gliubigen Wollen der gesamten Gemeinde
getragen werden. Eine solche Kirchenordnung ist andererseits freilich nur funktions-
fihig, wenn die Gliubigen allgemein zum Einsatz bereit sind. Demokratisierung deckt
also einerseits die Schwiche des GlaubensbewuBtseins auf, vermag aber andererseits

i

8 L. M. Weber, Amt und kirchlicher Fiihrungsstil, in: Der Seelsorger 39 (1969) 3—5.

7Vgl. u. a.: 7. Neumann, Synodale und kollegiale Elemente im geltenden lateinischen
Kirchenrecht, in: WuW 26 (1971) 3—18.

8 Vgl. beispielsweise den Entwurf einer Ordnung fiir die Seelsorgeriite der Congregatio pro
Clericis vom 12. 3. 1971. Das Unbefriedigende der bisherigen — und weithin noch
gegenwiirtigen — Situation beschreibt J. Laubadh, Glieder der Kirche ohne Mitverantwor-
tung, in: Diakonia 2 (1967) 224—235.

36



auch den Glauben zu aktivieren; sie kann deshalb ebenso als ein Mittel zum Glauben
als auch als eine Frucht des Glaubens bezeichnet werden.

11. Bei der Ausiibung der kirchlichen Amter — sowohl gegeniiber den zugeordneten
Mitamtstrigern und Mitarbeitern als auch gegeniiber jenen, denen die Amter dienen
sollen — miissen Formen kollegial-briiderlichen Umgangs herrschen. Dies zu verwirk-
lichen ist zweifellos nicht zuerst ein institutionelles Problem und nur zum Teil ein
juristisches; es setzt allseitiges Umdenken und geduldige Einiibung voraus. Sie darf
jedoch nicht unter pseudotheologischen und quasireligiésen Vorwinden immer wieder
hinausgeschoben werden. Demokratisierung der Kirche bedeutet also nicht Umsturz
der Werte, sondern Wachstum; meint nicht Entmachtung, sondern Entfaltung des
Glaubens; meint nicht Verachtung des Amtes, sondern Verlebendigung und Beteiligung
aller an den Lebensformen wie an den Entscheidungsvorgingen der Kirche.

HI. Individuelle Rechte und Pflichten

12. Die Bereitschaft eines jeden einzelnen zu Verantwortung und Mitarbeit zugunsten
des Gemeinwohls ist notwendige und unaufgebbare Grundlage aller demokratischer
Ordnungen. Die Kirche kann ihrem Wesen nach auf eine solche Bereitschaft zu ver-
antwortlicher Mitarbeit nicht verzichten. Sie ist nicht Institution zur Gewdhrleistung
individuellen Heils, sondern hat als Ganzes Zeugin ihres Herrn zu sein. Demokrati-
sierung der Kirche bedeutet darum zuniichst briiderliche Kooperation, als sachgerechte
Integration der individuellen Eigenart zur Synthese gemeinsamen Handelns aus dem
Glauben. Demokratisierung schliet somit begrifflich Solidaritit und Freiheit mit ein.
Konsens und das ,sentire cum ecclesia’” (als Gemeinschaft, nicht als Hierarchie) sind
alte und wesentliche (,,demokratische””) Elemente der Kirchenverfassung.

13, Darum sind Ursprung und Umfang der individuellen Rechte und Pflichten in der
Gemeinde gemifl dem Geist des NTs zu bestimmen. Die rechtliche Begriindung des
aktiven und passiven Wahlrechts beispielsweise muf notwendig ebenso bestimmt
werden wie seine Begrenzung (Kirchengliedschaft)®. Fiir den Rechtsbereich der (katho-
lischen) Kirche sind Rechte und Pflichten klar zu bestimmen. Das ist eine — not-
wendige — Voraussetzung und Folge der Demokratisierung.

14, Zwischen Amt und Charisma besteht kein wesentlicher Gegensatz. Das Amt ist
charismatisch grundgelegt und das Charisma kann in amtliche Funktionen hinein-
wachsen. Darum ist das Charisma nicht zu beargwShnen, selbst wenn es das Amt
immer wieder mit neuen Ausdruckformen des Glaubens und der Disziplin konfron-
tiert. Hat das Charisma das wesentlich Christliche immer neu zu erkennen und
voranzutreiben, ist ihm Dynamik eigen, so hat das Amt vor allem dafiir zu sorgen, daf
die Radikalitit des ntl Ansatzes nicht vergessen oder verwissert und das ,,Humane”
und der Wiirde des Menschen Entsprechende nicht verletzt wird.

15. Zur geistigen und geistlichen Fruchtbarkeit gehort die entsprechende, sachbezogene
und wiirdige Auseinandersetzung, ja letztlich auch das ,Widerstehen ins Antlitz”
(sowohl des Amtes gegen den Charismatiker, als auch des Charismatikers gegen den
Amtstriiger). Demgemif8 ist auch innerkirchliche ,Opposition” legitim, weil notwen-
dig!®. Ihr sollte ein gemifler Platz eingeriumt werden. Die Vorwiirfe des Ungehor-

9 Vgl. J. Neumann, Kirchenrechtliche Uberlegungen zur Kindertaufe, in W. Kasper (Hg.),
Christsein ohne Entscheidung — oder soll die Kirche Kinder taufen? Mainz 1970, 207—224.
Zur Notwendigkeit einer Bestimmung der rechtlichen Kirchengliedschaft in der katho-
lischen Kirche gerade in bezug auf innerkirchliche Mitwirkungsrechte vgl.: J. Neumann,
Gesetzestechnische Anmerkungen zum Entwurf eines Grundgesetzes der Kirche, in: Kein
Grundgesetz der Kirche ohne Zustimmung der Christen, Mainz 1971, 31—44, bes. 37.

10 Vgl. E. Erharter, Opposition und Freiheit in der Kirche, in: Der Seelsorger 37 (1967) 3—6.
Dazu neuestens: M. D. Chenu, Kontestationsphinomene in der Geschichte der Kirche, und:
P. Huizing, Kirche und Kontestation, in: Concilium 7 (1971) 575—579; 580—583.

37



sams, des Mangels an Demut, die Verdichtigung als Schismatiker und Héretiker sollte
darum verhalten und verantwortlich, auf jeden Fall aber nur als letzte Abgrenzung
gebraucht werden.

16. Wenn man das Verhalten Jesu gegen die geistliche und biirgerliche Gesellschaft
seiner Zeit zum Mafstab kirchlichen Handelns nimmt, wird man feststellen, da die
Kirche in grundsitzlicher und kritischer Opposition zu den herrschenden pseudo-
religiosen Meinungen und zur selbstgerechten Gesellschaft stehen muff. Wenn der
Kirche oppositionelle Haltung wesentlich ist, braucht die Kirche, soll sie nach auBen
glaubwiirdig sein, auch in sich eine Opposition, die Recht, Ort und Stimme hat.
Bisher haben vorzugsweise die Orden eine solche Funktion ausgeiibt.

17. Dieser oppositionelle Status der Kirche und in der Kirche mufl rechtlich gesichert
und geistlich wie menschlich bejaht werden, wobei vom materiellen wie vom formellen
Gleichheitsgedanken des NTs auszugehen ist: Alle sind Kinder des einen Vaters,
dessen Sohn sein Blut fiir alle vergossen hat und dessen Geist weht, wo er will!

IV. ,,Demokratisierung” als geistlich-personale , Dynamisierung”

18. Die Rede von der Demokratisierung der Kirche meint somit einen notwendigen
Prozef der Entfaltung auch des kirchlichen Selbstverstindnisses und der BewuBtwer-
dung der Verantwortung aller Gliubigen und jedes einzelnen fiir das konkrete Heil
der Welt. Dieser Proze8 ist im NT grundgelegt, aber nicht festgeschrieben, so daf
er stets auf die jeweils neuen Gegebenheiten reagieren mug.

19. Dieser Proze8 darf aber weder kurzschliissig — unter bewuflter oder unbewufter
Verkennung seiner ntl Grundlage — verteufelt noch naiv als Heilswert in sich gewertet
werden. In diesem Gesamtprozef dient die Durchsetzung kollegial-synodaler Struk-
turen als Voraussetzung und Ausdruck einer briiderlich-humanen, verantwortlich-
bewuBten Gemeinschaft des Glaubens an den einen Herrn.

20. Diese Haltung beachtet die wesentliche Bedeutung der Mitwirkung und Mit-
verantwortung, fiir die Information, briiderliche Kooperation, helfende Korrektion
und synodale Entscheidung ebenso wesentlich ist wie der wiirdige und hilfreiche
Umgang miteinander. Sie weif8 gleichzeitig auch um die einsame Verantwortung,
um Schuld und heilende Siihne des einzelnen, um seine Wiirde und achtet seine
Person und die fachliche Autoritit!l, Sie ist sich bewuBt, da Gott sein Heilshandeln
nicht einem Ausschu anvertraute, sondern sein Wort Fleisch werden lieB in einem
Menschen. Demokratisierung der Kirche ist darum immer nur eine, freilich wesentliche
Wirklichkeit, wie andererseits auch die Kirche, in vielen Bildern beschreibbar, nicht
voll das auszudriicken vermag, was Gottes Heilswille umfiingt. Erst recht ist die recht-
liche Seite dieser Kirche immer nur ein Teil ihrer Wirklichkeit, auch in bezug auf die
Demokratisierung der Kirche, die zuerst ein geistig-geistlicher Proze8 in und aus dem
Glauben ist. Wer eine so gerichtete Demokratie fiirchtet, mag die Radikalitit des
Anrufs zum Glauben fiirchten. Kirche aber ist ohne Wagnis und Radikalitit nicht
denkbar (Apk 3, 14—17).

1t Problematik und Krisis der Autoritit (in Kirche und Gesellschaft) hingen zweifellos eng
mit der zSgernden und verspiiteten Einfithrung der so notwendigen und funktions-
gerechten Mitbestimmung zusammen. Uber das Wesen der innerkirchlichen Autoritit hat
O. Mauer, Autoritdt, in: WuW 26 (1971) 1—2 einige treffliche Gedanken ausgesprochen.
Mit dem (vor)konziliaren Stand des Autorititsproblems setzt sich auseinander: J. M. Todd
(Hg.), Probleme der Autoritit, Diisseldorf 1967. Vom Grundsitzlichen versucht
J. McKenzie, Autoritit in der Kirche, Paderborn 1968, die Frage anzugehen, wiihrend
Th. Eschenburg, Uber Autoritit, Frankfurt/M. 1969, sie allgemein darstellt und zu analy-
sieren versucht. In bezug auf das Selbstverstindnis der pipstlichen Autoritiit sei verwiesen
auf: E. Weinzierl (Hg.), Die pipstliche Autoritit im katholischen Selbstverstiindnis des
19. und 20. Jahrhunderts, Salzburg 1970.

38



