
NEUMANN

"Thesen ZUX ‚„„‚Demokratisierung der Kirche“‘
Vorbemerkung

Diese Thesen wollen keine direkte Auseinandersetzung mıit konkreten Demokrati-
sierungsvorschlägen für die Kirche sein‘  1 noch wenden cie sich Cn bestimmte
Contrapositionen®; sie versuchen Jediglich thetisch einige Grundsätze aufzustellen
und praktische lgerungen araus abzuleiten. liegt in der Na  g vVon Thesen, S  ©
ihnen Begründung und Beweisführung fehlen. Beides, 50 mMeıne ich, ist möglich (und

einige Punkte ereits geschehen).
habe mich bewußt auf die rechtlich relevanten Punkte beschränkt und die SOZ10-

logisch-gesellschaftlichen Voraussetzungen ausgeklammert. Deshalb der orwurf
m diese Thesen erhoben werden, laf G1e den zweit Schritt Vor dem ersten Ver-
suchen ist aber gerade meın Bestreben, Anhaltspunkte eıne sachbezogene Dis-
kussion liefern und gegecn leichtfüßige Voreiligkeiten der einen wıe der anderen
eite Grenzen zZu ziehen.

eßlich ist e5 zu bedenken, daß „Demokratisierung“ nich:  er erstier Gtelle 21n
juristisches Problem ist. Zweifellos können widrige Gesetze demokratische Entwick-
Jungen hemmen, während freundliche G61e zZuUu fördern I  ver!  en. ber (jesetze onnen
keine demokratische Wirklichkeit gestalten und Z  vermogen kein demokratisches Bewußt-
seıin Zu bilden. Damit aber sich rage nich‘  en eine anthropolo-
gisch-psychologische, sondern zugleich auch e1in! theologisch-ekklesiologische, die
eine Bestimmung des Gelbstverständnisses der Kirche verlangt. Die rage nach der
Erlaubtheit demokratischer Formen und Strukturen der Kirche wird einer
Prüfung, ob die Rede vVom Volk Gottes, Vom „Priestertum“” aller Gläubigen ehrlich
gemeint und genommen wird, Ja, ob ese theologische Behauptung S der
Hierarchie wie S den Gläubigen, dem „Volk“ geNomMMeN, rezipiert, worden isp®
runds:

L. In der Kirche ist eine kollegial-bruderschaftliche Struktur wesentlich‘t Die Rede S
der Demokratisierung jedoch stammt dieser rm dem weltlich-politischen Be-
reich. S5ie geht eigenen Voraussetzungen aus und zielt auf andere Gtrukturen
Dieser Unterschied ist beachten, wen S Demokratisierung der irche gesprochen
wird Man csich niemals dami;  rr begnügen, geseilschaftliche Demokratievorstellun-

verfassungsmäßige Demokratieforderungen und politische Demokratiemodelle
(deren zahlreiche gibt) einfach übernehmen.
Von einer Demokratisierung der Kirche kann darum Ur BeNaqgUSO unkorrekt gesprochen
werden, WIEe INnan von der Kirche Monarchie und Hierarchie redet. Auch das sind
Begriffe aus einem anders strukturierten Rechts- und esellschaftsbereich, die das
Wesen der Kirche verfälschen, n s1e eigentlichen Sinn angewandt und
verstanden werden. Das 1ıst eifellos geschehen.

So etwa knapper Ckizze Mawyuer, Demokratie in der Kirche? in WuW 23 (1968)
9—290 und ausführlich das Memorandum des „Bensberger reises““ Demokratisierung
der rche der Bundesrepublik Deutschland, aınz 1970
Man denke beispielsweise Rahner, Demokratie in der Kirche? GtdZ (1968)

ff.; Katzinger - Maier, Demokratie in der Kirche. Möglichkeiten, Grenzen, Gef emn,
Limburg 1970  7 Roegele, Demokratisierung und Pluralität, Pastoralblatt 23
130—136.

F Auf das Oszillierende des Begriffes „Demokratisierung” hat neuestens wieder Küng
OZu Priester? FEine Hilfe, Züri| 1971, bes. 13—17) hingewiesen.
Vgl. Golomb, Kirchenstruktur Brüderlichkeit, -  eb WuW 23 (1968) 291—305; ders., Kaol-

als trukturprinzip der Kirche, Lebendige Seelsorge (1968) 57—1

JOHANNES NEUMANN 

Thesen zur „Demokratisierung der Kirche" 

Vorbemerkung 

1. Diese Thesen wollen keine direkte Auseinandersetzung mit konkreten Demokrati­
sierungsvorschlägen für die Kirche sein1, noch wenden sie sich gegen bestimmte 
Contrapositionen2; sie versuchen lediglich thetisch einige Grundsätze aufzustellen 
und praktische Folgerungen daraus abzuleiten. Es liegt in der Natur von Thesen, daB 
ihnen Begründung und Beweisführung fehlen. Beides, so meine ich, ist möglich (und 
für einige Punkte bereits geschehen). 

· 2. Ich habe mich bewußt auf die rechtlich relevanten Punkte beschränkt und die sozio­
logisch-gesellschaftlichen Voraussetzungen ausgeklammert. Deshalb kann der Vorwurf 
gegen diese Thesen erhoben werden, daß sie den zweiten Schritt vor dem ersten ver­
suchen. Es ist aber gerade mein Bestreben, Anhaltspunkte für eine sachbezogene Dis­
kussion zu liefern und gegen leichtfü8ige Voreiligkeiten der einen wie der anderen 
Seite Grenzen zu ziehen. 

3. Schließlich ist es zu bedenken, daß „Demokratisierung" nicht an erster Stelle ein 
juristisches Problem ist. Zweifellos können widrige Gesetze demokratische Entwick­
lungen hemmen, während freundliche sie zu fördern vermögen. Aber Gesetze können 
keine demokratische Wirklichkeit gestalten und vermögen kein demokratisches Bewußt­
sein zu bilden. Damit aber entpuppt sich unsere Frage nicht nur als eine anthropolo­
gisch-psychologische, ,sondern zugleich auch als eine theologisch-ekklesiologische, die 
eine Bestimmung des Selbstverständnisses der Kirche verlangt. Die Frage nach der 
Erlaubtheit demokratischer Formen und Strukturen in der Kirche wird so zu einer 
Prüfung, ob die Rede vom Volk Gottes, vom „Priestertum" aller Gläubigen ehrlich 
gemeint und ernst genommen wm:I, ja, ob diese theologische &hauptung von der 
Hierarchie wie von den Gläubigen, dem „Volk" angenommen, rezipiert, worden ist3. 

I. Grundsätze 
1. In der Kirche -ist eine kollegial-bruderschaftliche Struktur wesentlich4• Die Rede von 
der Demokratisierung jedoch stammt in dieser Form aus dem weltlich-politischen Be­
reich. Sie geht von eigenen Voraussetzungen aus und zielt auf andere Strukturen. 
Dieser Unterschied ist zu beachten, wenn von Demokrati-sierung der Kirche gesprodten 
wird. Man kann sich niemals damit begnügen, gesellschaftliche Demokratievorstellun­
gen, verfassungsmäßige Demokratieforderungen und politische Demokratiemodelle 
(deren es zahlreiche gibt) einfach zu übernehmen. 
Von einer Demokratisierung der Kirche kann darum nur genauso unkorrekt gesprochen 
werden, wie man von der Kirche als Monardtie und als Hierarchie redet. Auch das -sind 
Begriffe aus einem anders strukturierten Rechts- und Gesellschaftsbereich, die das 
Wesen der Kirche verfälschen, wenn sie in ihr im eigentlichen Sinn angewandt und 
verstanden werden. Das ist zweifellos geschehen .. 

1 So etwa in knapper Skizze: O. Mauer, Demokratie in der Kirche? in WuW 23 (1968) 
289-290 und ausführlich das Memorandum des „Bensberger Kreises" Demokratisierung 
der Kirche in der Bundesrepublik Deutschland, Mainz 1970. 

1 Man denke beispielsweise an: K. Rahner, Demokratie in der Kirche? in: StdZ 182 (1968) 
1 ff.; ]. Ratzinger - H. Maier, Demokratie in der Kirche. Möglichkeiten, Grenzen, Gefahren, 
Limburg 1970; 0. B. Roegele, Demokratisierung und Pluralität, in: Pastoralblatt 23 (1971) 
130-136. 

3 Auf das Oszillierende des Begriffes „Demokratisierung" hat neuestens wieder H. Küng 
(Wozu Priester? Eine Hilfe, Zürich 1971, bes. 13-17) hingewiesen. 

'Vgl. E. Golomb, Kirchenstruktur Brüderlichkeit, in: WuW 23 (1968) 291-305; ders., Kol­
legialität als Strukturprinzip der Kirche, in: Lebendige Seelsorge 19 (1968) 157-164. 

34 



Irotz dieser efahr des Mifßverständnisses und der Mißdeutung ist die Übernahme
VvVon Begriffen dem politisch-gesellschaftlichen Bereich, dem die Christen NnNOL-
wendig (und diesen bejahend) leben, nich:  en schon sich fals hat doch auch Jesus
selber das Königtum Gottes proklamiert und damit das Mißverständnis einer irdischen
Messiashoffnung provoziert.

Wenn Demokratisierung den +atsächlichen rechtlichen ersuch meınt, e1ne
kollegial-bruderschaftliche auf der Grundlage wesenhafter Gleichheit durch-
Ywird damit sicher ein genulmn neutestamentlich-christliches Bemühen charakte-
risiert. Demokratisierung meint dann die Suche nach heute passenden Formen
der Ordnung der kirchlichen Gemeinschaft.

Dieses Bemühen kann csich 1ber nicht begnügen, den weltlich-gesellschaftlichen
Demokratiebegriff einfach übernehmen, zumal Demokratie - eiıne Herrschaftsform
ınter anderen 1öt, Die Rede "l der Demokratisierung muß sich bewußt bleiben,
laß auch das weltliche Demokratieverständnis vielfältig differenziert ist und eine
tiefgreifende Umwandlung erfahren wird. Hese sachlich gegebenen Unterschiede
schließen jedi nicht aus, 1e kirchlichen Organe und Verfahren denen weltlich
demokratischer Vorbilder ähneln; 61@ verbieten aber andererseits, q  A  la nur)
bestimmtes Modell Demokratie übernommen und absolut gesetzt wird.

Demokratisierung diesem umfassenden transjuristischen und metapolitischen Sinn
meınt dann die umfassende, sozialgerechte „Vermenschlichung“ Verchristlichung

der ezüge des Zusammenlebens allen Bereichen, Raum des Religiösen nicht
ausgeschlossen; 51 meint an  ESSCNE Mitentscheidung als Ausdruck der Mitverant-

unter Achtung der personalen Würde, also Freiheit und Verantwortung.
Die innerkirchliche Diskussion S: spätscholastisches e  ZUTUÜ:  ck, wenn

61€e nicht sachlich und ohne Vorurteile erörtert und wıe der hier verwendete
Demokratiebegriff überhaupt zu verstehen ist. Eine solche Klärung ß VOTauUsS, laß
Nanl auf die anderen oren  .. bereit ist und nicht Polemik 1 dem selbst-
gerechter OdOoxie u ihrer selbst willen treibt Der Strei‘  en unnn die Thesen des
Bensberger Kr  e1ses  z und die „Neun Thesen Mißbrauch der Demokratie” zeigen®,
wIe verschieden dieser Begriff gebraucht, gedeutet und wıe unterschiedlich er den
pokitischen wıe kirchlichen erel| angewendet wird.

abei wird innerhalb wıe ußerhalb der Kirche oft übersehen, die modernen
Demokratieberiffe etztli dem VO' verkündeten Grundsatz der Gleichheit
und Würde aller Menschen gründet Alle enschen sind gleichen eschatologischen
Hoffnung berufen, alle Gläubigen sind mit Geist gesalbt und Wissende (1 Jo
2, 20), weshalb ınter ihnen Z  er eine Herrschaft nach der weltlichen
Machthaber geben darf (Mit 2U, 25—28; 23, 5—12), sondern auch alle gesellschaftlichen
Unterscheidungen aufgrund der Rasse, des andes, der Herkunft des Geschlechts
aufgehoben sind (Kol 3, 11) D:  lese Grundsätze des NTs bestimmen den neuzeitlichen
Demokratiebegriff und die emokratischen Verfassungen der Gegenwart.
bamad Strukturformen

Demokratisierung der Kirche 15t darum die Verwirklichung des altkirchlichen Grund-
sSatzes von der Brüderlichkeit aller Glaubenden. diesem Sinn 61e ohne Ver-
letzung der eologischen Grundlagen der kirchlichen erfassung verwirklich:
werden. Dabei ıst Zu beachten, daß sceit ters her kirchlichen echt sowchl der
Gewohnheit als atıch der Rezeption keine geringe Bedeutung zukommt. Die Kirche
versteht sich SOM} VO  - ihrem Ursprung her "nesentlich als bruderschaftliche Örper-
schaft, nich  P aber als „Heilsanstalt“‘. Sie ocietas perfecta charakterisieren,

Abgedruckt Berichte und Dokumente, hg. S Zentralkomitee der eutschen Katho-
liken Nr. 13, Bonn - Bad Godesberg 1971, 2.36,

353*

2. Trotz dieser Gefahr des Mißverständnisses und der Mißdeutung ist die Übernahme 
von Begriffen aus dem politisch-gesellschaftlichen Bereich, in dem die Christen not­
wendig (und diesen bejahend) leben, nicht schon in sich falsch, hat doch auch Jesus 
selber das Königtum Gottes proklamiert und damit das Mißverständnis einer irdischen 
Messiashoffnung provoziert. 
3. Wenn Demokratisierung den tatsächli<:hen und rechtlichen Versuch meint, eine 
kollegial-bruderschaftliche Struktur auf der Grundlage wesenhafter Gleichheit durch­
zusetzen, wird damit sicher ein genuin neutestamentlich-christliches Bemühen charakte­
risiert. Demokratisierung meint dann die Suche nach - heute - passenden Formen 
der Ordnung der kirchlichen Gemeinschaft. 
4. Dieses Bemühen kann sich aber nicht begnügen, den weltlich-gesellschaftlichen 
Demokratiebegriff einfach zu übernehmen, zumal Demokratie nur eine Herrsc:Jzaftsform 
unter anderen ist. Die Rede von der Demokratisierung muB sich bewußt bleiben, 
daß auch das weltliche Demokratieverständnis vielfältig differenziert ist und eine 
tiefgreifende Umwandlung erfahren wird. Diese sachlich gegebenen Unterschiede 
schließen jedoch nicht aus, daß die kirchlichen Organe und Verfahren denen weltlich 
demokratischer Vorbilder ähneln; sie verbieten aber andererseits, daß (nur) ein ganz 
bestimmtes Modell von Demokratie übernommen und absolut gesetzt wird. 
5. Demokratisierung in diesem umfassenden transjuristischen und metapolitischen Sinn 
meint dann die umfassende, sozialgerechte „Vermenschlichung" - als Verchristlichung 
- der Bezüge des Zusammenlebens in allen Bereichen, den Raum des Religiösen nicht 
ausgeschlossen; sie meint angemessene Mitentscheidung als Ausdruck der Mitverant­
wortung unter Achtung der per-sonalen Würde, also in Freiheit und Verantwortung. 
6. Die innerkirchliche Diskussion sinkt in ein spätscholastisches Gezänk zurück, wenn 
sie nicht sachlich und ohne Vorurteile erörtert und klärt, wie der hier verwendete 
Demokratiebegriff überhaupt zu verstehen ist. Eine solche Klärung setzt voraus, daß 
man auf die anderen zu hören bereit ist und nicht Polemik aus dem Gefühl selbst­
gerechter Orthodoxie um ihrer selbst willen treibt. Der Streit um die Thesen des 
Bensberger Kreises und die „Neun Thesen gegen Mißbrauch der Demokratie" zeigen5, 

wie verschieden dieser Begriff gebraucht, gedeutet und wie unterschiedlich er für den 
pontischen wie kirchlichen Bereich angewendet wird. 
7. Dabei wird innerhalb wie außerhalb der Kirdte oft übersehen, daß die modernen 
Demokratieberiffe letztlich in dem vom NT verkündeten Grundsatz der Gleichheit 
und Würde aller Menschen gründet: Alle Menschen sind zur gleichen eschatologischen 
Hoffnung berufen, alle Gläubigen sind mit HI. Geist gesalbt und Wdssende (1 J o 
2, 20), weshalb es unter ihnen nicht nur keine Herrschaft nach Art der weltlichen 
Machthaber geben darf (Mt 20, 25-28; 23, 5-12), sondern auch alle gesellschaftlichen 
Unterscheidungen aufgrund der Rasse, des Standes, der Herkunft und des Geschlechts 
aufgehoben sind (Kol 3, 11). Diese Grundsätze des NTs bestimmen den neuzeitlichen 
Demokratiebegriff und die demokratischen Verfassungen der Gegenwart. 

II. Strukturformen 

8. Demokratisierung der Kirche ist darum die Verwirklichung des altkirchlichen Grund­
satzes von der Brüderlichkeit aller Glaubenden. In diesem Sinn kann sie ohne Ver­
letzung der theologischen Grundlagen in der kirchlichen Verfassung verwirklicht 
werden. Dabei ist zu beachten, daß seit alters her im kirchlichen Recht sowohl der 
Gewohnheit als auch der Rezeption keine geringe Bedeutung zukommt. Die Kirche 
versteht sich somit von ihrem Ursprung her wesentlich als bruderschaftliche Körper­
schaft, nicht aber als „Heilsanstalt". Sie als sodetas perfäcta zu charakterisieren, 

5 Abgedruckt in: Berichte und Dokumente, hg. vom Zentralkomitee der deutschen Katho­
liken Nr. 13, Bonn - Bad Godesberg 1971, 3-·36. 

35 



bedeutet €1]  61  1e Verkürzung ihres Wesens Für die rechtliche Verfaßtheit lassen sich dar-
etliche Folgerungen ableiten

Die usweitung der Kompetenzen sowohl der Bischofssynode (Synodus ‚P1SCopO-
rum) als auch des Bischofsrates Episcoporum) ist ebenso rechtspolitisch
notwendig VIie theologisch vertretbar Dabei darf CS aber nicht 1U 'OTIM.: ompe-
tenzverteilung gehen, sondern mul materiale Veränderung eingeleitet werden®.
esentlich ist, der politischen und wirtschaftlichen Macht zugunsten des solida-
ssch-christlichen Zeugnisses en!  a wird.

Die erritorialen Bischofskonferenzen 556en regelmäßigen lerri-
torialsynoden unter Beteiligung zgewählter Theologen und Laien umfassende Beschluß-
Leitungs- und Kontrollfunktionen erhalten

Die bereits dem geltenden Recht nicht unbekannten äte für die diözesane und
pfarrliche Vermögensverwaltung uSsSsen Formen der Mitverantwortung der 1äu-
bigen verstanden und wWwiıie bereits Diözesen 311 die Diözesan- und
Pfarrgemeinderäte integriert werden

Hese synodal-kollegiale Mitarbeit der Gläubigen und der kirchlichen Mitarbeiter
1st kein Zugeständnis „demokratisierenden Zeitgeist”, sondern Ausdruck der
umtfassenden Berufung und der BEeEMECIMNSAMEN Verantwortung ler Gläubigen; 1st
S Form missionarischer Präsenz der Kirche’ Nur auf clie Weise SC
Mitverantwortung all den Entscheidungsvorgängen wird die irche künftig ihren
Zeugnisauftrag erfüllen veErTMOSEN Nur auch nach Verlust ihres soßg
„volkskirchlichen“” Charakters gesellschaftlich bedeutsam und zeugnisfähig bleiben

Noch hat die Kirche Gelegenheit wirksame Formen synodaler Beratung und
Beschlußfassung entwickeln dami:  pn der durchaus echt ge.  ete 50R
„Sitzungskatholizismus” sich erst 5 nicht Zz.u etablieren vermag Solch wirksame
Modelle sind cht S  e denkbar, sondern teilweise bereits erprobt (man vergleiche die
synodale Rückkoppelung bis 1e Pfarrei nach dem Wiener odell)

Der wieder von bestimmten Kreisen unternommene Versuch die synodalen
Gremien und die Mitwirkung von Nichthierarchen bei kirchlichen Beschlußfassungen

rechtlich belanglose, rTein beratende Tätigkeiten abzuwerten, auf die die Bischöfe
weder cind noch die Gläubigen diesen schulden® verstößt SC die nt]
Vorbilder und die Tradition der £frühen Kirche, 1Sst politisch instinktlos, widerspricht
dem Grundsatz der aequitas Canonica und wird der Situation der heutigen Kirche und
des gegenwartı: Menschen keiner We:  15€e gerecht
€  ;r „Mitverantwortung“ bleibt täuschende Leerformel solange die diesbezüglichen
Gremien nich!‘  r wirkliche Beschluß vollmacht bekommen und wirksame Kontroll-
mechanismen entwickeln onnen  .. Letztes schließt C} ihnen unabhängige Appel-
lationsinstanzen zugeordnet sind

urch kollegial-synodale Kirchenordnung werden Aufgaben, Bedeutung und
Eigenverantwortung der Amtsträger nicht geschmälert 5ie werden x Gegenteil
unterstrichen, weil und insofern V gläubigen Wollen der esamten emeınde
getragen werden Eine colche Kirchenordnung ist andererseits £reilich UT funktions-
fähig, WEe': die Gläubigen allgemein FEinsatz bereit sind Demokratisierung deck+
also einerse1ts die Schwäche des Glaubensbewußtseins auf aber andererseits

7 Vgl u
Weber, Amt und kirchlicher Führungsstil 11l Der Seelsorger 30 (1969)

t,In WuW 3 ] B3
Neumann, Synodale und kollegiale Flemente geltenden ateinischen

Vgl beispielsweise den Entwurf iner Ordnung für A Seelsorgeräte der Ongregatio Dro
Clericis 1971 Das Unbefriedigende der bisherigen un wei noch
gegenwartigen Situation eschreibt u  a Glieder der rche hne Mitverantwor-

Diakonia 2 (1967)

bedeutet eine Verkürzung ihres Wesens. Für die rechtliche Verfaßtheit lassen sich dar­
aus etliche Folgerungen ableiten: 
1) Die Ausweitung der Kompetenzen sowohl der Bischofssynode (Synodus Episcopo­
rum) als auch des Bischofsrates (Consilium Episcoporum) ist ebenso rechtspolitisdt 
notwendig wie theologisch vertretbar. Dabei darf es aber nicht nur um formale Kompe­
tenzverteilung gehen, sondern muß eine materiale Veränderung eingeleitet werden6• 

Wesentlich ist, daß der politischen und wirtschaftlichen Macht zugunsten des solida­
risch-dtristlichen Zeugnisses entsagt wkd. 
2) Die territorialen Bischofskonferenzen müssen zusammen mit regelmäßigen Terri­
torialsynoden unter Beteiligung gewählter Theologen und Laien umfassende Besdtluß-, 
Leitungs- und K\ontrollfunktionen erhalten. 

3) Die bereits dem geltenden Recht nicht unbekannten Räte für die diözesane und 
pfarrliche Vermögensverwaltung müssen als Formen der Mitverantwortung der Gläu­
bigen verstanden und - wie bereits in einigen Diözesen- - in die Diözesan- und 
Pfarrgemeinderäte integriert werden. 

4) Diese synodal-kollegiale Mitarbeit der Gl~ubigen und der kirchlichen Mitarbeiter 
ist kein Zugeständnis an einen „demokratisierenden Zeitgeist", sondern Ausdruck der 
umfassenden Berufung und der gemeinsamen Verantwortung aller Gläubigen; sie ist 
eine Form missionarischer Präsenz der Kirche7• Nur auf die Weise gemeinsamer 
Mitverantwortung an den Entscheidungsvorgängen wird die Kirche künftig ihren 
Zeugnisauftrag zu erfüllen vermögen. Nur so wird sie auch nach Verlust ihres sog. 
,, volkskirchlichen" Charakters gesellschaftlich bedeutsam und zeugnisfähig bleiben. 

5) Noch hat die Kirche Gelegenheit, wirksame Formen synodaler Beratung und 
Besdtlußfassung zu entwickeln, damit der - durchaus zu Recht gefürchtete - sog. 
„Sitzungskatholizismus" sich erst gar nicht zu etablieren vermag. Solch wirksame 
Modelle sind nicht nur denkbar, sondern teilweise bereits erprobt (man vergleiche die 
synodale Rückkoppelung bis in die Pfarrei nach dem Wiener Modell). 

6) Der immer wieder von bestimmten Kreisen unternommene Versuch, die synodalen 
Gremien und die Mitwirkung v_on Nichthierarchen bei kirchlichen Besdtlußfassungen 
als rechtlich belanglose, rein beratende Tätigkeiten abzuwerten, auf die die Bischöfe 
weder angewiesen sind, noch die Gläubigen diesen schulden8, verstößt gegen die ntl 
Vorbilder und die Tradition der ·frühen Kirche, ist politisch -instinktlos, widerspricht 
dem Grundsatz der aequitas canonica und wird der Situation der heutigen K,irche und 
des gegenwärtigen Menschen in keiner Weise gerecht. 
9. ,,Mitverantwortung" bleibt eine täuschende Leerformel, solange die diesbezüglichen 
Gremien nicht wirkliche Besdtlußvollmacht bekommen und wirksame Kontroll­
mechanismen entwickeln können. Letztes schließt ein, daß ihnen unabhängige Appel­
lationsinstanzen zugeordnet sind. 
10. Durch eine kollegial-synodale Kirchenordnung werden Aufgaben, Bedeutung und 
Eigenverantwortung der Amtsträger nicht geschmälert. Sie werden im Gegenteil 
unterstrichen, weil und insofern sie vom gläubigen Wollen der gesamten Gemeinde 
getragen werden. Eine solche Kirchenordnung ist andererseits freilich nur funktions­
fähig, wenn die Gläubigen allgemein zum Einsatz bereit sind. Demokratisierung deckt 
also einerseits die Schwäche des Glaubensbewußtseins auf, vermag aber andererseits 

6 L. M. Weber, Amt und kirchlicher Führungsstil, in: Der Seelsorger 39 (1969) 3-5. 
1 Vgl. u. a.: J. Neumann, Synodale und kollegiale Elemente im geltenden lateinischen 

Kirchenrecht, in: WuW 26 (1971) 3-18. 
8 Vgl. beispielsweise den Entwurf einer Ordnung für die Seelsorgeräte der Congregatio pro 

Clericis vom 12. 3. 1971. Das Unbefriedigende der bisherigen - und weithin noch 
gegenwärtigen - Situation beschreibt ]. Laubach, Glieder der Kirche ohne Mitverantwor­
tung, in: Diakonia 2 (1967) 224-235. 

36 



auch den Glauben zZzu aktivieren; G1I€ kann deshalb ebenso als E1 Mittel Glauben
als auch als Frucht des Glaubens bezeichnet werden.

Be der Ausübung der kirchlichen Ämter sowohl gegenüber den zugeordneten
Mitamtsträgern und Mitarbeitern als auch gegenüber JeNEenN, denen die Ämter dienen
sollen iNUS5Sen Formen kollegial-brüderlichen Umgangs herrschen. 1e5 verwirk-
lichen 1st zweifellos icht zuerst institutionelles Problem AT Uum Teil
juristisches; Setzt allseitiges Umdenken und geduldige Einübung VOTFaus Sie darf
jedo: nich  p unter pseudotheologischen und quasireligiösen Vorwänden i1iILMNer wieder
hinausgeschoben werden Demokratisierung der Kirche bedeutet also icht Umsturz
der Werte, sondern meıint nichta sondern Entfaltung des
Glaubens; meln nicht Verachtung des Amtes, sondern Verlebendigung und Beteiligung
aller den Lebensformen an den Entscheidungsvorgängen der Kirche

ul Individuelle und e  S  e
Die Bereitschaft jeden einzelnen zZu Verantwortung un!:| Mitarbeit zugunsten

des Gemeinwohls ST notwendige und unaufgebbare Grundlage aller demokratischer
Ordnungen Die Kirche kann ihrem Wesen nach autf S solche Bereitschaft Vel-
antwortlicher Mitarbeit nicht verzichten 5ije 15t nich‘  er Institution Gewährleistung
individuellen Heils sondern hat alc CGanzes Zeugin ihres Herrn ZuUu Demokrati-
S1eTUNg der Kirche bedeutet darum zunächst brüderliche Kooperation, alc sachgerechte
Integration der individuellen Eigenart Synthese geEMEINSAMW Handelns aAdu5 dem
Glauben Demokratisierung schließt sSOMIt begrifflich Solidarität und Freiheit mit &11|
Konsens und das „sentiıre E eccles (als emeinschaf: nicht als Hierarchie) sind
alte und wesentliche („demokratische emente der Kirchenverfassung

Darum sind Ursprung und Umfang der individuellen Rechte und Pflichten in der
Gemeinde gemäß dem Geist des NTs zu bestimmen Die rechtliche Begründung des
aktiven und Wahlrechts beispielsweise muß notwendig ebenso bestimmt
werden Begrenzung (Kirchengliedschaft)? Für den Rechtsbereich der (katho-
lischen) irche S Rechte und Pflichten klar zZu bestimmen Das 1STt nOot-
wendige Voraussetzung und Folge der emokratisierung

Zwischen Amt und Charisma besteht ke wesentlicher Gegensatz Das Amt 15T
charismatisch grundgelegt und das Charisma kann amtliche Funktionen hinein-
wachsen Darum 1st das Charisma nicht beargwöhnen, selbst We'’ das Amt
: wieder mMit neuen Ausdruckformen des Glaubens und der Disziplin konfron-
tiıert Hat das Charisma das wesentlich Christliche 1immer NnNeu Z erkennen und
voranzutreiben, i1st ihm Dynamik CISECN, hat das Amt VOÖTr allem dafür zu SUTgEN,
die Radikalität des nt] Ansatzes nicht VETBESSCN oder verwassert  j und das „Humane
und der Würde des Menschen Entsprechende icht verletzt wird

Zur geıstigen und geistlichen Fruchtbarkeit gehört die entsprechende, sachbezogene
und würdige Auseinandersetzung, Ja letztlich auch das ‚„Widerstehen 1115 Antlitz
(sowohl des 5  tes den Charismatiker, als auch des Charismatikers den
Amtsträger Demgemäß 1St auch innerkirchliche „Upposition” legitim weil NOL[Wwen-
dig19 sollte gemäßer atz eingeraum werden Die Vorwürfe des Ungehor-

Q Vgl Neumann, Kirchenrechtliche Überlegungen Kindertaufe, Kasper (Hg ),
Christsein ohne Entscheidung oder coll die Kirche Kinder taufen? Mainz 1970 207—224
Zur Notwendigkeit einer Bestimmung der rechtlichen Kirchengliedschaft in der Katho-
en Kirche gerade Dezug aufer Mitwirkungsrechte vgl Neumann,
Gesetzestechnische Anmerkungen Entwurtf eines Grundgesetzes der Kirche, -  sn Kein
Grundgesetz der rche hne Zustimmung der Christen, Mainz 1971, 31-——44, bes.

{ Vgl Erharter, Opposition und Freiheit in der Kirche, B7  aun Der Seelsorger AT (1967)
Dazu neuestens: D. Chenu, Kontestationsphänomene in der Geschichte der Kirche, und
P Huizing, Kirche und Kontesta  on, in Concilium 7 575—579 : 580—=583.

auch den Glauben zu aktivieren; •sie kann deshalb ebenso als ein Mittel zum Glauben 
als auch als eine Frucht des Glaubens bezeichnet werden. 
11. Bei der Ausübung der kirchlichen Ämter - sowohl gegenüber den zugeordneten 
Mitamtsträgern und Mitarbeitern als auch gegenüber jenen, denen die Ämter dienen 
sollen - müssen Formen kollegial-brüderlichen Umgangs herrschen. Dies zu verwirk­
lichen ist zweifellos nicht zuerst ein institutionelles Problem und nur zum Teil ein 
juristisches; es setzt allseitiges Umdenken und geduldige Einübung voraus. Sie darf 
jedoch nicht unter pseudotheologischen und quasireligiösen Vorwänden immer wieder 
hinausgeschoben werden. Demokratisierung der Kirche bedeutet also nicht Umsturz 
der Werte, sondern Wachstum; meint rikht Entmachtung, sondern Entfaltung des 
Glaubens; meint nicht Verachtung des Amtes, sondern Verlebendigung und Beteiligung 
aller an den Lebensformen wie an den Entscheidungsvorgängen der Kirche. 

m. Individuelle Redtte und Pßidtten 
12. Die Bereitschaft eines jeden einzelnen zu Verantwortung und Mitarbeit zugunsten 
des Gemeinwohls ist notwendige und unaufgebbare Grundlage aller demokratischer 
Ordnungen. Die Kirche kann ihrem Wesen nach auf eine solche Bereitschaft zu ver­
antwortlicher Mitarbeit nicht verzichten. Sie ist nicht Institution zur Gewährleistung 
individuellen Heils, sondern hat als Ganzes Zeugin ihres Herrn zu sein. Demokrati­
sierung der Kirche bedeutet darum zunächst brüderliche Kooperation, als sachgerechte 
Integration der individuellen Eigenart zur Synthese gemeinsamen Handelns aus dem 
Glauben. Demokratisierung schließt somit begrifflich Solidarität und Freiheit mit ein. 
Konsens und das „sentire cum ecclesia" (als Gemeinschaft, nicht als Hierarchie) sind 
alte und wesentliche (,,demokratische") Elemente der Kirchenverfassung. 
13. Darum sind Ursprung und Umfang der individuellen Rechte und Pflichten in der 
Gemeinde gemäß dem Geist des NTs zu bestimmen. Die rechtliche Begründung des 
aktiven und passiven Wahlrechts beispielsweise muß notwendig ebenso bestimmt 
werden wie seine Begrenzung (Kirchengliedschaft)9• Für den Rechtsbereich der (katho­
lischen) Kirche ,sind Rechte und Pflichten klar zu bestimmen. Das ist eine - not­
wendige - Voraussetzung und Folge der Demokratisierung. 
14. Zwischen Amt und Charisma besteht kein wesentlicher Gegensatz. Das Amt ist 
charismatisch grundgelegt und das Charisma kann in amtliche Funktionen hinein­
wachsen. Darum ist das Charisma nicht zu beargwöhnen, •selbst wenn es das Amt 
immer wieder mit neuen Ausdruckformen des Glaubens und der Disziplin konfron­
tiert. Hat das Charisma das wesentlich Christliche immer neu zu erkennen und 
voranzutreiben, ist ihm Dynamik eigen, so hat das Amt vor allem dafür zu sorgen, daß 
die Radikalität des ntl Ansatzes nicht vergessen oder verwässert und das „Humane" 
und der Würoe des Menschen Entsprechende nicht verletzt wird. 
1S. Zur geistigen und geistlichen Fruchtbarkeit gehört die entsprechende, sachbezogene 
und würdige Auseinandersetzung, ja letztlich auch das „Widerstehen ins Antlitz" 
(sowohl des Amtes gegen den Charismatiker, als auch des Charismatikers gegen den 
Amtsträger). Demgemäß ist auch innerkirchliche „Opposition" legitim, weil notwen­
dig10. Ihr sollte ein gemäßer Platz eingeräumt werden. Die Vorwürfe des Ungehor-

11 Vgl. ]. Neumann, Kirchenrechtliche Oberlegungen zur Kindertaufe, in W. Kasper (Hg.), 
Christsein ohne Entscheidung - oder soll die Kirche Kinder taufen? Mainz 1970, 207-224. 
Zur Notwendigkeit einer Bestimmung der rechtlichen Kirchengliedschaft in der katho­
lischen Kirche gerade in bezug auf innerkirchliche Mitwirkungsrechte vgl.: ]. Neumann, 
Gesetzestechnische Anmerkungen zum Entwurf eines Grundgesetzes der Kirche, in: Kein 
Grundgesetz der Kirche ohne Zustimmung der Christen, Mainz 1971, 31-44, bes. 37. 

10 Vgl. E. Erharter, Opposition und Freiheit in der Kirche, in: Der Seelsorger 37 (1967) 3-6. 
Dazu neuestens: M. D. Chenu, Kontestationsphänomene in der Geschichte der Kirche, und: 
P. Huizing, Kirche und Kontestation, in: Concilium 7 (1971) 575-579; 580-583. 

37 



Samıs, des Mangels Demut, die Verdächtigung als Gchismatiker und Häretiker coilte
darum verhalten und verantwortlich, auf eden Fall aber NUur als letzte grenzung
gebraucht werden.

Wenn 1an das er'! esu pe: die geistliche und bürgerliche Gesellschaft
seiner Zeit Madfßstab kirchlichen andelns nımmt, wird feststellen, die
Kirche grundsätzlicher und kritischer Opposition zu den herrschenden pseudo-
religiösen einungen und selbstgerechten Gesellschaft stehen mır Wenn der
Kirche oppositionelle Haltung wesentlich ist, braucht die Kirche, coll 61e nach außen
glaubwürdig sein, auch sich Opposition, clie Recht, ÖOrt und Stimme at.
Bisher haben vorzugsweise rden eıne solche Funktion ausgeübt.

D:  heser oppositionelle Status der Kirche und in der Kirche mufß rechtlich gesichert
und geistlich wIe enschlich bejaht werden, wobei >  E materiellen WIe VO formellen
Gleichheitsgedanken des NITIs auszugehen ist: Alle cind Kinder des einen Vaters,
dessen So  e SRe1N Blut alle vergOSSCN hat und dessen Geist weht, Y  W  VO

Iv. „Demokratisierung” geistlich-personale „Dynamisi
18 Die Rede von der Demokratisierung der Kirche meint somıit einen notwendigen
Prozeß der Entfaltung auch des kirchlichen Gelbstverständnisses und der Bewußtwer-
dung der Verantwortung aller Gläubigen und jedes einzelnen das konkrete Heil
der Welt. heser Prozeß ist grundgelegt, aber nicht festgeschrieben, daß

stets auf die jeweils Gegebenheiten reagieren muß
Dieser Prozefß darf aber weder kurzschlüssig unter bewußter oder unbewußter

Verkennung sceiner nt] Grundlage verteufelt noch nar als Heilswert sich erte
werden. diesem Gesamtproz: dient die Durchsetzung kollegial-synodaler
turen Vorausse  g und Ausdruck einer brüderlich-humanen, verantwortlich-
bewußten chaft des Glaubens Il den einen  H Herrn.

D:  lhese Haltung beachtet die wesentliche Bedeutung der Mitwirkung und Mit-
verantwortung, die Information, brüderliche Kooperation, helfende Korrektion
und synodale Entscheidung ebenso wesentlich ıst wie der würdige und hilfreiche
mgang miteinander. 5ie weiß gleichzeitig auch unl die einsame Verantwortung,

Schuld und heilende des einzelnen, seine Würde und achtet seine
Person und die £fachliche Autorität!!. Sie 115[ csich bewußt, Gott SEein Heilshandeln
B-  Pr einem usschuß 'aute, sondern se1ın Wort Fleisch werden lief:  f einem
enschen. Demokratisierung der Kirche ıst darum immer NUur eine, freilich wesentliche
Wirklichkeit, wie andererseits auch die €e, in elen Bildern beschreibbar, nich  Pn
voH das auszudrücken CeImaß, Wäas Gottes eilswille umfängt. Erst T'  - 1st die recht-
liche Seite dieser Kirche iımMmMer NUur ihrer Wirklichkeit, auch bezug auf die
Demokratisierung der Kirche, die zuerst geistig-geistlicher Prozefß und z dem
Glauben ist. Wer eine gerichtete Demokratie fürchtet, INnag die Radikalität des
Anrufs S Glauben fürchten., irche aber ist ohne agnis und Radikalität icht
denkbar Apk 3, 14—17
1i TODIemMa|l und Krisis der Autorität Kirche und Gesellschaft) hängen zweifellos eng

mit der zögernden und verspateten Einführung notwendigen tions-
gerechten Mitbestimmung zZzu  Inmen\n. Über das Wesen der innerkirchlichen Autorität hat

Mauer, Autorität, WuW 26 1— einige treffliche Gedanken ausgesprochen.
Mit dem vor)ko:  aren Stand des Autoritätsproblems Seizt sich auseinander: Todd
(Hg.), Probleme der Autorität, Düsseldorf Vom Grundsätzlichen versucht

cKenzie, uto der Kirche, aderborn 1968, die rage anzugehen, während
Eschenburg, Über Autorität, Frank furt/M. 1969, 61@ allgemein arste. und zZu analy-

sieren versucht. In bezug auf das Selbstverständnis der päpstlichen Autorität sSel verwiesen
auf 'einzier! (Hg.), A äpstliche Autorität im katholischen Selhstverständnis des
19, 20. ahrhunderts, alzburg 1970.

3  L}

sams, des Mangels an Demut, die Verdädttigung als Schismatiker und Häretiker sollte 
darum verhalten und verantwortlidt, auf jeden Fall aber nur als letzte Abgrenzung 
gebraudtt werden. 
16. Wenn man das Verhalten Jesu gegen die geistlidte und bürgerlidte Gesellsdtaft 
seiner Zeit zum Maßstab kirdilldten Handelns nimmt, wird man feststellen, daß die 
Kirche in grundsätzlidter und kritisdter Opposition zu den herrsdtenden pseudo­
religiösen Meinungen und zur selbstgeredtten Gesellsdtaft stehen muß. Wenn der 
Kirdte oppositionelle Haltung wesentlidt ist, braudtt die Kirdte, soll sie nadt außen 
glaubwürdig sein, audt in sidt eine Opposition, die Redtt, Ort und Stimme hat. 
Bisher haben vorzugsweise die Orden eine soldte Funktion ausgeübt. 
17. Dieser oppositionelle Status der Kirdte und in der Kirdte muß redttlidt gesidtert 
und geistlich wie menschlich bejaht werden, wobei vom materiellen wie vom formellen 
Gleidtheitsgedanken des NTs auszugehen ist: Alle sind Kinder des einen Vaters, 
dessen Sohn sein Blut für alle vergossen hat und dessen Geist weht, wo er will! 

IV. ,,Demokratisierung" als geistlich-personale „Dynamisierung'' 

18. Die Ret"\e von der Demokratisierung der Kirdte meint somit einen notwendigen 
Prozeß der Entfaltung auch des kirdtlichen Selbstverständnisses und der Bewußtwer­
dung der Verantwortung aller Gläubigen und jedes einzelnen für das konkrete Heil 
der Welt. Dieser Prozeß ist im NT grundgelegt, aber nidtt festgesduieben, so daß 
er stets auf die jeweils neuen Gegebenheiten reagieren muß. 
19. Dieser Prozeß darf aber weder kurzschlüssig - unter bewußter oder unbewußter 
Verkennung seiner ntl Grundlage - verteufelt nodt naiv als Heilswert in sidt gewertet 
werden. In diesem Gesamtprozeß dient die Durdtsetzung kollegial-synodaler Struk­
turen als Voraussetzung und Ausdruck einer brüderlich-humanen, verantwortlidt­
bewußten Gemeinschaft des Glaubens an den einen Herrn. 
20. Diese Haltung beachtet die wesentlidte Bedeutung der Mitwirkung und Mit­
verantwortung, für die Information, brüderlidte Kooperation, helfende Korrektion 
und synodale Entsdteidung ebenso wesentlidt ist wie der würdige und hilfreidte 
Umgang miteinander. Sie weiß gleidtzeitig audt um die einsame Verantwortung, 
um Schuld und heilende Sühne des einzelnen, um seine Würde und adttet seine 
Person und die fachlidte Autorität11• Sie ist sidt bewußt, daß Gott sein Heilshandeln 
nidtt einem AussdtuB anvertraute, sondern sein Wort Fleisch werden ließ in einem 
Menschen. Demokratisierung der Kirche ist darum immer nur eine, freilich wesentliche 
Wirklichkeit, wie andererseits audt die Kirdte, in vielen Bildern besdueibbar, nicht 
voll das auszudrücken vermag, was Gottes Heilswille umfängt. Erst recht ist die recht­
lidte Seite dieser Kirche immer nur ein Teil ihrer Wirklichkeit, audt in bezug auf die 
Demokratisierung der Kirdte, die zuerst ein geistig-geistlidter Prozeß in und aus dem 
Glauben ist. Wer eine so geridttete Demokratie fürchtet, mag die Radikalität des 
Anrufs zum Glauben fürchten. Kirche aber ist ohne Wagnis und Radikalität nicht 
denkbar (Apk 3, 14-17). 

11 Problematik und Krisis der Autorität (in Kirche und Gesellschaft) hängen zweifellos eng 
mit der zögernden und verspäteten Einführung der so notwendigen und funktions­
gerechten Mitbestimmung zusammen. Ober das Wesen der innerkirchlichen Autorität hat 
0. Mauer, Autorität, in: WuW 26 (1971) 1-2 einige treffliche Gedanken ausgesprochen. 
Mit dem (vor)konziliaren Stand des Autoritätsproblems setzt sich auseinander: ]. M. Todd 
(Hg.), Probleme der Autorität, Düsseldorf 1967. Vom Grundsätzlichen versucht 
]. McKenzie, Autorität in der Kirche, Paderborn 1968, die Frage anzugehen, während 
Th. Esmenburg, Ober Autorität, Frankfurt/M. 1969, sie allgemein darstellt und zu analy­
sieren versucht. In bezug auf das Selbstverständnis der päpstlichen Autorität sei verwiesen 
auf: E. Weinzierl (Hg.), Die päpstliche Autorität im katholischen Selbstverständnis des 
19. und 20. Jahrhunderts, Salzburg 1970. 

38 


