kenmessen in den Privathiusern méglich. Welch eine Ausstrahlung von einer solchen
Eucharistiefeier nicht nur auf die Kranken selbst, sondern auf alle Mitfeiernden doch
ausgeht!

Unsere Jugendgruppen, unsere Frauenrunden etc. haben eine ideale und bleibende
Betitigung in der Mitsorge fiir die Alten und Kranken der Pfarre.

d) Der Hauptseelsorger fiir die Kranken ist und bleibt aber der Priester. Er ist als
erster von Christus angewiesen, sich der Kranken und Leidenden anzunehmen. Muf
es gesagt werden, daf8 man zu dieser Seelsorge mehr Zeit braucht als zu jeder anderen?
Und Zeit haben wir heute so wenig! Denn der Leidende mdchte sich aussprechen
konnen. Wir miissen davon abriicken, daf§ sich diese Seelsorge in einem sakramentalen
Funktionalismus erschopft. Die Sakramentenspendung ist nur der Spitzenfall, aller-
dings auch die Kronung jeder Seelsorge am Leidensort. Wichtig ist eine echte
Gesprichsfihigkeit aus innerer Nihe zu Kreuz und Leid. Nichts wire verhdngnis-
voller als salbungsvolle Besserwisserei, die mit einigen frommen Phrasen aus meilen-
weiter Distanz iiber den Leidenden hinwegredet. Das Leid kann nur gemeistert werden,
wenn es mitgetragen wird. Und vor jeder theoretischen Antwort haben wir als Kirche
unsere Schultern anzubieten, mit denen wir die Last des andern tragen, weil wir nur
so das Gesetz Christi erfiillen.

Es gibt keine dankbareren Mitglieder der Gemeinde als die Kranken (und iibrigens
auch deren Verwandten), denen man ganz Stiitze und Hilfe sein will. Es geht von
ihnen ein Segen aus, den man oft mit Hinden greifen kann. In den Leidenden ist
Christus unter uns geblieben und wir sollten als Kirche an diesem Christus nicht
voriibergehen!

KARL H. NEUFELD

Theologische Ausbildung heute — ein neues Modell

Endgiiltige Formen fiir die Vorbereitung auf das Priestertum wurden noch nicht gefun-
den; verschiedene Versuche hat man angestellt. Was die Neuordnung der theologi-
schen Studien betrifft, so wird seit lingerem iiber den Grundkurs und eine Neu-
verteilung der Vorlesungen bzw. Ubungen verhandelt, doch steht man mit den prak-
tischen Versuchen am Anfang und hat noch wenig Erfahrung. Diese Neuordnung hingt
zudem von der allgemeinen Hochschulreform ab, die noch nicht iiberschaubar ist und
auch die theologischen Hochschulen tangiert, die nicht als Fakultiiten einer Universitit
eingegliedert sind. Andererseits macht sich gerade in Umbruchszeiten die Reserve der
kirchlichen Autoritiiten gegeniiber Anderungen des Bestehenden bemerkbar. In ruhige-
ren Zeiten der Theologie Freiheit zu lassen auf der Suche nach méglichst brauchbaren
Formen des Lehr- und Lernbetriebes, das erfordert nicht diesen Mut, der heute verlangt
wird. :

Bei allen Reformversuchen sieht sich also die Theologie von anderen Faktoren abhingig.
Und das ist normal, da sie nicht autonom ist, sondern einen Dienst leisten will. Ande-
rerseits kann sie nicht ohne eigenen Raum leben, in dem sie frei nach eigener Ver-
antwortung wirkt. Oft scheint die Abhingigkeit von auflen so groB, daff das not-
wendige Eigenleben der Theologie bedroht ist. Frijher konnte man dann ausweichen
in ein anderes theologisches System, in eine andere Hochschule, in neue Ficher und
dergleichen. Heute beobachten wir z. B., wie sich die naturwissenschaftliche Forschung
weitgehend aus den Universititen zuriickzieht und in groBen Industriebetrieben, in
privaten und offentlichen Forschungsinstituten bessere Bedingungen und mehr Férde-

43



rung findet. Auch fiir die Theologie wire ein solcher Exodus moglich, aber was fiir
einen Dienst sollte dann eine solche Theologie noch leisten? Ihr wichtigster Dienst ist
doch, vorzubereiten auf das Amt in der Kirche, dem Verkiindigung, Zeugnis und
Dienst in besonderer Weise anvertraut sind. Jede Reform der theologischen Ausbil-
dung hat dies zu beriicksichtigen. Aber das eigentliche Anliegen trifft die theologische
Ausbildung selbst. Wie kann man diese den Bediirfnissen und Problemen der Kirche
sowohl wie der Welt von heute anpassen?

Dazu kann man den Weg der kleinen Verbesserungen gehen, den die konkreten
Vorschlidge meist beschreiten oder man kann ein neues Gesamtkonzept, ein anderes
Modell der theologischen Ausbildung versuchen. Der erste Weg ist eingegrenzt und
kaum zielfihrend, denn die Ausbildungsgrundlagen iiberzeugen nicht mehr; man
kann daran zweifeln, ob sie unserer Wirklichkeit noch entsprechen. Da8 sie sich frither
einmal bewihrt haben, reicht heute als Rechtfertigung nicht mehr aus. Sie miiften
sich erneut als wirklich tragfihige Grundlagen bewihren, die Autoritit diirfte sie
nicht a limine jeder Infragestellung entziehen.

Ein neues Gesamtkonzept, ein anderes Modell der theologischen Ausbildung ist nicht
leicht zu erstellen und birgt eine Menge Unsicherheiten in sich, soll aber doch der
gingigen Grundform gegeniibergestellt werden, um ein Werturteil zu ermdglichen.
Da unser Modell seit einigen Jahren praktiziert wurde, wird nicht eine Idee mit der
Wirklichkeit, sondern werden zwei existente Bildungsginge verglichen. Das neue
Modell soll im wesentlichen beschrieben werden, von Einzelheiten wird abgesehen.

Grundschema theologischer Ausbildung

Man unterscheidet das Traktatensystem vom Periodensystem. Das erste herrschte bis-
her und bot den Stoff in bestimmten Themenkreisen, die in sich geschlossen die
Hauptwahrheiten des Glaubens behandelten. Wiederholungen und Uberschneidungen
lieBen sich dabei nicht vermeiden. Vom Thema her war man nicht selten gezwungen,
Aussagen und Texte nebeneinanderzustellen, die aus verschiedenen Zeiten, anderen
Voraussetzungen und ungleich beurteilten Verfassern stammen. Geschichtlich geschul-
tes Denken wird sich an einem solchen Vorgehen mit Recht stofen. Als H. Denzinger
im vorigen Jahrhundert die wichtigsten Aussagen des kirchlichen Lehramtes in einem
Handbuch sammelte, wich er bewufit vom thematischen Aufbau ab und wihlte die
chronologische Anordnung, denn nur so konne die Eindeutigkeit der einzelnen Aus-
sagen voll gesichert werden (DS, Introductio pg. 4).

Folgt man der geschichtlichen Entwicklung und Entfaltung, so kommt man zu einer
Anordnung des theologischen Stoffes im Periodensystem. Das ist sinnvoll, denn auf-
grund der jeweils wirkenden Einfliisse und Voraussetzungen lassen sich zeitliche Perio-
den bestimmen, die sich durch Interesse, Fragestellung und Methode im Denken und
Antworten charakteristisch voneinander unterscheiden. So waren der Hintergrund wie
die Problematik der grofen Konzilien des christlichen Altertums anders als beim
Tridentinum und Vatikanum II.

Beide Systeme haben den je eigenen Ansatzpunkt, schlieBen aber einander nicht aus,
es werden nur die Akzente verschieden gesetzt. Im Traktatensystem steht die ge-
schichtliche Betrachtung unter dem thematischen Gesichtspunkt, auf den auch das
Periodensystem nicht einfach verzichten kann.

Periodensystem konkret

Diese einleitenden Uberlegungen waren notwendig zum Verstindnis unseres konkre-
ten Versuches mit dem Periodensystem. Unser theologischer Kurs dauert vier Jahre.
Die ersten zwei Semester behandeln fundamentaltheologische Fragen wie bisher, nur
werden keine Traktate vorgelegt; die Fragen werden historisch erarbeitet, damit sie
aus ihrer urspriinglichen Entstehung heraus verstanden werden. Im Extremfall wiirde
die ganze Dogmatik zu einer Dogmen- und Lehrgeschichte. Aber das ist eine Illusion
dhnlich der des Traktatensystems, das meint, ewige Wahrheiten zu behandeln, die von

44



jeder Menschengeschichte vollig unabhingig sind. Sinn beider Systeme ist, solche
Extremfille zu vermeiden. Das Periodensystem will vor allem die lebendige Verbin-
dung zwischen der heute gelebten Glaubenswirklichkeit und den verschiedenen Ansatz-
punkten der einzelnen Fragen in der Kirchengeschichte deutlich machen. Es will
gerade die Distanz iiberwinden, die durch eine rein historische Betrachtung aufgerissen
wird, ohne dem Studenten die Frage zu beantworten, was dieses oder jenes geschicht-
liche Faktum fiir ihn bedeuten kénne und warum er sich mit dem ganzen Wust von
Wissen und Gelehrsamkeit herumschlagen miisse.

Als Beispie] diene die fundamentaltheologische Frage nach der Kirche. Der Theologie-
student ist Glied der Kirche. Deshalb soll er sich persénlich bemiihen, zum Ursprung
der Kirche wissenschaftlich Bezug zu finden. Die Zeugnisse, die davon berichten,
gehen ihn persénlich an. Es sind nicht blof historische Dokumente, denen er durch
Jahrhunderte getrennt als neutraler Beobachter gegeniibersteht. Den Kontakt mit
den eigenen Urspriingen kann man nicht dadurch ersetzen, daf man iiber diese
Zeugnisse spricht, eine Vorlesung iiber die Hl. Schrift hilt, iiber die Kirchenviter
redet oder die AuBerungen des Lehramtes vorlegt. Die erste Aufgabe besteht darin,
den Studenten mit diesen ,Familienpapieren” direkt in Verbindung zu bringen, ihn
die Zeugnisse lesen und verstehen zu lassen. Statt einer eigenen Zeit- und Literatur-
geschichte der atl und ntl Biicher wird man diese Fragen anhand der Texte und aus
diesen heraus zu beantworten suchen, dort, wo diese Probleme auftauchen. Man
arbeitet vor allem mit der Hl. Schrift und nicht iiber sie. So wird von vornherein jene
kithle Distanz des Historikers vermieden, die fiir nicht wenige Theologen zu einer
radikalen Trennung zwischen ihrer Theologie und ihrem persénlichen Glauben gefiihrt
hat, eine Trennung, die ein glaubwiirdiges und begriindetes Zeugnis der christlichen
Botschaft oft unmoglich macht.

Die Wirklichkeit der Kirche ist der erste Ansatz im Periodensystem. Das Zeugnis der
Gemeinde hat die christliche Botschaft in die Welt getragen, dieses Zeugnis wurde
durch die Gemeinde bis auf uns weitergegeben. Es gibt eine grundsitzliche Identitit
zwischen dem von der Urkirche bezeugten Glauben und dem, den wir heute bekennen.
Dieser Glaube wird — wenigstens im Prinzip — vor allen theologischen Studien von
Professoren wie von Studenten geteilt, ebenso wie von der kirchlichen Gemeinschaft,
zu der sie gehoren.

Direktes Dokument fiir das Glaubenszeugnis der Kirche in ihren Anfdngen ist die
Selbstdarstellung der Gemeinde in der Apostelgeschichte. Sie ist der lebendige Rahmen,
in den sich das Zeugnis von der Botschaft Jesu Christi einordnet. Hier ist der Ort,
wo das Evangelium gepredigt und formuliert wird. Die Darstellung der Apostel-
geschichte wird dann ausgeweitet und korrigiert durch die sich anschlieSende Einfithrung
in die Briefe Pauli, vor allem durch seine Angaben iiber die Lage in den verschiedenen
Gemeinden der ersten Kirche. Bei diesem Ansatz theologischen Fragens geht es nicht
um Exegese im strengen Sinn, sondern um eine moglichst lebendige und natiirlich
auch wissenschaftlich vertretbare Einfithrung in den Werdeprozef der Kirche und der
eigentiimlichen Auflerungen ihres Glaubens. Praktisch geschieht diese Erarbeitung in
Vorlesungen und Arbeitsgruppen, die eng aufeinander bezogen sind. In den Vorlesun-
gen werden zusammenfassend Ergebnisse vorgelegt, werden Synthesen versucht. In
den Arbeitsgruppen dagegen geht es um die Analyse von Einzeldokumenten, d. h.
man spricht nicht iiber die modernen Arbeitsmethoden etwa in der Exegese, sondern
wendet sie an ausgewihlten Texten in gemeinsamer Arbeit an. Vorlesungen und
Arbeitsgruppen erginzen sich darum gegenseitig und haben nur eine sehr beschrinkte
Eigenstindigkeit.

Aber weder die erste Entfaltung der Kirche noch die frithen AuBlerungen christlichen
Glaubens stehen ohne Bezug und Vorbild an ihrem geschichtlichen Platz. Zu ihrem
Verstindnis gehdrt notwendig der Blick auf die Vorbereitung im AT. Der Einfithrung
in die Theologie durch Apostelgeschichte und Paulusbriefe liuft darum eine Einfithrung

45



in die Teile des Alten Bundes parallel, die vom Werden des” Volkes Israel und von
seinem Bund mit Gott berichten. Diese Vorbereitung auf die Offenbarung in Jesus
Christus bietet gleichzeitig aber auch den Ansatzpunkt fiir die Frage nach den Voraus-
setzungen, die im Menschen fiir Offenbarung und Glauben notwendig sind. Hinter
der geschichtlichen Vorbereitung Israels taucht die Notwendigkeit der Gottesfrage des
Menschen auf; eine Betrachtung, die auf das Thema der ,natiirlichen Theologie” zu-
riickgreift. Ohne den Kontakt mit der theologischen Einfiihrung in die Botschaft der
Hl. Schrift zu verlieren, st68t man nun hier auf die Frage nach dem Menschen,
konkret gesprochen, nach der heutigen Situation. Hier gewinnt man die giiltige Ant-
wort aus dem Zeugnis der Bibel, ohne sich in Abstraktionen zu verlieren. Diese
Betrachtung in enger Verbindung mit den Bemiihungen um das geschichtliche Zeugnis
hat dazu beigetragen, die eigene Aktualitit in den Blidk zu bekommen. Voraussetzung
ist ein wirklich iiberlegtes Miteinander der einzelnen Linien, die dauernde Bemiihung
um den gegenseitigen Kontakt.

Schwerpunkt des ersten Jahres ist also die Zeit der Urkirche, geschichtlich vorbereitet
durch das AT, sachlich erwartet durch die Frage und die Lage des Menschen und der
menschlichen Gemeinschaft. Es schlieSt sich noch eine dritte Uberlegung an, in der es
um den Ubergang der frithen Kirche in die Zeit der Kirchenviter geht, vom direkten
Glaubenszeugnis zur theologischen Reflexion im eigentlichen Sinn. Die frithchristlichen
Auseinandersetzungen mit Juden und Heiden (Apologeten), sowie mit den auftauchen-
den (gnostischen) Hiresien und andererseits die Entwicklung des Kanons fiir die ntl
Schriften dienen dem Verstindnis von Schrift, Uberlieferung und Lehramt in ihrem
Ursprung und in ihrer Autoritit. Erst nach dieser Absteckung des Rahmens kommt
man zur Einfithrung in die Evangelien, die ja Zeugnisse der werdenden Kirdie sind.
Man versucht einen Uberblick iiber die Botschaft Jesu, und dieses Studium des Inhalts
der kirchlichen Predigt bietet nebenher bei der Untersuchung verschiedener Texte
geniigend Méglichkeit einer Einiibung in die Methoden der modernen Exegese, ohne
daf dabei das Hauptinteresse von der eigentlichen Aussage abgelenkt wird. Dieser
Weg wird also im Periodensystem verfolgt an Stelle der klassischen Traktate der
Fundamentaltheologie.

Schrift und Dogma

Die beiden folgenden Jahre des periodisch aufgebauten Kurses dienen der Arbeit
an den Grundlinien der gesamten Dogmatik. Mit Ausnahme der Moraltheologie sind
auch alle anderen theologischen Ficher dieser Perspektive eingeordnet. Dabei hat man
sich bemiiht, jeder Einzeldisziplin jenen Platz zuzuweisen, der sie in der Gesamtaus-
bildung unentbehrlich macht, der Uberschneidungen und ermiidende Wiederholungen
ausschlieBt. Der Zwei-Jahres-Zyklus besteht aus einem 1. Abschnitt, der die Perioden
von der Zeit der Urkirche bis zum Hohen Mittelalter umfa8t, und aus einem 2. Ab-
schnitt, in dem sich die Perioden von der Reformation bis heute finden. Das so
zusammengedringte Material muff weiter geordnet werden. Ohne das Ziel eines
theologischen Gesamtiiberblicks aufzugeben, mufl hier eine Auswahl getroffen werden.
Man versucht also abwedhselnd, fiir den anstehenden Abschnitt einen thematischen
Akzent zu finden, einen Gesichtspunkt, unter dem man die Betrachtung der ent-
sprechenden Perioden angehen will. Ein solches Thema dient als Zusammenfassung
und Zentrum fiir die Querverbindung zu den einzelnen Disziplinen. Dieser Akzent
kann wechseln. Fiir das hier beschriebene Modell hatte man fiir den 1. Abschnitt beim
Anfangsversuch den Akzent ,Christologie’ gewihlt, der sich als sehr fruchtbar erwies.
Doch wiren auch andere Akzente wie ,Gottesfrage’, ,Dreieinigkeit’, ;Heilsskonomie’,
,Bund’ usw. denkbar. Den 2. Abschnitt stellte man beim ersten Versuch unter den
Akzent ,Anthropologie’, lieB aber den Studenten auch die Méglichkeit, fiir sich den
Absdhnitt von der ,Ekklesiologie’ oder von der ,Sakramentenlehre’ her anzugehen.

46



Zum konkreten Ablauf des Versuches mit dem 1. Abschnitt einige Hinweise: das
Schwergewicht der dogmatischen Vorlesungen und Arbeitsgruppen lag auf der Be-
schiftigung mit den christologischen Auseinandersetzungen: Nicda, Chalcedon, Kon-
stantinopel (III) sowie auf dem systematischen Entwurf des hl. Thomas v. A. Die
Exegese des ATs behandelte gleichzeitig die Weisheitsbiicher und lieferte wesentliches
Vorstellungs- und Ausdrucksmaterial fiir die spiteren christologischen Gedanken und
Aussagen: die Weisheit ist von Anfang bei Gott, sie spielt eine besondere Rolle bei
der Schopfung, sie ist den Menschen nétig. Die Entwicklung der Christologie im NT
wurde zunidchst und unmittelbar an den christologischen Hymnen Pauli in den Gefan-
genschaftsbriefen studiert. Die Auslegung des Matthdus-Evangeliums war um die
Frage der Vollmacht Jesu aufgebaut, und der Rémerbrief wurde im gleichen Zusam-
menhang von der Typologie Adam — Christus her erarbeitet. Die Kirchengeschichte
stellte nicht nur den jeweiligen historischen Hintergrund her fiir die dogmatischen
Aussagen, sondern hatte die wichtigere Aufgabe, die gedankengeschichtlichen Ver-
bindungen und Uberginge zwischen Konzilien und Perioden aufzudecken. Im Kirchen-
recht ging es um ,De clericis’; mit dem Gedanken der , repraesentatio Christi” gliederte
sich selbst die juristische Behandlung der verschiedenen Formen und Ausformungen
des kirchlichen Amtes in diesen Abschnitt ein.

Fiir die konkrete Behandlung des 2. Abschnitts stand von der Reformation her die
lutherische Frage nach dem Menschen vor dem sich in Christus offenbarenden Gott im
Vordergrund. Schwerpunkte waren naturgemif das Tridentinum sowie das I. und
II. Vatikanum — verstanden als dogmatisches Ereignis. Auf die Frage des Menschen
vor Gott war auch die atl Exegese mit der Behandlung der Propheten und die
Auslegung des NTs mit der Erarbeitung des Markus- und des Johannes-Evangeliums
abgestimmt. Die Kirchengeschichte iibernahm wieder die Darstellung der Uberginge
und die Aufdeckung von Denklinien, die zum Verstindnis fiir das Auftauchen
dogmatischer Fragen notwendig sind. Das Kirchenrecht fand in den Sakramenten ein
Thema, das mit der allgemeinen Perspektive einen unmittelbaren Zusammenhang hatte.
In Form von Fragen (quaestiones) wurden eine Reihe von Punkten in thematischer
Weise behandelt. Diese Erginzung des Periodensystems erwies sich als notwendig
fiir einige Probleme der heutigen Theologie, die direkt den Menschen in seinem
Glauben betreffen. Das Vorbild boten die mittelalterlichen ,quaestiones disputatae’,
offene Fragen, die sich nicht einfach aus dem bisher formulierten Glaubenszeugnis
der Kirche heraus beantworten lassen.

Das abschlieBende vierte Jahr des theologischen Ausbildungsganges dient der person-
lichen Spezialisierung und Vertiefung. Der einzelne Student erarbeitet zusammen
mit dem Dekan und mit einem Fachprofessor sein Projekt, das sich in besonderer
Weise auf seine personlichen Fihigkeiten und auf die Anforderungen seines wahr-
scheinlichen Arbeitsgebietes stiitzen soll. Diese Personalisierung am Ende des Studien-
ganges spielt allerdings auch schon vorher eine bedeutsame Rolle. Ein Blick auf die
Arbeitsformen sowie auf die Examina und die Leistungskontrolle in unserem Modell
werden das noch verdeutlichen.

Die Formen der Arbeit

Es wurde schon deutlich, da8 Vorlesungen fiir das Periodensystem ein wesentliches
Element sind. In ihnen legt der Professor die Ergebnisse der wissenschaftlichen
Forschung vor. Sie sind aber nicht der Ort fiir wissenschaftliche Einiibung oder
Wiederholung. Dafiir gibt es die Arbeitsgruppen, deren Aufgaben und Themen sich
fiir gewdhnlich aus den Vorlesungen ergeben. Die Zahl der Vorlesungen ist in diesem
System sehr eingeschrinkt worden, konkret kennt unser Modell zehn Stunden pro
Wodhe (gewdhnlich zwei fiir jeden Tag). Aber Vorlesungen, die nur Ergebnisse bieten,
SchluBfolgerungen von nicht selten umfangreichen und miihsamen wissenschaftlichen
Arbeiten, fordern auch vom Horer eine Aufmerksamkeit und einen Einsatz, der im

47



Interesse einer ernsthaften Mitarbeit aller eine solche Einschrinkung der Zahl der
Vorlesungen notwendig macht. Dagegen ist das Studium in den Arbeitsgruppen sehr
viel lockerer und hingt nicht selten von den konkreten Bedingungen ab. Die Teil-
nehmerzahl darf nicht gro8 sein, damit jeder einen echten Beitrag leisten kann. Der
leitende Professor arbeitet selbst nur von Zeit zu Zeit mit und 148t im iibrigen die
Verantwortung bei Assistenten oder Studenten des vierten Jahres (die er allerdings
regelmiBig bei sich versammelt, um die Aufgaben, den Gang der Arbeiten usw. zu
besprechen). Zwei Vorlesungen bedeuten normalerweise gleichzeitig zwei Arbeits-
gruppen, die sich aber auch vervielfachen kénnen, z. B. in Vorbereitung auf eine
Vorlesung oder in der Nacharbeit.

Fiir das Modell als Ganzes ist vor allem eine Art Hauptseminar kennzeichnend, das
jeweils ein Jahr dauert und zu dem jeder Student zweimal verpflichtet ist. Dieses
Seminar begleitet keine bestimmte Vorlesung, sondern will den Studenten einen
mdglichst angepaten Zugang zur Theologie iiberhaupt bieten. Von seiten des Studen-
ten stellt es eine grundsiitzliche Option dar fiir die Art, wie er sein Studium anpacken
mochte. Es handelt sich also sozusagen um den personlichen Akzent seiner Arbeit;
wenn man will, um die Wahl des Niveaus (chne daB damit ein Werturteil abgegeben
ist). Der Student hat vor dem Angebot der Professoren eine gewisse Wahl, wie er
sich und seine Arbeit fiir ein Jahr einordnen mochte: auf der Ebene einer mehr
theoretischen Reflexion oder in der Linie einer mehr praktisch bestimmten Erfahrung,
unter exegetischem, historischem oder spekulativem Gesichtspunkt. Diese Hauptsemi-
nare formen sich gewdhnlich zunichst unter einem mehr formalen Gesichtspunkt, der
dann spiter in der gemeinsamen Arbeit der Teilnehmer prazisiert werden kann.

Als Beispiele seien einige Fragen genannt, um die sich in unserem Modell ein solches
Seminar gebildet hat: Evangelisierung und Katechese (Rolle des ,Katechismus’ in der
kirchl. Verkiindigung — prakt. Arbeit mit Kindern; z. T. mit Behinderten); Bekenntnis-
Ausdruck des Glaubens: ein ,Credo’ fiir heute (Untersuchungen von ,Credo’~-Formeln,
ihr Zusammenhang mit bestimmten Milieus; Versuche fiir eine Neuformulierung in
Zusammenarbeit mit Studenten und Laiengruppen); Sozio-historische Bedeutung des
,Christlichen” (Beschreibung und Reflexion der Bedeutung von ,christlich” fiir ver-
schiedene Gruppen, Zeiten etc.); Perspektiven der dogmatischen Methode (ausgehend
von Kant/Schleiermacher wurde die Entwicklung im Bereich der 'protestantischen
Theologie untersucht); Inhalt und Aussageform in den Weisheitstexten des AT (exe-
getische Methode — literarische Deutungsprinzipien — Bilder und Vorstellungen:
Wirklichkeit). Die Auswahl war noch gréfler und erlaubte so eine weitgehend per-
sonliche Wahl nach Interessen und Fihigkeiten. Damit ist schon die Spezialisierung
ins Auge gefaflt, die dann spiter das letzte Jahr der eigentlich theologischen Aus-
bildung bestimmt.

Examina und Kontrolle

Die Beriicksichtigung von Interesse und Fihigkeit des einzelnen Studenten stellt die
alten Vorstellungen von Priifungen und Examina in Frage. Diese beruhten ja auf der
Voraussetzung, da sich Leistung und Arbeit an einem allgemein sachlichen Nenner
ablesen lassen. Diese Annahme ist aber heute allgemein zweifelhaft geworden, weil
man nur schwer einen solchen allgemeinen Mafistab finden kann, weil solche Normen
immer #uflerlicher werden und man schlieBlich gar nicht mehr weiB, was sie iiberhaupt
noch beweisen konnen. Die stindig wachsende und notwendige Nuancierung, die
Ausweitung und Anderung wissenschaftlicher Ficher machen das Beharren auf angeb-
lich festen Normen immer anachronistischer. Gibt es ein genau zu bestimmendes
Minimum von Wissen und Ubung, das nicht nur zu verschiedenen Zeiten, sondern auch
noch fiir die verschiedenen Berufungen und Berufe aller Studenten gleich giiltig
wire? Welche Realitiit entspricht den Examensforderungen wirklich? Sollen Priifungen

48



einen Dienst leisten und ein Mittel sein, wird man diese Frage immer wieder aufwerfen
miissen.

Natiirlich kann man von Studenten, die den gleichen Kurs durchlaufen haben, mit
Recht den Nachweis erwarten, daf# sie mit dem Stoff vertraut sind; und doch wird
dabei zu beachten sein, dafl eine solche Beherrschung des Stoffes je nach der Denk-
und Arbeitsweise sich verschieden duflern kann, ohne daf eine einzige Form schon von
. vornherein als das Ideal aufgestellt werden konnte. Gerade wenn es um die persén-
liche Aneignung und Beschiiftigung, um das Interesse des Studenten geht — notwen-
dige Voraussetzung dafiir, daf$ ihm die studierten Dinge wirklich fiir seinen spiteren
Dienst helfen kénnen — wird man mit sehr verschiedenen Ergebnissen rechnen miissen.
Anderseits wird man einer einfachen Wiederholung des Idealmodells mit Reserve
gegeniiberstehen.

Die Suche nach neuen und giiltigen MaBstiben ist noch nicht zu Ende; in unserem
konkreten Fall gibt es noch kein einfaches Mittel zur Beurteilung, wie es etwa eine
Note sein will. Aber das ist nicht so schlimm, wo Studenten daran gewdhnt sind, in
ihrer persénlichen Eigenart respektiert zu werden. Man weiff auch ohne genaue Noten,
wo man sich selbst und die anderen einzuordnen hat. Von der Hochschule her gesehen,
mufl man aber doch zu einer offiziellen Beurteilung kommen, fiir die es zunichst wichtig
ist, ob der Schiiler den Anforderungen des Kurses grundsitzlich entsprochen hat oder
nicht. Um das feststellen zu kénnen, hat man in unserem Fall ein offizielles Forum
geschaffen, auf dem der Student einmal im Jahr vor drei Professoren einen Bericht
iiber seine Studien und seine Einzelleistungen abgibt. Man spricht dort mit ihm iiber
seine Arbeit, deren Schwerpunkte und Ziele, um ihm zu helfen und Anregungen zu
geben. Ein schriftlicher Bericht des Studenten sowie seine schriftlichen Beitrige sind
den Mitgliedern des Gremiums schon einige Tage vorher vorgelegen. Leiter des Forums
ist zudem immer der Professor, fiir dessen Hauptseminar der Student sich entschieden
hat. Auch von daher ist eine gewisse gegenseitige Kenntnis und ein Vertrauen gegeben.
Falls Zweifel sind, kénnen die Professoren durch stichprobenartige Sachdiskussionen
den Bericht des Studenten und die vorgelegten Arbeiten in einigen Punkten verifizieren.
Doch liegt der eigentliche Sinn dieses Forums in der Feststellung der Ausgewogenheit
der Arbeit des Studenten, des allgemeinen Niveaus und der grundlegenden Vorstellun-
gen iiber das Gesamt der Studien. Wenn notig, wird dann in diesen Fragen der Aus-
richtung eine Korrektur versucht. Das ist méglich, da das Forum nicht am Ende des
Schuljahres zusammentritt, sondern um Ostern herum, so daf8 fiir Ergidnzungen, not-
wendige Einzelpriifungen und einen Ausgleich noch Zeit bleibt. Das Gremium kann
nimlich bestimmte miindliche oder schriftliche Leistungen fordern, die dann bei ein-
zelnen Professoren vorzulegen sind und deren Bewertungen bis zum Ende des 2. Se-
mesters beizubringen sind. Wichtiger jedoch als diese Einzelleistungen und ihre Be-
wertung ist fiir den Studenten und die Hochschule das allgemeine Urteil, in dem sich
das Forum iiber die wissenschaftliche Qualifikation und Arbeit des Studenten aus-
spricht. Die Sitzung des Forums ist &ffentlich; so haben auch andere Studenten oder
Professoren grundsitzlich Zutritt. Die Beteiligung der Uffentlichkeit wirkt sich auf
ihre Weise objektivierend und anregend aus; unter diesen Umstinden ist der Verzicht
auf die vermeintliche Objektivitit mancher alter Formen von Leistungskontrolle leicht-
gefallen. Die Begegnung und das offene Gesprich, denen jeder Zug eines endgiiltigen
Gerichtsverfahrens fehlt, bieten Beurteilungsmdglichkeiten, die auch den einzelnen in
ihrer personlichen Situation eine wirkliche Hilfe bieten kénnen.

 Auf der Ebene der erwihnten Hauptseminare hat man eine zhnliche Form fiir den
Nachweis der gemeinsam geleisteten Arbeit gefunden. Am Ende des Studieniahres —
frither von den Examina bestimmt — steht jetzt eine Akademie-Woche, in der die ein-
zelnen Hauptseminare allen Studenten und Professoren (evtl. auch Gisten) die Ergeb-
nisse der gemeinsamen Bemiihungen vorlegen. Natiirlich gibt es die Moglichkeit zu
Fragen und zu Diskussion, so da8 iiber die allgemeine Information hinaus der Versuch

49



gemacht wird, die anderen an der Arbeit und den Ergebnissen eines Jahres teilnehmen
zu lassen. Auch hier hat die Offentlichkeit einen ausgleichenden und anregenden Ein-
fluf auf die geleistete Arbeit.

Einwiénde

Die zusammenfassende Darstellung unseres Modells wird natiirlich eine Reihe von
Einwinden hervorrufen. Ohne hier vorgreifen zu wollen, mu8 man doch zwei
mégliche Vorwiirfe von vornherein in Betracht ziehen: zunichst, daB in diesem Modell
Dogmatik durch Dogmengeschichte ersetzt werde, und zweitens, daB die Historisierung
die Exegese um ihre kritische Wissenschaftlichkeit bringe. Bei der Erarbeitung des
Modells war man sich dieser Gefahren wohl bewuBt und hat versucht, sie moglichst
in die Hand zu bekommen. Die fundamentaltheologischen Fragen und die Einfithrung
in den ganzen Kurs li8t man betont von den Wirklichkeiten ausgehen, in denen der
Student sein Christentum lebt: Kirche und Glaube. Sorgfiltis vermeidet man jeden
Kurs und jede Arbeitsgruppe, die durch eine rein abstrakt-historische Betrachtungs-
weise einen Bruch zwischen der gelebten Glaubenswirklichkeit des Studenten und
seiner theologischen Reflexion verursachen kénnte.

Dogmengeschichte wurde bisher meist so betrieben, da man zunichst einen Graben
von Jahrhunderten aufrif und der Student nicht einmal auf den Gedanken kam, diese
fremdartigen Sitze und Auseinandersetzungen kénnten etwas mit seinem eigenen
Glauben zu tun haben. Auf der anderen Seite lehrte man Dogmatik nicht selten so,
als sei geschichtliches Werden und konkrete Umstinde fiir eine Formulierung véllig
belanglos; man tut so, als habe man die unwandelbare Wahrheit als solche in der
Hand. Und wieder ergab sich fiir den Studenten die Gefahr eines Bruches, da er sich
als geschichtlich und wandelbar erfuhr und nicht wufite, wie er die eigene Geschicht-
lichkeit mit den ewigen Wahrheiten zusammenbringen sollte. Bestenfalls blieb er
einem #uflerlichen Bekenntnis treu, das aber fiir die lebende Alltagswirklichkeit vollig
bedeutungslos war.

Der Einwand von der Exegese her macht auf eine Gefahr aufmerksam, die man sehen
muf. Aber kritische Wissenschaftlichkeit ist durch die Eingliederung der exegetischen
Vorlesungen und Arbeitsgruppen nicht ausgeschlossen; denn das Periodensystem
verfilscht keineswegs die Methode oder die Ergebnisse, wohl aber gibt es einen
Bezugspunkt, durch den auch die Exegese an den Dienst erinnert wird, den sie zu
leisten hat. Man kann hier die Frage stellen, wie weit heute noch weitreichende exe-
getische Forschung mit der Aufgabe der theologischen Ausbildung verbunden sein
kann; sie setzt ja eine Spezialausbildung und eine Reihe von Mitteln voraus, die eher
in Spezialinstituten ihren Platz haben. Aber darum wird die Exegese in der theologi-
schen Ausbildung nicht an den Ergebnissen dieser Forschung vorbeigehen kénnen.
Die Einbettung der theologischen Einzeldisziplinen in einen umfassenden Zusammen-
hang und die dauernde Bemiihung, Isolierungen zu vermeiden, weisen ebenfalls in
diese Richtung und bieten eine zusitzliche Sicherung vor persénlicher Vorliebe oder
einseitiger Willkiir.

SchluBbemerkungen

Das vorgestellte Modell ist eine Alternative zum klassischen Modell theologischer
Ausbildung, dem Traktatensystem. Dieses wire jetzt auf seinen Wert und seine
aktuellen Méglichkeiten hin zu befragen. Das kann hier nicht mehr geschehen. Was
wichtig scheint: in Zukunft sollte es die beiden (oder mehrere) Formen nebeneinander
geben. Dieses Miteinander konnte sich fiir alle Seiten anregend, korrigierend und
fordernd auswirken; die eigentiimlichen Gefahren jedes theologischen Systems wiirden
weniger leicht iibersehen und vergessen werden. Unser Modell setzt natiirlich, wo es
verwirklicht werden soll, eine gewisse Freiheit und den Willen zur Zusammenarbeit
voraus, die sich leichter in kleineren Zentren theologischer Ausbildung finden lassen als

50



in einem nicht recht iiberschaubaren Massenbetrieb, der gewdhnlich noch in die grofere
Organisationsform einer Universitit hineingebunden ist.

In ihrer konkreten Wirklichkeit unterliegen Modelle mehr oder weniger den Be-
dingungen und Gegebenheiten einer bestimmten Situation. Das darf auch bei der
vorliegenden Darstellung nicht vergessen werden, der es auf die Grundlinien eines
allerdings wirklichen Versuches ankam. Nur so kdnnen Sinn und Wert des vorge-
stellten Modells fiir eine echte Neuordnung der theologischen Ausbildung richtig er-
kannt und geniitzt werden.

ROBERT ADAM

Kirchenstatistik der USA

Zunahme der Katholiken, Abnahme der geistlichen Berufe und katholischen Schulen.

Infolge der auf verfassungsmifliger Grundlage beruhenden Trennung von Staat und
Kirche gibt es in den USA nur unvollstindige Statistiken iiber die verschiedenen
Religionsgemeinschaften. Das vom Department of Commerce, Bureau of the Census,
zuletzt im August 1970 herausgegebene Statistical Abstract of the US (Statistisches
Jahrbuch) berichtet auf Seite 41 nur von Religionsgemeinschaften mit einer Mit-
gliederzahl iiber 50.000, soweit diese berichten. Meist ist das Jahr 1968 oder das Jahr
1969 zugrunde gelegt. Vergleiche scheiden aus, weil die Zihlmethoden zu verschieden
sind. Die meisten protestantischen Kirchen (nicht z. B. die Lutheraner und die
Episkopalianer) zihlen nur Personen, die die volle Mitgliedschaft erreicht haben; so
taufen die Baptisten erst nach Vollendung des Kindesalters. Die &stlichen Kirchen
hingegen zihlen alle, die nach ihrer Nationalitit zu ihnen gehdren. Die Christlichen
Wissenschafter (Christian Scientists) geben iiberhaupt keine Zahlen bekannt, da ihnen
nach ihrer religiosen Uberzeugung das ,,Zhlen von Personen” verboten ist.

Das Year Book of American Churches gibt in der Ausgabe von 1971 fiir die katholische
Kirche folgende Zahlen bekannt (auszugsweise):

Jahr Zahl der Katholiken in Prozenten der Gesamtbevélkerung
1926 18 605 003 16,0
1940 21 284 455 16,1
1950 28 634 878 18,9
1955 33 396 647 20,3
1960 42 104 900 23,3
1965 46 246 175 23,8
1969 47 872 089 23,9

Da die Bevolkerung von 117 Millionen im Jahre 1926 auf 306 Millionen im Jahr 1970
(letzte Volkszihlung) zugenommen hat, ist das starke Anwachsen der Katholiken
deutlicher aus dem Ansteigen des Hundertsatzes, den sie an der Gesamtbevélkerung
einnehmen, zu sehen.

Nicht so erfreulich sieht die Lage des Katholizismus in anderen Richtungen aus. Das
Official Catholic Directory, hg. von P. J. Kennedy and Sons, gibt nach dem Stand vom
1. Jinner 1971 fiir das Jahr 1970 folgende Zahlen bekannt:

Die Zahl der Priester ging um 1031 zuriick auf 58.161
die Zahl der Nonnen um 7268 zuriik auf 153.645
die Zahl der Briider um 1467 zuriick auf 10.156

4" 51



