B Y~ ™

O

[T

WOLFGANG JUNGSCHAFFER
Methoden und Inhalte der Meditation

1. Der eindimensionale Mensch

Jeder sieht sich heute vor die Notwendigkeit gestellt, viele Rollen leben zu miissen.
Sie sind aufgegeben durch den Beruf, die Zugehdorigkeit zu sozialen Gruppen, die
konkrete Stellung im Betrieb (Chef, Kollege, Untergebener), durch die Familie (Gatte,
Vater, Verwandter). Das gesellschaftliche, kirchliche und politische Leben verlangt vom
einzelnen ein vielseitiges Verhalten, dessen Komponenten koordiniert, dessen Kon-
flikte ausgetragen werden miissen. Dazu kommen die allgemeinen Forderungen unserer
Gesellschaft: Wir leben in einer Leistungsgesellschaft. Das Leistungsdenken bestimmt
nicht nur den Beruf, sondern allzusehr auch die privaten Lebensbereiche (z. B. Sport,
Reisen). Wir leben in einer Konsumgesellschaft. Die Werbung zwingt uns vieles auf.
Lebensstandard und sozialer Status zwingen wieder zu héherer Leistung. Unsere Zeit
ist gekennzeichnet dufch stindige Zunahme von Information. 1970 wurden 500.000
Buchtitel verlegt mit einer Auflage von 7 bis 8 Mrd. Exemplaren. Von 1950 bis 1970
hat sich die Zahl der jdhrlich herausgegebenen Buchtitel verdoppelt, die Auflage ver-
dreifacht (UNESCO-Bericht). Ahnlich ist die Lage auf dem Zeitschriftenmarkt. Andere
Massenmedien nehmen uns noch mehr in Anspruch: Wer sich nicht stiindig iiber das
grofle Weltgeschehen, die nationalen und lokalen Belange informiert, ist unméglich.
Die Bildungsgesellschaft erfordert stindige berufliche und auBerberufliche Weiterbil-
dung, die technische Gesellschaft verlangt Orientierung in Biirotechnik, Unterrichts-
technologie, Haushaltstechnik, Auto etc.

David Riesmann! hat den modernen Menschen charakterisiert als den ,,aulengesteuer-
ten”, dessen BewuBltsein die Welt wie ein Radargeriit abtastet. Die empfangenen
Signale steuern ihn auf der Linie des geringsten Widerstandes zum optimalen Erfolg.
Signal- und Reiziiberflutung lassen den Menschen in der pluralistischen Gesellschaft
nicht mehr zu sich selbst finden. Von Marcuse stammt das Wort vom ,,eindimensio-
nalen Menschen”. Dieser ist vom bloflen Rollenverhalten bestimmt, das die Gesell-
schaft von ihm erwartet und vom puren Zweckmiigkeitsdenken. Die Welt nimmt er
nur noch wahr, soweit sie fiir ihn zuhanden ist, sich dem Zugriff darbietet.

Jeder ist heute der Gefahr ausgesetzt, der verkiirzte, eindimensionale Mensch zu wer-
den, ,,der die Welt nur noch als das Material seiner technischen Handhabung betrachtet
und sich nur noch von den Fragen leiten liit: Wie mache ich es? Wie funktioniert
es? Wozu gebraucht man das? Welchen praktischen Wert hat es??” Selbst die Be-
zichungen zum Mitmenschen werden auf diese Denk- und Verhaltensweise reduziert,
das religiése und kirchliche Leben unserer Tage bleibt davon nicht unberithrt. Das
grofle Unbehagen, das sich allenthalben breitmacht, die Resignation einerseits und das
hektische Treiben andererseits ist nicht zuletzt durch die seelische Verkiimmerung
verursacht. Wir miifiten wieder lernen, der Welt in und um uns in einer Weise zu
begegnen, die iiber das Niitzlichkeitsdenken hinausgeht. Man kann die Dinge ab-
sichtslos wahrnehmen, wie sie uns in ihrem Eigenwert gegeniibertreten, sich von der
Seinsfiille beeindrucken lassen, die sie in sich tragen. Wenn wir das Sein so in uns
hereinnehmen, beginnt die Seele auch in ihren Tiefen lebendig zu werden, neue
Krifte stromen dem Leben zu. Nach C. G. Jung ist der Mensch auf ein ganzheitliches
Menschsein angelegt, kann aber nur einen Teil seiner Anlage verwirklichen, der
unverwirklichte Teil bleibt im ,Schatten”. Es ist allzuviel Schatten im Menschen von
heute, das Meditieren kann viel dazu beitragen, ihn aufzuhellen.

1 D. Riesmann/R. Denny/ N. Glazer, The lonely Crowd, dtsch. Die einsame Masse, Ham-
burg 1968.
2 G. Scherer, Plurale Gesellschaft und Sinnerfahrung, Essen 1965, 25.

97



2. Psychologische Ortsbestimmung der Meditation

Um die Bedeutung des Meditierens aufzuzeigen, empfiehlt es sich zunichst, kurz die
Grundstrukturen des menschlichen Seelenlebens® darzustellen, wobei man sich aller-
dings des Modellcharakters der Darstellung bewufit bleiben muf. Besonders ist zu
beachten, dafl die Schichten der seelischen Struktur kein getrenntes Eigendasein fiihren.
Was in einer Schicht geschieht, wirkt immer positiv oder stérend in die anderen
Das seelische Leben vollzieht sich in drei Bereichen: Grundschicht, Zentralbereich und
Denkbewufitsein. Die Grundschicht steuert das vegetative Leben: Atmung, Kreislauf,
Stoffwechsel, biologische Geschlechtlichkeit. In der Grundschicht liegt das UnbewuSte,
die Fiille der Bilder von persénlichen Erlebnissen besonders aus der Kindheit und
das kollektive Unbewuflte mit den Archetypen, allgemein-menschlichen ,,Urbildern”
von grofler seelisch bewegender Kraft. Im Zentralbereich vollzieht sich die gesamt-
menschliche Integration. Im Gewissen, in dem sich der Mensch als verantwortlich erlebt,
und im Gemiit, in dem er die Werthaftigkeit erspiirt, liegt die personale Mitte. Sie ist
mit der Grundschicht durch die Affekte und mit dem DenkbewuBtsein durch die Einbil-
dungskraft verbunden. ,Die Wahrnehmungsweise im Zentralbereich kénnte man cha-
rakterisieren mit Kennzeichnungen wie: unmittelbar, ganzheitlich, aufnehmend, verwei-
lend, begegnend, umkreisend!.” Diesen Bereich meint die Hl. Schrift und oft auch der all-
gemeine Sprachgebrauch, wenn von Herz bzw. Herzhaftigkeit gesprochen wird. Er ist der
Ort ganzmenschlicher Begegnung mit dem Du und den Dingen. Im Bereich des Denk-
bewuBtseins schliefllich vollzieht sich das logisch-rationale, diskursive, kritisch unter-
scheidende, distanzierte, abstrahierende Denken und das die konkreten Dinge an-
packende Wollen.

Diese Darstellung . zeigt uns, welcher Gefahr wir heute zu erliegen drohen: Wir
finden nicht mehr in die Tiefe der Personmitte, weil wir voll und ganz und mit
Leidenschaftlichkeit dem Intellekt verfallen sind. Das Menschsein ist uns ,zu Kopf
gestiegen”, das DenkbewuBtsein ist selbstindig geworden und die Triebhaftigkeit
fiihrt ebenso ihr Eigendasein. Der Gefahr dieser Zerrissenheit war der Mensch schon
immer ausgesetzt, noch nie aber in dem Maf8 wie heute. Es ist daher ein Gebot der
Zeit, sich um gesamtmenschliche Integration in der Personmitte zu bemiihen.

3. Meditation als Sammlung und Begegnung

Die Meditation strebt diesem Ziele auf dem Weg der Sammlung und Begegnung zu.
In der Sammlung wird das Bewufltwerden des Ich angestrebt, das Einkehren bei sich
selbst, das Erleben der leiblich-seelischen Ganzheit. Man kénnte auch negativ formu-
lieren mit der alten aszetischen Terminologie: Das ,Ausgegossensein”, die ,Zer-
streutheit” soll abgelegt, das BewuBtsein soll von den vielen Dingen der Auflenwelt,
die es beherrschen, abgezogen werden. Man soll fiir die Zeit der Meditation zunichst
einmal die Sorgen und Interessen an der tiglich und stiindlich uns bedringenden
Umwelt lassen. Ferner ist es notwendig, sich korperlich zu entkrampfen und zu ent-
spannen, um in der Ruhe sich selbst zu spiiren, seine Mitte, sein Inneres. Fiir diese
Seite der Meditation konnen wir viel vom Osten lernen®. Wenn man sich von der
Zerstreutheit, von den augenblicklichen Sorgen und Interessen befreit und zu seinem
Ich gefunden hat, kann man der Wirklichkeit mit voller Teilnahme der personalen
Mitte begegnen.

Was mit dieser Begegnung gemeint ist, hat wenigstens anfangsweise jeder als Kind
erfahren. Im Meditieren wird nicht eine kiinstliche, duBerlich iibergestiilpte Praxis

3 Im AnschluB an J. Bours, a. a. O., Ph. Lersch, Aufbau der Person, Miinchen!® 1966, bes.
530 ff., A. Vetter, Personale Anthropologie, Miinchen 1966.

4 Bours, a. a. O., 241.

5 Vgl. Dechanet, a. a. O.

98



]

geiibt, sondern freigelegt, was im Menschen schlummert, aber meist im Laufe der
Zeit erstikt wurde. Philipp Dessauer® nennt die staunend bewundernde Welterfah-
rung des Kindes ,native Meditation”. Wenn es ein Tier anschaut, ein Boot am See
beobachtet, wenn es beim Sandspielen immer und immer wieder den Sand durch die
Hinde rinnen liBt, dann meditiert es, d. h. es nimmt eine Welt ganz in sich auf,
lift sie ohne Ablenkung durch Zweckdenken auf sich wirken und ist begliickt von
der Begegnung mit dem Seienden. Deutlich sichtbar wird das Meditieren des Kindes
beim Spiel mit ganz einfachen Spielsachen, beim Anschauen von Bildern und Héren
von Geschichten. Auch der Erwachsene hat, wenn er nicht ganz abgestumpft ist,
spontan seine meditativen Erfahrungen etwa im Erleben einer Landschaft, eines
Kunstwerkes, in der echten Begegnung mit einem Du.

Wird nun systematisch durch bewufite Sammlung in der Personmitte der Bewuft-
seinszustand der meditativen Erfahrung herbeigefiihrt, so ist das Meditation. In der
Ostlichen Meditation (Yoga und Zen) liegt das Schwergewicht auf dem Weg der
Sammlung, des Freiwerdens des Ich, ja vom Ich im Nirwana. In der westlichen und
christlichen Meditation ist die Begegnung mit dem Seienden von gréflerer Bedeutung,
in der christlichen die Begegnung mit dem in Jesus Christus offenbar gewordenen
Gott. Ein weiteres Eingehen auf die Problematik ist in diesem Rahmen nicht méglich.

4. Der Weg der Sammlung (Methoden der Meditation)

Im folgenden seien einige methodische Hinweise zur Sammlung gegeben. Zuerst stellt
sich die Frage nach dem nétigen Zeitaufwand. Kann man auch kurze Entspannungs-
und BewuBtseinsiibungen in zwei bis drei Minuten am Schreibtisch in der Kanzlei,
beim Gehen oder Warten machen, so sollte man sich doch ab und zu fiir eine griind-
liche Meditation eine halbe Stunde oder mehr Zeit nehmen. Niemand soll sich beziiglich
der Zeiteinteilung von vornherein einen Zwang auferlegen, sondern die ihm am besten
zusagende Einteilung herausfinden. Zur leichteren Einstimmung ist es sehr wertvoll,
immer im selben Raum der Wohnung und am gleichen Platz zu meditieren. Vor Beginn
soll man fiir gute, frische Luft im Raum sorgen. Wenn in der Wohnung die nétige
Ruhe fehlt, empfiehlt es sich, in der Kirche, im Garten oder in der frefen Natur zu
meditieren.

Die wichtigsten Hilfen fiir die Sammlung sind: Richtige Haltung, richtiges Atmen und
Fiihlen der Korperlinien. Man setze sich auf einen normalen, nicht zu weichen Sessel,
dessen Sitzfliche sich ungefihr in Kniehthe befindet, stelle die Fiile nebeneinander
normal auf den Boden, so daf die FuBfliche bequem entspannt aufliegt. Oberkérper
gerade halten. Nicht Brust herauspressen, sondern Schultern locker hingen lassen,
Arme ganz locker, die Hinde auf die Schenkel oder um den Bauch legen. Nacken
gerade halten, mdglichst in gerader Verlingerung der Wirbelsiule. Nicht ,,Kopf hoch”,
sondern gerade. Nicht an Riickenlehne anlehnen, Die Wirbelsiule soll dem Ober-
kérper Halt geben und tut das gerne. ,

Damit ist die Voraussetzung gegeben zum richtigen Atmen. Es beginnt mit dem Aus-
atmen. Dazu wird der Bauch eingezogen und dann auch noch die Brust zusammen-
gedriickt, bis alle Luft entwichen ist. Ausatmen am besten durch die Nase. Das Ein-
atmen beginnt mit dem Herauspressen der Bauchwand, wodurch das Zwerchfell nach
unten gezogen wird und die Luft in die weiten unteren Partien der Lunge einstrémt.
Durch weiteres Einatmen wird dann auch noch der obere Brustraum gefiillt. Schon
nach einigen Ubungen wird man die wohltitige Wirkung der Tiefatmung spiiren, voll-
ends aber erst, wenn man sich daran gewShnt hat.

Eine Atemiibung, die sehr viel zur BewuBtseinssteigerung beitragen kann, ist das
Anhalten des Atems. Zuerst ganz ausatmen, dann 2 Sekunden einatmen, 8 Sekunden

8 Die naturale Meditation, Miinchen 1961.

99

7*



anhalten, 4 Sekunden ausatmen. Man sollte diese Ubung, wenn man noch nicht daran
gewdhnt ist, nur einigemale nacheinander machen.

Eine weitere Hilfe zur Sammlung ist das Fiihlen von Ké&rperlinien. Im autogenen
Training werden zhnliche Ubungen zu Heilzwecken angewandt. Es geht dabei einfach
darum, das BewuBtsein auf gewisse Stellen und Linien des Kérpers zu richten. Beim
Sitzen auf dem Sessel, im Liegen oder in anderen Kérperstellungen wirkt das Erleben
des Kérpers in seiner ganzen Linge sehr entspannend: Konzentration auf Schidel-
dach (Innenseite), abgleiten iiber Hinterhaupt, Nackenwirbel, Riickenwirbel, Kreuz,
Hiifte, linker Oberschenkel, Unterschenkel, Ferse, Vorful, Zehen. Dann rechter Ober-
schenkel etc. Fortsetzen: linke Schulter, Oberarm, Unterarm, Hand, Finger, Finger-
spitzen; dann rechte Schulter etc.

AbsdhlieBend sei nochmals auf den Sinn dieser Ubungen hingewiesen. Der Mensch, der
eine leiblich-seelische Ganzheit ist, wird auch seelisch und geistig leichter zur Mitte
finden, wenn er seine leibliche Mitte und Ganzheit bewuBit erlebt. Fiir uns ist es
selbstverstindlich, da das Bewufltsein seinen Sitz im Kopf hat. Wir haben das
logisch-rationale DenkbewuBtsein so verabsolutiert, da8 uns das Leben aus der
personalen Mitte und seelischen Grundschicht fremd geworden ist. Beide Bereiche
gehdren aber zum ganzen Menschsein und die Verkiirzung auf die eine Dimension
des Denkbewuftseins richt sich bitter, nicht nur durch geistige Oberflichlichkeit, son-
dern auch durch Neurosen, Kreislauf- und Organschiiden.

Die Alten wufiten um die Bedeutung der Mitte. Das Wort ,Meditation” kommt von
der Wurzel ,Medium”. Bei den Griechen galt das Zwerchfell als Sitz des Denkens.
In der Bibel heifit es, daB Gott den Menschen ,,auf Herz und Nieren priift” (Ps 7, 10),
die starke Frau , giirtet mit Kraft ihre Lenden” (Spr 31, 18), gotische Statuen betonen
in der S-Linie die Kérpermitte. Wie sehr Atmung und Bewuftsein zusammenhingen,
zeigt das hebriische Wort ,,Ruach”, das griechische ,Pneuma” und das lateinische
,Spiritus”. Sie bedeuten: Wind, Atem, Hauch, Geist.

5. Der Weg der Begegnung (Inhalte der Meditation)

Bisher wurde iiber die Bedeutung von Meditation in unserer Zeit, ihre Funktion in
der Struktur des menschlichen Seelenlebens sowie iiber Methoden der Sammlung
gehandelt. Meditation vollendet sich aber erst in der Begegnung mit dem Sein.
Wir wollen Erscheinungen unseres Lebens und unserer Welt ganzheitlich erleben, nicht
nur mit dem Denkbewufltsein. Nun gibt es im Seelenleben eine Kraft, durch die
Gegenstinde des DenkbewuStseins zu Erlebnisinhalten in der personalen Mitte wer-
den konnen. Diese Fihigkeit vermag das personale und kollektive UnbewuBte und
damit starke emotionale Krifte zu aktivieren. Diese integrierende Kraft des seelischen
Lebens ist die Imagination, Phantasie, Einbildungskraft. Sie ist rezeptiv, produktiv
und reproduktiv. Bei der Wahrnehmung trennen und vereinen wir die Eindriicke der
Gegenstinde gemifl unserem personlichen Denk- und Bezugssystem. So sind wir im
Aufnehmen schon produktiv. Der Maler sicht das Weizenfeld anders als der Agrar-
ingenieur. Wer sein Leben aus der personalen Mitte gestalten will, mu Raum schaffen
fir die rezeptiv-produktive Kraft der Einbildungskraft, d. h. sehen und horen in
zwedkfreier, absichtsloser Aufnahmebereitschaft.

Von grofter Bedeutung fiir die Meditation ist die reproduktive Phantasie. Sie vermag
die in unserem Gedichtnis ruhende Welt des personlich Erlebten und kollektiven
Unbewuflten zu aktivieren und zwar im Erlebnis von Bildern, das vom Mitschwingen
der emotionalen Krifte der seelischen Grundschicht begleitet wird. Der Mensch erlebt
sich dabei als Ganzheit von Leib und Seele, Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.
Wir verstehen, da8 in der augustinischen und ignatianischen Spiritualitit der Memoria
eine zentrale Stellung zukommt. Augustinus? schreibt dariiber in den Confessiones
X, 17:

7 A. Augustinus, Bekenntnisse, {ibertragen von C. H. Perl, Paderborn® 1953, 258,

100



~Grof ist die Kraft des Gedichtnisses, mein Gott, ein schauererregendes Ritsel ist seine
tiefe, endlose Vielfalt; und das ist der Geist, und das bin ich selbst! Was bin ich also,
mein Gott? Was ist mein Wesen? Ein mannigfaltiges vielartiges Leben von einer letzten
Unermeflichkeit. Siehe die unzihlbaren Gefilde, Grotten und Hohlen meines Ged&dcht-
nisses, die unzihlbar voll sind von Gattungen unzihlbarer Dinge, einmal in Bildern, wenn
es um Korper geht, einmal im Vorhandensein, wenn es Kiinste sind, einmal in wer weif3
was fiir welchen Begriffen oder Bezeichnungen, wenn es sich um Regungen des Geistes
handelt, die das Geddchtnis festhilt, auch wenn der Geist sie nicht erleidet, weil, was auch
immer im Gedichtnis lebt, im Geiste ist; all das durchlaufe ich und fliege da und dorthin,
dringe ein, so tief ich kann und komme nie ans Ende: so groB ist die Kraft des Gedichtnis-
ses, so grof ist die Kraft des Lebens im Menschen, der sterblich lebt!”

Uber die Begegnung mit dem einzelnen Seienden schreitet der Meditierende hinaus
zur Begegnung mit dem ens a se, mit Gott, der alles in allem ist. Augustinus berichtet

von dieser Erfahrung, die er beim letzten Gesprich mit seiner Mutter in Ostia machte:

,Und als uns das Gesprdch bis zu jener Sicht gefiihrt hatte, wo keine Ergdtzung der
fleischlichen Sinne mehr, sie mochte noch so grof sein und in noch so hellem kérperlichem
Licht erstrahlen, mit der Wonne jenes Lebens verglichen werden konnte, ja auch nur wiirdig
erschien, neben ihr genannt zu werden: da erhoben wir uns in immer glithenderer Regung
zu dem Sein selbst und durchschritten wie auf Stufen die Korperwelt mitsamt dem Himmel
selbst, von dem aus Sonne, Mond und Sterne auf die Erde herableuchten. Und stiegen noch
hoher in unsrer inneren Betrachtung, sprachen und bewunderten Deine Werke, gelangten
zu unsrer Vernunft und iiberschritten auch sie, um jenes Reich der unerschipflichen Fiille
zu beriihren, wo Du Israel in Ewigkeit weidest mit der Nahrung der Wahrheit und wo die
Weisheit das Leben ist, durch die alles geworden, was gewesen und was sein wird, und die
selbst nicht wird, sondern so ist, wie sie war, und immer so sein wird. ...Und wihrend
wir noch dariiber sprechen und danach gieren, da riihren wir plotzlich etwas an jenes
Reich mit einem einzigen vollen Herzschlag. Wir haben aufgeseufzt und die Erstlinge des
Geistes daselbst gebunden zuriidkgelassen und sind zum Lirm unseres Mundes zuriick-
gekehrt . . .8

Nach diesem Ausblick wenden wir uns wieder dem Weg zu. Was kann meditiert
werden, welche Formen gibt es? Lebendige Meditationsinhalte kommen uns aus der
Natur zu, aus dem Bereich der Mitmenschlichkeit und des eigenen Selbst. SchlieBlich
ist iiber die Wort~, Bild- und Symbolmeditation zu sprechen. Ein ausfiihrliches Beispiel
einer Naturmeditation bietet Klemens Tilmann®, indem er zur Besinnung vorlegt,
was Luft als Atem dem Menschen bedeutet (Lebensgrundlage, Verbindung mit dem
Seelenleben in Freude, Aufregung, Schreck, Ruhe), Luft bricht die Lichtstrahlen (Son-
nenuntergang, Gold des Abends, Morgenréte), sie trigt Schall und Sprache (im
Dialog, Konzert), ermdglicht den Vogelflug, den Flug der Bienen. Die Luft bringt den
Regen, bietet Wirmeschutz, Nahrung fiir das Feuer. Luft als Wind, Sturm, Orkan,
Windstille. Luft ist Sinnbild fiir den Heiligen Geist. Ahnlich kann etwa Wasser, Erde,
Feuer, das Weltall, eine Landschaft meditiert werden. Entscheidend dabei ist, dafi
alles moglichst im Bild gesehen und bei den Bildern verweilt wird.

Ein weites und fruchtbares Feld der Meditation bilden die Mitmenschen. Eltern oder
Erzieher sollten ihre eigenen oder anvertrauten Kinder meditieren. Dabei geht es vor
allem darum, die Kinder in der Eigenstindigkeit ihrer Existenz zu sehen. Die Kinder
meditieren heilt nicht, jhren Charakter zu analysieren, sie an Normen und Wert-
mafistiben zu messen. Das alles ist gut und notwendig, aber nicht in der Meditation.
In ihr sollte man sie sich einfach vorstellen, wie sie in dieser oder jener Situation
sind (beim Spiel, Gesprich, Spaziergang, in den Auseinandersetzungen etc.) und sie
in diesem ganzheitlichen Bild einfach einmal als Wesen sui generis innerlich anneh-
men. Man kann dadurch starke, ungute Identifikationen und Projektionen abbauen,
die den wirklich herzhaften Kontakt stéren oder gar unmoglich machen. Bei wievielen
Eltern ist doch das Verhilinis zu den Kindern verkrampft durch unbewufte Wiinsche,
Vorstellungen und Pline, die als uniiberwindliche Barrieren zwischen den Generatio-

8 Confessiones IX, 10, a. a. O., 226.
? Staunen und Erfahren als Wege zu Gott. Einsiedeln 1968, 19 ff.

101



nen liegen. Es soll damit nicht einer wertfreien, normen- und planlosen Erziehung
das Wort geredet sein. Planvolle, bewufite Erziehung ist notwendig. Sie wird aber nur
gelingen in einer gewissen distanzierten Innigkeit der Beziehung, die sich der Eigen-
stindigkeit von Ich und Du bewuBt ist. Nur wenn man sich 6fter unvoreingenommen
vergegenwirtigt, wie ein Mensch ist, wird man die rechten, spontanen Verhaltens-
weisen ihm gegeniiber einnehmen. '
Dasselbe gilt auch von der ehelichen Partnerschaft. Wieviele Menschen haben einander
nichts mehr zu sagen, weil ihre Erlebnisfihigkeit verschiittet ist. Die Meditation des
Partners kann jene Distanz geben, aus der heraus erst wieder Anziehungskraft wirken
kann. Eheliche Gemeinschaft griindet in der Gemeinsamkeit des ganzen Lebens. Die
Meditation fritherer gemeinsamer Erlebnisse vermag Gemeinschaft zu stirken. Ver-
gleichen wir, wie Gedichtnis in der Bibel verstanden wird: In der Gedichtnisfeier wird
das Erinnerte und Gefeierte wirklich gegenwirtig. Memoria erinnert nicht nur an
Gemeinschaft, sondern schafft sie neu.

Von groBem Wert ist es auch, andere Menschen zu meditieren: Freunde, Menschen,
mit denen man beruflich zu tun hat oder die sonst irgendwie beeindrucken. Eine kost-
liche Meditation iiberliefert uns Augustinus im 6. Buch der Confessiones, Kap. 61°.

Wie elend war ich daher selbst, und wie hast Du es gefiigt, dafl ich mir meines Elends
gerade an jenem Tag bewuBt wurde, an dem ich die Laudes fiir den Kaiser vorbereitete,
worin nichts als Liige gesagt wurde, damit mir, dem Liigner, von den Wissenden Beifall
geklatscht wiirde! Mein Herz keuchte unter diesen Sorgen und glithte im Fieber verzehren-
der Gedanken, als ich durch eine Strae in Mailand ging und einen armen Bettler erblickte,
der, anscheinend schon recht betrunken, scherzte und sich freute. Ich stéhnte auf und sagte
zu den Freunden, die mich begleiteten, da wir doch mit all unseren Bemiihungen, mit
denen ich mich damals herumqualte, ... auch nichts anderes wollten, als zu derselben harm-
losen Freude zu gelangen, in der uns jener Bettler lingst iibertroffen hatte, wihrend wir
sie wahrscheinlich nie erleben wiirden. Denn was der blof mit den paar erbettelten Miinzen
erlangt hatte, nimlich die Freude eines zeitlichen Gliicks, das suchte auch ich mit all den
miihseligen Winkelziigen und auf so vielen Umwegen. Gewi8 war das nicht die wahre
Freude, aber die ich in meinem Ehrgeiz suchte, war noch falscher. Er war jedenfalls guter
Dinge, ich war in Angst, er war sicher, ich verzagt. ... Ich hatte kein Recht, mich iiber ihn
zu erheben, weil ich gelehrter war als er, denn das schuf mir keine Freude, sondern ich
suchte mit meiner Gelehrsamkeit den Menschen zu gefallen, nicht um sie zu belehren, blo
um ihnen zu gefallen. Und deshalb hast Du auch mit dem Stecken Deiner Zucht mein
Gebein zermalmt.” )

Freilich liegt hier keine eigentliche Meditation eines Mitmenschen vor, sondern ein
etwas erweiterter meditativer Blick auf ihn. Aber das Beispiel macht uns zwei bedeu-
tende Aspekte des Meditierens offenbar: Es fiihrt den gliubigen Menschen letztlich
zum Grund aller Dinge, zum lebendigen Gott und zu einer hsheren Form des

Bewuftseins und Erkennens seiner selbst.

Damit sind wir bei einem weiteren Gegenstand der Meditation angelangt, dem eigenen
Leben. Viele Menschen leiden heute unter der vermeintlichen Sinnlosigkeit ihres Da-
seins. Auch Christen sind davor nicht gefeit. Vielleicht versuchen sie, sich nur allzu-
schnell mit groBen Hoffnungen zu trdsten, ohne sie in ihrem konkreten Lebens-
bewufltsein zu verankern. Sie sollten zunichst einmal meditieren, dal sie sich vor-
finden, in ihrer Einmaligkeit existieren, ochne gefragt zu sein, ob sie wollen oder nicht.
Die Existenz ist einfach eine Gegebenheit. Jeder ist sich aber gegeben als ein Entwurf,
ein Material, eine Aufgabe zur Selbstverwirklichung im seelischen, kérperlichen und
sozialen Bereich. Es hat keinen Sinn, diese Tatsache nicht zur Kenntnis nehmen zu
wollen. Man muf sich sehen und annehmen mit seinen positiven Eigenschaften wie
seinen Fehlern. Wer zu Kleinmut und Verzagtheit neigt, soll die freudigen Abschnitte
in seinen grofen Lebenslinien bis ins Detail meditieren: erfreuliche Begebenheiten und
Zustinde im beruflichen Leben, von der Schulzeit an bis zum Lebensabend; in der

10 A, a 0,129,

102



mitmenschlichen Begegnung seit der Kindheit; konkrete begliickende Erlebnisse von
Natur und Kultur. Sogar die Erinnerung an friihkindliche Erlebnisse kann sehr
begliickend sein. In der Erinnerung wird meine ganze Existenz gegenwirtig. Dazu
gehort eine bestimmte Sommerwiese, ein Bach, die Bucht eines Sees ebenso wie ein
beruflicher Erfolg.

Man soll sich annehmen, wie man ist, — auch mit seinen Fehlern und Schwichen.
Vielleicht haben wir so manche Erfahrungen der Vergangenheit nicht bewiltigt, eigene
Fehler, fremde Schuld und Unvernunft, die sich an uns versiindigt haben, Schick-
salsschlige oder angeborene Minderwertigkeiten. Solche Brocken blodkieren unser
Leben und wir verstehen nicht, wieso wir so miide sind, apathisch oder aggressiv.
Die Zukunft wird dann grau in grau gesehen, die Gegenwart vergiftet, man lebt
dahin wie eine Marionette ohne innere Anteilnahme. In der Meditation sollten wir
auch diese dunklen Punkte klar ins Auge fassen, wohl bedenkend, daf es nur Punkte
sind oder Linien, neben denen es auch die hellen Linien in unserem Leben gibt.
Eine helle Linie auf jeden Fall: Die Linie des fiir mich Mensch gewordenen Gottes.
Er ging seinen Kreuzweg bis Golgotha, um mir zu zeigen, da8 ein Lebenskreuzweg
nicht sinnlos ist. Sein Leben war doch menschlich gesehen wirklich verpfuscht: Ein
Genie lebt an die drei Jahrzehnte als Zimmermann, dann kurze Zeit als Wander-
prediger, — unverstanden, und wird hingerichtet. Wenn Gott solche Sinnlosigkeit
ertrdgt, muB doch auch die Sinnlosigkeit unseres Daseins einen Sinn haben. Solite
jemand durch das Meditieren noch tiefer als zuvor in Dunkelheit geraten und nicht zu
den positiven Linien vordringen kénnen, miite er die Hilfe eines Psychotherapeuten
suchen.

Das christliche Meditieren it sich mit den Worten Augustinus!! umschreiben: ,red-
eamus ad cor et inveniamus eum.” Wir kénnen Gott finden iiber die Meditation des
Mitmenschen, der Natur, unseres eigenen Lebens. Jede ausfiithrliche Meditation des
glaubigen Menschen wird zu ihm fithren. Als Christen sollten wir aber auch direkt
den sich uns offenbarenden Gott suchen. Was konnte besser Zugang zu ihm schaffen
als sein Wort, selbst wenn es uns im Menschenwort des Evangelisten iiberliefert ist.
So wird die Wortmeditation im christlichen Raum immer eine grofe Rolle spielen.
»Wortmeditation will sagen, da ein Wort, ein Satz oder auch ein lingerer Text den
Keimling bildet, der durch seinen reichen Gehalt die meditierende Bewegung auslost
und vorantreibt, der ihr Nahrung bietet, der sich in ihr entfaltet'2.” Zu beachten
ist dabei, daB8 schon vor Beginn der Meditation das Quellwort, die Schriftstelle oder der
Text einer Dichtung bereitgestellt sein soll und nicht erst gesucht werden muf. Die
Worte miissen in der Tiefe ansprechen und in einer lebendigen Beziehung zum eigenen
Leben stehen. Ignatius von Loyola empfiehlt die rhythmische Meditation, z. B. des
~Vater unser”. Man soll bei jedem Atemzug ein Wort oder eine Wortgruppe beten.
Daraus wird von selbst die verweilende Meditation werden, das lingere Auskosten
eines besonders packenden Wortes. Worte, von denen man sich in seiner individuellen
Eigenart ganz besonders im guten Sinn ,betroffen” fiihlt, sollte man oft auskosten in
wiederholter Meditation. Sie kénnen einen das ganze Leben hindurch begleiten. Neben
der HI. Schrift steht fiir die Wortmeditation das weite Feld der religisen und profanen
Literatur offen.

Viel groBeres Gewicht als bisher wird in Zukunft die Bildmeditation erlangen. Es kann
nicht ohne Einfluf} auf Perzeption, Wahrnehmung und Denkweise bleiben, wenn schon
heute in den Lindern der technischen Zivilisation die Kinder durchschnittlich zwei
Stunden fernsehen!®. Nach dem zwar umstrittenen, aber doch von allen Fachleuten

1 Conf. IV, 12, a. a. O., B5.
12.7, Lotz, a. a. O.; 109,
13 Vgl. F. Zéchbauer, Verkiindigung im Zeitalter der Massenmedien, Miinchen 1969.

103



fiir diskussionswiirdig erachteten Kommunikationswissenschafter McLuhan wird das
geistige Verhalten -einer Epoche von ihren vorherrschenden Kommunikationsmitteln
geprigt und zwar gar nicht so sehr von den Inhalten als von den Medien selbst.
Durch Fernsehen, Film und Illustrierte wird der Mensch in zunehmendem Mafe
Bilder aufnehmen, in Bildern assoziieren und von ihnen gesteuert. Spiritualitit und
Verkiindigung miissen diesem Umstand Rechnung tragen. Fiir die Bildmeditation gilt
dasselbe wie fiir die Wortmeditation: Es miissen Bilder ausgewdhlt werden, die
Wesentliches aussagen und Begegnung mit der Wirklichkeit in der personalen Mitte
erschlieBen. Angesichts einer Vielzahl von Bildern kann das BewuBtsein nicht gesam-
melt bleiben. Man soll daher bei einer Meditation nur ein Bild vornehmen, bei
diesem aber auskostend verweilen.

AbschlieBend sei noch einiges zur Symbolmeditation gesagt. Symbol ist in unserem
Zusammenhang nicht einfach ein durch Konvention festgelegtes Zeichen fiir einen
Sachverhalt wie ein mathematisches Symbol, ein chemisches Zeichen oder ein Werbe-
zeichen fiir eine Ware. Symbol ist vielmehr eine Darstellung, die durch Reduktion
auf Wesentliches den innersten, verborgenen Sinn des Gemeinten so ins Bild bringt,
daB er uns im Bereich der personalen Mitte und der seelischen Grundschicht in Be-
wegung versetzt. Diese Bewegung kann schon beim ersten Wahrnehmen eintreten
oder erst nach lingerem Meditieren. Von groBer Kraft sind die biblischen und alt-
christlichen Symbole: Brot, Wein, Weinstock, guter Hirt, Lamm, Kreuz u. a.M,

6. Meditation, Liturgie und Verkiindigung

Ohne Innerlichkeit gibt es keinen Existenzvollzug aus dem Glauben. Weder in der
vertikalen Richtung zu Gott noch in der horizontalen zum Mitmenschen werden wir
weiterkommen, wenn wir nicht von innen her bewegt sind. Ohne Gebet aus dem
Herzen wird auch die Erneuerung der Liturgie nicht die gewiinschten Friichte bringen.
Sie bedarf der individuellen Spiritualitit und der meditativen Elemente: Stille, Bild
und Musik. Durch lange, ausschlieBlich verbale Darbietungen im Gottesdienst wird
das Aufnahmevermogen iiberfordert und Oberflichlichkeit anerzogen. Zur lebendigen
Gestaltung von Gottesdiensten kinnten Bildmeditationen viel beitragen. Wenn auch
dort und da schon erste Schritte in dieser Richtung getan werden, so ist doch noch
viel Arbeit zu leisten. Kirchliche Bildstellen, katholische Verlage, Seelsorgeimter, inter-
essierte und befihigte Gruppen sollten den theologischen und kiinstlerischen Erforder-
nissen entsprechende Hilfen fiir die Praxis ausarbeiten. Das romische Verbot der
Verwendung von audiovisuellen Medien bei der Eucharistiefeier bezieht sich nicht auf
Wortgottesdienste. Vielleicht wird es einmal gemildert oder zuriikgenommen, wenn
qualitativ hochstehende und erprobte Programme angeboten werden.

In der Predigtliteratur wird heute meist im Anschluf an die Exegese Material zur
Meditation vorgelegt!®. In der Praxis wird aber oft ein ausfiihrliches Meditieren im
eigentlichen Sinn des Wortes schon rein aus Zeitmangel schwer moglich sein. Wer
unter dem Zwang des Terminkalenders und im Hinblick auf die Gestaltung einer
konkreten Predigt meditieren will, wird kaum die rechte Sammlung finden. Man sollte
daher den auf die Exegese folgenden Abschnitt der Predigtvorbereitung besser , Pre-
digtbesinnung” nennen. Freilich soll diese, wenn sie auch nicht Meditation im eigent-
lichen Sinn des Wortes ist, doch in doppelter Hinsicht meditativ sein. Einmal weil der
Gegenstand méglichst existenziell, lebendig und ganzheitlich bewuft sein soll und
zum anderenmal, weil der Prediger dabei stindig seine Gemeinde im Blick behalten
muB. Die stindige meditative Vergegenwirtigung seiner Horerschaft inspiriert den
Prediger schon wihrend der Vorbereitung, so daB er die rechten Akzente setzen, die
passende Form finden und MiBverstindnisse verhindern kann. Nach solcher Vorberei-

" Vel. . Lotz, a. a. O., 218221,
15 Vgl. z. B. Br. Dreher, Neues Predigtwerk, Graz 1970/71.

104



tung wird der Prediger dann seiner Gemeinde das Evangelium im lebendigen, virtuel-
len Dialog verkiindigen koénnen und vor dem Abgleiten in einen sterilen Kanzel-
monolog bewahrt bleiben.

Meditation ist nicht religitses Hobby resignierter Individualisten, die sich vor dem
Anspruch der Zeit in Beschauung fliichten, sondern vertiefte Begegnung von Wirklich-
keit und Glaube in der Personmitte, woraus tragfihige christliche Verantwortung und
Weltgestaltung entspringt.

LITERATUR

J. Bours, Von naturaler zu christlicher Meditation, in: Lebendige Seelsorge, 18 (1967),
238—244.

J. M. Dechanet, Yoga fiir Christen, Luzern 1957.

Ph. Dessauer, Die naturale Meditation, Miinchen 1961.

]J. Lotz, Einiibung ins Meditieren am Neuen Testament, Frankfurt 1967.

K. Tilmann, Staunen und Erfahren als Wege zu Gott, Einsiedeln 1968; ders., Die Fiihrung zur
Meditation, Einsiedeln ®1972.

G. Volk, Entspannung, Sammlung, Meditation, Mainz 1970.

PETER BREITENSTEIN
Der Sinn des Lebens

Ein religionsphilosophischer Versuch, davon verstiindlich zu reden.

»Wozu sind wir auf Erden?”, fragt der katholische Schulkatechismus, und die Antwort
lautet ebenso apodiktisch wie unexistentiell: ,Wir sind auf Erden, um Gott zu er-
kennen, ihn zu lieben, ihm zu dienen und einst ewig bei ihm zu leben.” Sicher steckt
in einer solchen Formel etwas Richtiges. Sie ist aber insofern falsch, als sie vortduscht,
eindeutig und zweifelsfrei und fiir jedermann verstindlich das Entscheidende iiber
das Leben sagen zu kénnen. Eine solche handliche Formel iiber den Sinn des Lebens,
womdglich gleich mit praktischer Nutzanwendung, ist also im Folgenden wohlweislich
nicht angestrebt. Vielmehr soll vorsichtig versucht werden, von der Religionsphilo-
sophie her etwas iiber den Sinn zu sagen; dabei ist vor allem beabsichtigt, fiir den
wissenschaftlichen Nichtfachmann verstindlich zu reden, dies aber nicht im Sinne
billiger Popularisierung, sondern gleichwohl wissenschaftlich verantwortbar. Aus der
Schwierigkeit dieses Vorhabens ergibt sich selbstverstindlich, daf es sich nur um

einen Versuch handeln kann.
I

Zunichst einige Bemerkungen zum Problem-Kontext: Die eingangs als Negativmodell
zitierte Katechismus-Formel zeugt in ihrer apodiktischen Selbstsicherheit von einer
homogenen Mentalitit und geistesgeschichtlichen Situation, wie sie heute wohl all-
gemein verschwinden. Das philosophisch-theologische Denken ist inzwischen, so
scheint es, vorsichtiger und auch selbstkritischer geworden. Solch kritische Vorsicht
ist wohl auch gegeniiber der eigenen alltiglichen Lebenserfahrung glaubwiirdiger;
denn auch die eigene Lebenspraxis ist doch viel weniger selbstsicher, als das zu friihe-
ren Zeiten noch moglich war.

Das kommt einmal wohl daher, daf fremde Lebenskonzepte, Weltanschauungen und
Religionen nicht mehr wie frither in Form exotischer Nachrichten aus anderen Welten
zu uns kommen, sondern uns bedringend nahe geriickt sind. Der Nachbar, der Mit-
arbeiter im Betrieb, der Ehepartner, die Kinder kénnen eine andere Lebensauffassung

105



