
JUNGSCHAFFER
Methoden un Inhalte der Meditation

Der eindimensionale Mensch
Jeder cieht sich heute VOT die Notwendigkeit gestellt jiele Rollen leben Zl INUSSeEeN
Sie sin: aufgegeben durch den Beruf die Zugehörigkeit ZU sozialen Gruppen, die
konkrete Stellung 1111 Betrieb (Chef Kollege, Untergebener), durch die Familie (Gatte,
Vater, Verwandter) Das gesellschaftliche, kirchliche und politische Leben verlangt vVvom
einzelnen vielseitiges Verhalten, dessen Komponenten koordiniert; essen Kon-
flikte ausgeiragen werden Dazu mmen die allgemeinen Forderungen uNnseier
25se| Wir eben il Leistungsgesellschaft Das Leistungsdenken bestimmt
nicht I1LUTr den Beruf sondern allzusehr auch die prıvaten Lebensbereiche (z Oport,
eisen Wir leben Konsumgesellschaft Die Werbung ZWIN. vieles auf
Lebensstandard und sozialer Status ZWINZEN wieder z höherer e15 Unsere eit
1ST gekennzeichnet durch ständige Zunahme vVvon Information. 1970 wurden 500 O00
Buchtitel verlegt mMit Auflage VO bis Exemplaren Von L950 bis 1970
hat sich die der Äährlich herausgegebenen Buchtitel verdoppelt, die Auflage VeOeTr-
dreifacht SCO-Bericht) Ahnlich 1517 die Lage auf dem Zeitschriftenmarkt ere
Massenmedien nehmen noch mehr 111 Anspruch Wer sich nicht ständig über das
große Weltgeschehen, cie nationalen und lokalen Belange informiert 1st unmöglich
Die Bildungsgesellschaft erfordert ständige berufliche und außerberufliche Weiterbil-
dung, die technische ese verlangt Orientierung 111 Bürotechnik Unterrichts-
technologie, Haushaltstechnik AÄAuto efCc
avid Riesmann* hat den modernen enschen charakterisiert als den „außengesteuer-

dessen Bewußtsein die Welt V  <  e Radargerät abtastet., Die empfangenen
Signale steuern auf der Linie des geringsten Widerstandes ZUIN optimalen Erfolg
Signal- und Reizüberflutung lassen den enschen 11 der pluralistischen Geseillschaft
nicht mehr sich celbst finden Von Marcuse sStammt das Wort VO: ‚eindimensio-
nalen Menschen“ D:  heser ist Rollenverhalten bestimmt das die esell-
schaft von und DUTI| Zweckmäßigkeitsdenken Die Welt
] noch wahr \WwWeIlt GS1€ für zuhanden ı5T sich dem Zugriff darbietet
Jeder 1St heute der Gef,: ausgesetzt, der verkürzte, eindimensionale Mensch wWelI-
den, ‚‚der die Welt 1LUFr  — noch als das Material t+echnischen Handhabung betrachtet
und S1| noch V den ragen leiten 1afßt Wie mache ich es? Wie funktioniert
es? Wozu gebraucht das? elchen praktischen Wert hat 06727 Gelbst die Be-
ziehungen Mitmenschen werden auf diese enk- und Verhaltensweise reduziert,
das religiöse und kirchliche Leben uNnNSerer Tage bleibt davon -  T nbe unberührt Das
große Unbehagen, das sich allenthalben breitmacht, die Resignation einerseıits und das
hektische Treiben andererseits 1st icht zuletzt durch die seelische Verkümmerung
verursacht Wir müßten wieder lernen, der Welt und un uns {l Weise Z

begegnen, die über das Nützlichkeitsdenken hinausgeht Man kann die Dinge aAb
sichtslos wahrnehmen, W  /1e S1e hrem Eigenwert gegenübertreten, sich von der
Geinsfülle beeindrucken lassen, die S16 sich tragen Wenn >  s das Sein SO
hereinn  en, beginnt die gele auch ihren Tiefen en ZuUu werden, 111e
Kräfte sStrom dem Leben Z.U Nach Jung ist der ensch auf ganzheitliches
Menschsein angelegt, kann aber ] ien Teil S Anlage verwirklichen, der

47 unverwirklichte bleibt „Schatten“” 15T allzuviel Menschen voan
heute, das Meditieren kann el dazu beitragen, ihn aufzuhellen

—.  ‚. —
Riesmannfi R Denny / Glazer, The lonely Crowd dtsch Die eINSame Masse, Ham-

bur 1968
Scherer, Plurale Gesellschaft und Sinnerfahrung, Essen 1965, 25

WOLFGANG JUNGSCHAFFER 

Methoden und Inhalte der Meditation 

1. Der eindimensionale Mensch 
Jeder sieht sich heute vor die Notwendigkeit gestellt, viele Rollen leben zu müssen. 
Sie sind aufgegeben durch den Beruf I die Zugehörigkeit zu sozialen Gruppen, die 
konkrete Stellung im Betrieb (Chef, Kollege, Untergebener),· durch die Familie (Gatte, 
Vater, Verwandter). Das gesellschaftlkhe, kirchliche und politische Leben verlangt vom 
einzelnen ein vielseitiges V erhalten, dessen Komponenten koordiniert, dessen Kon­
flil<te ausgetragen werden müssen~ Dazu kommen die allgemeinen Forderungen unserer 
Gesellschaft: Wir leben in einer Leistungsgesellschaft. Das Leistungsdenken bestimmt 
nicht nur den Beruf,. sondern allzusehr auch die privaten Lebensbereiche (z. B. Sport, 
Reisen). Wir leben in einer Konsumgesellschaft. Die Werbung zwingt uns vieles auf. 
LebensstandMd und sozialer Status zwingen wieder zu höherer Leistung. Unsere Zeit 
ist gekennzeichnet durch ständige Zunahme von Information. 1970 wurden 500.000 
Buchtitel verlegt mit einer.Auflage von 7 bis 8 Mrd. Exemplaren. Von 1950 bis 1970 
hat sich die Zahl der jährlich herausgegebenen Buchtitel verdoppelt, die Auflage ver­
dreifacht (UNESCO-Bericht). Ähnlich ist die Lage auf dem Zeitschriftenmarkt. Andere 
Massenmedien nehmen. uns noch mehr in Anspruch: Wer sich nicht ständig über das 
große Weltgeschehen, die nationalen und lokalen Belange informiert, ist unmöglich. 
Die Bildungsgesellschaft erfordert ständige berufliche und außerberufliche Weiterbil­
dung, die technische Gesellschaft verlangt Orientierung in Bürotechnik, Unterrichts­
technologie, Haushaltstechnik, Auto etc. 
David Riesmann1 hat den modernen Menschen charakterisiert als den „außengesteuer­
ten", dessen Bewußtsein die Welt wie ein Radargerät abtastet. Die empfangenen 
Signale steuern ihn auf der Linie des geringsten Widerstandes zum optimalen Erfolg. 
Signal- und Reizüberflutung lassen den Menschen in der pluralistischen Gesellschaft 
nicht mehr zu sich selbst .finden. Von Marcuse stammt das Wort vom „eindimensio­
nalen Menschen". Dieser ist vom bloßen Rollenverhalten bestimmt, das die Gesell­
schaft von ihm erwartet und vom puren Zweckmäßigkeitsdenken. Die Welt nimmt er 
nur noch wahr, soweit sie für ihn zuhanden ist, sich dem Zugriff darbietet. 
Jeder ist heute der Gefahr ausgesetzt, der verkürzte, eindimensionale Mensch zu wer­
den, ,,der die Welt nur noch als das Material seiner technischen Handhabung betrachtet 
und sich nur noch von den Fragen leiten läßt: Wie mache ich es? Wie funktioniert 
es? Wozu gebraucht man das? Welchen praktischen Wert hat es72" Selbst die Be­
ziehungen zum Mitmenschen werden auf diese Denk- und Verhaltensweise reduziert, 
das religiöse und kirchliche Leben unserer Tage bleibt davon nicht unberührt. Das 
große Unbehagen, das sich allenthalben breitmacht, die Resignation einerseits und das 
hektisdte Treiben andererseits ist nicht zuletzt durch die seelische Verkümmerung 
verursacht. Wir müßten wieder . lernen, der Welt in und um uns in einer Weise zu 
begegnen, die über das Nützlichkeitsdenken hinausgeht. Man kann die Dinge ab­
sichtslos wahrnehmen, wie sie uns in ihrem Eigenwert gegenübertreten, sidt von der 
Seinsfülle beeindrucken lassen, die sie in sich tragen. Wenn wir das Sein so in uns 
hereinnehmen, beginnt die Seele auch in ihren Tiefen lebendig zu werden, neue 
Kräfte strömen dem Leben zu. Nach C. G. Jung ist der Mensch auf ein ganzheitlidtes 
Menschsein angelegt, kann aber nur einen Teil seiner Anlage verwirklidten, der 
unverwirklichte Teil bleibt im „Schattenu. Es ist allzuviel Schatten im Menschen von 
heute, das Meditieren kann viel dazu beitragen, ihn aufzuhellen. 

1 D. Riesmann IR. Denny IN. Glazer, The lonely Crowd, dtsch. Die einsame Masse, Ham­
burg 1968. 

1 G. Sdierer, Plurale Gesellschaft und Sinnerfahrung, Essen 1965, 25. 

7 97 



Psychologische Ortsbestimmung der Meditation
Um die Bedeutung des erens aufzuzeigen, empfiehlt sich zunächst, kurz die
Grundstrukturen des menschlichen GSeelenlebens? darzustellen, wobei [al sich aller-
dings des Modellcharakters der Darstellung bewußt muß. Besonders ist
beachten, die chten der eelischen Struktur eıngEigendasein führen.
Was einer Schicht geschieht, wirkt immer POS1t1V oder störend die anderen1Ne1n.
Das seelische Leben vollzieht sich Bereichen Grundschicht, Zentralbereich und
Denkbewußtsein Die Grundschicht steuerit  . das vegetative Leben Atmung, eislauf,
Stoffwechsel, biologische Geschlechtlichkeit. In der Grundschicht liegt das Unbewußte,
die Fülle der Bilder persönlichen Erlebnissen besonders der Kindheit und
das ollektiıve Unbewußte mit den Archetypen, allgemein-menschlichen „Urbildern
vVon großer ceelis: bewegender Kraft. Zentralbereich vollzieht sich die t-
menschliche tegration. Gewissen, dem sich der Mensch als verantwortlich erlebt,
und Gemüt, dem die Werthaftigkeit erspurt, liegt die personale Mitte Sie ist
muit der Grundschicht durch die Affekte und mıiıt dem Denkbewußtsein durch die Einbil-
dungskraft verbunden. IID  e Wahrnehmungsweise Zentralbereich könnte ian cha-
rakterisieren mit Kennzeichnungen wıe  » unmittelbar, ganzheitlich, aufnehmend, Verwel-
lend, begegnend, umkreisend*‘.” Diesen Bereich Mein. die HL Schrift und oft auch der all-
gemeine Sprachgebrauch, Wenn vVon Herz bzw. Herzhaftigkeit gesprochen wird ist der
Ort ganzmenschlicher Begegnung mıf dem und den Dingen Im Bereich des Denk-
bewußtseins vollzieht sich das logisch-rationale, diskursive, kritisch uıunter-
scheidende, distanzierte, abstrahierende Denken und das die konkreten inge Al

packende Wollen.
Diese Darstellung . zeigt unNs, welcher efahr eute zu erliegen drohen Wir
finden nicht mehr in die Tiefe der Personmitte, weil voll und C und mıit
Leidenschaftlichkeit dem Intellekt verfallen sind. Das ens ıst y Kopf
gestiegen“, das Denkbewußtsein ıst selbständig eworden und die Triebhaftigkeit

ebenso Eigendasein. Der Gefahr dieser Zerrissenheit D  < der Mensch schon
immer ausgesetzt, noch nie aber dem M  $ wie heute. ] ist daher ebot der
Zeit, sich un gesamtmenschliche Integration der Personmitte : bemühen.

Meditation als Sammlüng und Begeznung
Die Meditation strebht diesem Ziele auf dem Weg der Sammlung und Begegnung ,
In der Sammlung WIT'! das Bewußtwerden des angestrebt, das Einkehren bei sich
selbst, das Erleben der leiblich-seelischen Ganzheit Man könnte auch negatıv £ormu-
eren mit der aiten aszetischen Terminologie: Das „Ausgegossensein“”, die „Zer-
streutheit“ soll abgelegt, das Bewußtsein soll den vielen ingen der Außenwelt,
die beherrschen, abgezogen werden. Man soll die Zeit der Meditation zunächst
einmal die Sorgen und teressen alr der täglich und c<tündlich :n bedrängenden
Umwelt lassen. erner ist notwendig, sich körperlich entkrampfen und ent-
SPannen, unr der Ruhe sich <-  p seine Mitte, seıin Inneres. Für diese
Seite der Meditation onnen  .. vVIe  ] vom Osten lernen® Wenn sich von der
Zerstreutheit, vVvVon den ugenblicklichen orgen und Interessen befreit und

gefunden hat, an der Wirklichkeit mıit voller Teilnahme der personalen
Mitte begegnen.
Was miıt dieser Begegnung int ist, hat nı  ens anfangsweise jeder als
erfahren. Im Meditieren wird icht e1ne künstliche, zußerlich übergestülpte TaX1ls

Im Anschluß an Bours, 0' Lersch, Autfbau der Person, München!® 1966, bes
ft., Vetter, Personale Anthropologie, ünchen 19566

Ä Bours, s O., 241
Vgl Dechanet, —

08

2. Psychologische Ortsbestimmung der Meditation 

Um die Bedeutung des Meditierens aufzuzeigen, empfiehlt es sich zunächst, kurz die 
Grundstrukturen des menschlichen Seelenlebens8 darzustellen, wobei man sich aller­
dings des Modellcharakters der Darstellung bewußt bleiben muß. Besonders ist zu 
beachten, daß die Schichten der seelisdten Struktur kein getrenntes Eigendasein führen. 
Was in einer Schidtt geschieht, wirkt immer positiv oder störend in die anderen 
hinein. 
Das seelische Leben vollzieht sidt in drei Bereidten: Grundschidtt, Zentralbereich und 
Denkbewußtsein. Die Grundschicht steuert das vegetative Leben: Atmung, Kreislauf, 
Stoffwechsel, biologisdte Geschledttlichkeit. In der Grundschicht liegt das Unbewußte, 
die Fülle der Bilder von persönlidten Erlebnissen besonders aus der Kindheit und 
das kollektive Unbewußte mit den Ardtetypen, allgemein-menschlichen „Urbildern" 
von großer seelisch bewegender Kraft. Im Zentralbereidt vollzieht sich die gesamt-
menschlidte Integration. Im Gewissen, in dem sidt der Mensch als verantwortlidt erlebt, "· 
und im Gemüt, in dem er die Werthaftigkeit erspürt, liegt die personale Mitte. Sie ist 
mit der Grundschidtt durdt die Affekte und mit dem Denkbewußtsein durch die Einbil-
dungskraft verbunden. ,,Die Wahrnehmungsweise im Zentralbereidt könnte man dta­
rakterisieren mit Kennzeichnungen wie: unmittelbar, ganzheitlidt, aufnehmend, verwei-
lend, begegnend, umkreisend'." Diesen Bereidt meint die m. Schrift und oft auch der all-
gemeine Spradtgebraudt, wenn von Herz bzw. Herzhaftigkeit gesprodten wird. Er ist der 
Ort ganzmenschlicher Begegnung mit dem Du und den Dingen. Im Bereich des Denk­
bewußtseins schließlich vollzieht sidt das logisdt-rationale, diskursive, kritisch unter­
sdteidende, distanzierte, abstrahierende Denken und das die konkreten Dinge an-
packende Wollen. 
Diese Darstellung . zeigt uns, weldter Gefahr wir heute zu erliegen drohen: Wir 
finden nicht mehr in die Tiefe der Personmitte, weil wir voll und ganz und mit 
Leidensdtaftlichkeit dem Intellekt verfallen sind. Das Mensdtsein ist uns „zu Kopf 
gestiegen", das Denkbewußtsein ist selbständig geworden und die Triebhaftigkeit 
führt ebenso ihr Eigendasein. Der Gefahr dieser Zerrissenheit war der Mensch schon 
immer ausgesetzt, noch nie aber in dem Maß wie heute. Es ist daher ein Gebot der 
Zeit, sich um gesamtmenschlidte Integration in der Personmitte zu bemühen. 

3. Meditation als Sammlung und Begegnung 

Die Meditation strebt diesem Ziele auf dem Weg der Sammlung und Begegnung zu. 
In der Sammlung wird das Bewußtwerden des Idt angestrebt, das Einkehren bei sidt 
selbst, das Erleben der leiblidt-seelisdten Ganzheit. Man könnte auch negativ formu­
lieren mit der alten aszetisdten Terminologie: Das „Ausgegossensein", die „Zer­
streutheit" soll abgelegt, das Bewußtsein soll von den vielen Dingen der Außenwelt, 
die es beherrsdten, abgezogen werden. Man soll für die Zeit der Meditation zunächst 
einmal die Sorgen und Interessen an der täglich und stündlich uns bedrängenden 
Umwelt lassen. Femer ist es notwendig, sich körperlich zu entkrampfen und zu ent­
spannen, um in der Ruhe sich selbst zu spüren, seine Mitte, sein Inneres. Für diese 
Seite der Meditation können wir viel vom Osten lemen5• Wenn man sidt von der 
Zerstreutheit, von den augenblicklidten Sorgen und Interessen befreit und zu seinem 
Ich gefunden hat, kann man der Wirklichkeit mit voller Teilnahme der personalen 
Mitte begegnen. 
Was mit dieser Begegnung gemeint ist, hat wenigstens anfangsweise jeder als Kind 
erfahren. Im Meditieren wird nidtt eine künstlidte, äußerlich übergestülpte Praxis 

3 Im Anschluß an ]. Bours, a. a. 0., Ph. Lersc:h, Aufbau der Person, München10 1966, bes. 
530 ff., A. Vetter, Personale Anthropologie, München 1966. 

4 Bours, a. a. 0., 241. 
s Vgl. Dechanet, a. a. 0. 

98 



geübt, sondern freigelegt, wWwas Menschen schlummert, aber meist im Laufe der
eit erstickt wurde Philipp Dessauer® nennt die staunend bewundernde Welterfah-

des Kindes „natıve Meditation””. Wenn eın lier anschaut, oot 2n See
beobachtet, ©5 beim Sandspielen 1mMmMer und immer wieder den Sand durch die
ände rıinnen äßt, dann meditiert 65, nımmt eıne Welt sich auf,
lä@t 661e ohne Ablenkung durch Zweckdenken auf sich wirken und ist beglückt
der Begegnung in dem Geienden. Deutlich cichthbar wird das Meditieren des Kindes
beim Spiel mit einfachen Spielsachen, be Anschauen VvVon Bildern und Hören
In Geschichten. AÄuch der Erwachsene hat, wWel nich:  er abgestumpft ist,
spontan Se1ne meditativen Erfahrungen etwa Erleben einer Landschaft, e1nes
Kunstwerkes, der echten Begegnung mit einem
Wird ] systematisch durch bewußte Sammlung der Personmitte der Bewuflt-
seinszustand der meditativen Erfahrung herbeigeführt, (} 1Sst das Meditation. In der
Ööstlichen Meditation oga und Zen) liegt das Schwergewicht auf dem Weg der
Sammlung, des Freiwerdens des I Ja S 1M 1rwana. In der westlichen und
christlichen Meditation 1st die Begegnung miıt dem Seienden größerer Bedeutung,

der christlichen die Begegnung mıiıt dem Jesus Christus gewordenen
Gott. weiteres Eingehen auf die Problematik ist ın diesem en nicht mög

Der Weg der Sammlung (Methoden der Meditation)
folgenden seien einige methodische Hinweise Sammlung gegeben. Zuerst ctellt

sich clie rage nach dem nötigen Zeitaufwand. Kann ”  [} auch Uurze ntspannungs-
und ewußtseinsübungen Zz7wel bis drei Minuten E Schreibtisch der Kanzlei,
beim Gehen oder Warten machen, SO sollte Q csich doch a und e1ne gründ-
liche Meditation eiıne halbe Stunde oder mehr eit nehmen. Niemand coll sich bezüglich
der Zeiteinteilung VvVon vornherein einen Zwang uferlegen, sondern die ihm besten
zusagende Einteilung herausfinden Zur leichteren Einstimmung ist sechr wertvoil,
ımmer selben Raum der ung und gleichen Platz meditieren. Vor Beginn
soll 1nan gute, frische Luft Raum Wenn der Wohnung die notige
Ruhe fehlt, empfiehlt S1 der Kirche, (arten oder der freien Natur zZ.uUu
meditieren.
Die wichtigsten Hilfen die Sammlung sind Richtige altung, richtiges Atmen und
Fühlen der Körperlinien Man sSetize sich auf einen normalen, nicht zu weichen Sessel,
essen Sitzfläche sich ungefähr jehöhe elt, stelle die Füße nebeneinander
normal auf den Boden, -so die Fußfläche bequem entspannt aufliegt. Oberkörper
gerade halten. icht Brust herauspressen, sondern Schultern locker hängen lassen,
Arme locker, die Hände auf die chenkel oder um den Bauch legen. Nacken
gerade halten, möglichst gerader Verlängerung der Wirbelsäule. icht „Kopf hoch“”,
sondern gerade. icht anl Rückenlehne anlehnen. Die Wirbelsäule soll dem ber-
körper Halt geben und rut das geInNe.
Damit ist die Voraussetzung gegeben ZUTIIL fid1tigen Atmen. Es beginnt mıt dem Aus-
afifm:! Dazu wird der Bauch ingezogen und dann atuch noch die Tust ZUSammmen-
gedrückt, bis alle entwichen ist Ausatmen besten durch die Nase. Das Ein-
atm! eginn muit dem Herauspressen der Bauchwand, odurch das Z werchftell nach
uınten wird und die die weıten Part:  1en  > der Lunge einstroöomt.  +

it|  'es Finatmen wird dann auch noch der obere Brustraum gefüllt. Schon
nach en Übungen wird 1El die wohltätige Wirkung der Tiefatmung üren, voll-
ends aber erst, venn3 sich daran gewöhnt hat
Eine Atemübung, die sehr viel ZUT Bewußtseinssteigerung beitragen kann, 1st das
Anhalten des Atems Zuerst ausatmen, dann GSekunden einatmen, S Sekunden

D

Die naturale Meditation, München 1961

QQ

geübt, sondern freigelegt, was im Menschen schlummert, aber meist im laufe der 
Zeit erstickt wurde. Philipp Dessauer6 nennt die. staunend bewundernde Welterfah­
rung des Kindes „native Meditation". Wenn es ein Tier anschaut, ein Boot am See 
beobachtet, wenn es beim Sandspielen immer und immer wieder den Sand durch die 
Hände rinnen läßt, dann meditiert es, d. h. es nimmt eine Welt ganz in sich auf, 
läßt sie ohne Ablenkung durch Zweckdenken auf sich wirken und ist beglückt von 
der Begegnung mit dem Seienden. Deutlich sichtbar wird das Meditieren des Kindes 
beim Spiel mit ganz einfachen Spielsachen, beim Anschauen von Bildern und Hören 
von Geschichten. Auch der Erwachsene hat, wenn er nicht ganz abgestumpft ist, 
spontan seine meditativen Erfahrungen etwa im Erleben einer Landschaft, eines 
Kunstwerkes, in der echten Begegnung mit einem Du. 
Wird nun systematisch durch bewußte Sammlung in der Personmitte der Bewußt­
seinszustand der meditativen Erfahrung herbeigeführt, so ist das Meditation. In der 
östlichen Meditation (Yoga und Zen) liegt das Schwergewicht auf dem Weg der 
Sammlung, des Freiwerdens des Ich, ja vom Ich im Nirwana. In der westlichen und 
christlichen Meditation ist die Begegnung mit dem Seienden von größerer Bedeutung, 
in der christlichen die Begegnung mit dem in Jesus Christus offenbar gewordenen 
Gott. Ein weiteres Eingehen auf die Problematik ist in diesem Rahmen nicht möglich. 

4. Der Weg der Sammlung (Methoden der Meditation) 
Im folgenden seien einige methodische Hinweise zur Sammlung gegeben. Zuerst stellt 
sich die Frage nach dem nötigen Zeitaufwand. Kann man auch kurze Entspannungs­
und BewuBtseinsübungen in zwei bis drei Minuten am Schreibtisch in der Kanzlei, 
beim Gehen oder Warten machen, so sollte man sich doch ab und zu für eine gründ­
liche Meditation eine halbe Stunde oder mehr Zeit nehmen. Niemand soll sich bezüglich 
der Zeiteinteilung von vornherein einen Zwang auferlegen, sondern die ihm am besten 
zusagende Einteilung herausfinden. Zur leichteren Einstimmung ist es sehr wertvoll, 
immer im selben Raum der Wohnung und am gleichen Platz zu meditieren. Vor Beginn 
soll man für gute, frische Luft im Raum sorgen. Wenn in der Wohnung die nötige 
Ruhe fehlt, empfiehlt es sich, in der Kirche, im Garten oder in der freien Natur zu 
meditieren. 
Die wichtigsten Hilfen für die Sammlung sind: Richtige Haltung, richtiges Atmen und 
Fühlen der Körperlinien. Man setze sich auf einen normalen, nicht zu weichen Sessel, 
dessen Sitzfläche skh ungefähr in Kniehöhe befindet, stelle die Füße nebeneinander 
normal auf den Boden, . so daß die Fußfläche bequem entspannt aufliegt. Oberkörper 
gerade halten. Nicht Brust herauspressen, sondern Schultern locker hängen lassen, 
Arme ganz locker, die Hände auf die Schenkel oder um den Bauch legen. Nacken 
gerade halten, möglichst in gerader Verlängerung der Wirbelsäule. Nicht „Kopf hoch", 
sondern gerade. Nicht an Rückenlehne anlehnen. Die Wirbelsäule soll dem Ober­
körper Halt geben und tut das gerne. 
Damit ist die Voraussetzung gegeben zum richtigen Atmen. Es beginnt mit dem Aus­
atmen. Dazu wird der Bauch eingezogen und dann auch noch die Brust zusammen­
gedrückt, bis alle Luft entwichen ist. Ausatmen am besten durch die Nase. Das Ein­
atmen beginnt mit dem Herauspressen der Bauchwand, wodurch das Zwerchfell nach 
unten gezogen wird und die Luft in die weiten unteren Partien der Lunge einströmt. 
Durch weiteres Einatmen wird dann auch noch der obere Brustraum gefüllt. Schon 
nach einigen Obungen wird man die wohltätige Wirkung der Tiefatmung spüren, voll­
ends aber erst, wenn man sich daran gewöhnt hat. 
Eine Atemübung, die sehr viel zur Bewußtseinssteigerung beitragen kann, ist das 
Anhalten des Atems. Zuerst ganz ausatmen, dann 2 Sekunden einatmen, 8 Sekunden 

8 Die naturale Meditation, München 1961. 

99 



anhalten, > ekunden ausatmen. Man sollte ese Übung, nÜ noch icht daran
gewöhnt ist, einigemale nacheinander machen.
Eine weitere ilfe Sammlung ıst das Fühlen VO Körperlinien autogenen
Training werden ähnliche Übungen Heilzwecken angewandt. Es geht dabei einfach
darum, das Bewußtsein auf gewisse und Linien des Körpers richten. Beim
Sitzen auf dem Sessel, Liegen oder anderen Körperstellungen wirkt das Erleben
des Körpers In seiner Banz Länge sehr entspannend Konzentration auf Schädel-
dach enseite), abgleiten über Hinterhaupt, Nackenwirbel, Rückenwirbel, Kreuz,
Hüfte, linker Oberschenkel, Unterschenkel, Ferse, Vorfuß, Zehen. Dann rechter ber-
schenkel etc. Fortsetzen: linke erT, berarm, Unterarm, Hand, Finger, Finger-
spitzen; dann rechte Schulter etc.
Abschließend ce1 nochm: auf den Sinn dieser UÜbungen hingewiesen. Der Mensch, der
eiıne leiblich-seelische anzheit ist, wird auch seelisch und geistig leichter x Mitte
finden, wenn er seine leibliche Mitte und anzheit bewußt erlebt. Für uns 15
selbstverständlich, daß das Bewußtsein seinen Sitz opf at. Wir haben das
logisch-rationale enkbewußtsein SC  D verabsolutiert, afß NS das Leben ZUS der
personalen Mitte und seelischen Grundschicht frem: geworden . ist. Beide Bereiche
gehören aber ZUM Menschsein und die Verkürzung auf die e1ıne Dimension
des enkbewußftseins rächt sich bitter, nicht Ur durch geistige Oberflächlichkeit, SO11-
dern auch durch Neurosen, eislauf- und Organschäden.
Die Alten wußten die edeu der Mitte. Das Wort „Meditation“ kommt VL
der Wurzel „Medium ] den Griechen galt das Zwerchfell als 1tz des ens.
In der Bibel heißt ©C5, laß Got+t den ens llauf Herz und 1eren prüft” (Ps 7, 10),
die starke Tau „gürtet mi;t Kraft 1!}  hre Lenden  4 (Spr 31, 18), gotische Statuen betonen

der die Körpermutte. Wie sehr Atmung und seın zusammenhängen,
zeigt das hebräische Wort „Ruach“ das griechische „Pneuma  AI und das lateinische
„Spiritus”. Sie bedeuten: Wind, Atem, Hauch, Geist

Der Weg der Begegznung (Inhalte der Meditation)
Bisher wurde über die Bedeutung von Meditation un Zeit, ihre Funktion
der des menschlichen Seelenlebens sOowıle über ethoden der Sammlung
gehandelt Meditation vollendet sich aber der Begegnung mit dem Se:  1n.
Wir wollen Erscheinungen 11N15€  CS ens und Welt ganzheitlich erleben, nicht
Ur mit dem Denkbewußtsein Nun gibt e2| eıne Kraft, durch die
Gegenstände des Denkbewußtseins Erlebnisinhalten der personalen Mitte 1  A  VT =-
den können. XD  hese Fähigkeit vermag das personale und kollektive Unbewußte und
damit c+arke emotionale Kraäfte tivieren. hese integrierende Kraft des eelischen
ens 1st die Imagination, Phantasie, Einbildungskraft, Sie ist rezeptiv, produktiv
und reproduktiv. der Wahrnehmung trennen und vereinen die Eindrücke der
Gegenstände gemäß uNnNnserem persönlichen Denk- und Bezugssystem. 50 sind WITr
Aufnehmen schon produktiv. Der Maler sieht das Weizenfeld anders der Agrar-
ingen1euUr. Wer seın en au der personalen : Mitte gestalten will, muß Raum schaffen

die rezeptiv-produktive Kraft der Einbildungskraft, sehen und hi  oren  ..
zweckfreier, absichtsloser Aufnahmebereitschaft.
Von größter Bedeutung die Meditation ist die reproduktive Phantasie. Sie
die ul Gedächtnis ruhende Welt des persönlich Erlebten und ven
Unbewußten Zu aktivieren und ZzWäal 1 Erlebnis Bildern, das OM Mitschwingen
der emotionalen Kräfte der seelischen Grundschicht begleitet wird. Der Mensch erlebt
sich dabei als Ganzheit von Leib und Seele, Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.
Wir verstehen, der augustinischen und ignatianischen Spiritualität der Menmoria
eiıne zentrale Stellung zukommt. Augustinus’ schreibt darüber den Confessiones
X,

7 UZUuStINUuS, Bekenntnisse, übertragen S  > Per], Paderborn?z 1953, 258,.

LL

anhalten, 4 Sekunden ausatmen. Man sollte diese Übung, wenn man noch nicht daran 
gewöhnt ist, nur einigemale nacheinander machen. 
Eine weitere Hilfe zur Sammlung ist das Fühlen von Körperlinien. Im autogenen 
Training werden ähnliche Obungen zu Heilzwecken angewandt. Es geht dabei einfach 
darum, das Bewußtsein auf. gewisse Stellen und Linien des Körpers zu richten. Beim 
Sitzen auf dem Sessel, im Liegen oder in anderen Körperstellungen wirkt das Erleben 
des Körpers in seiner ganzen Länge sehr entspannend: Konzentration auf Schädel­
dach (Innenseite), abgleiten über Hinterhaupt, Nackenwirbel, Rückenwirbel, Kreuz, 
Hüfte, linker Oberschenkel, Unterschenkel, Ferse, Vorfuß, Zehen. Dann rechter Ober­
schenkel etc. Fortsetzen: linke Schulter, Oberarm, Unterarm, Hand, Finger, Finger­
spitzen; dann rechte Schulter etc. 
Abschließend sei nochmals auf den Sinn dieser Obungen hingewiesen. Der Mensch, der 
eine leiblich-seelische Ganzheit ist, wird auch seelisch und geistig leichter zur Mitte 
finden, wenn er seine leibliche Mitte und Ganzheit bewußt erlebt. Für uns ist es 
selbstverständlich, daß das Bewußtsein seinen Sitz im Kopf hat. Wir haben das 
logisch-rationale Denkbewußtsein so verabsolutiert, daß uns das Leben aus der 
personalen Mitte und seelischen Grundschicht fremd geworden ist. Beide Bereiche 
gehören aber zum ganzen Menschsein und die Verkürzung auf die eine Dimension 
des Denkbewußtseins rächt sich bitter, nicht nur durch geistige Oberflächlichkeit, son­
dern auch durch Neurosen, Kreislauf- und Organschäden. 
Die Alten wußten um die Bedeutung der Mitte. Das Wort „Meditation" kommt von 
der Wurzel „Medium". Bei den Griechen galt das Zwerchfell als Sitz des Denkens. 
In der Bibel heißt es, daß Gott den Menschen ,,auf Herz und Nieren prüft" (Ps 7, 10), 
die starke Frau „gürtet mit Kraft ihre Lenden" (Spr 31, 18), gotische Statuen betonen 
in der S-Linie die Körpermitte. Wie sehr Atmung und Bewußtsein zusammenhängen, 
zeigt das hebräische Wort „Ruach", das griechische „Pneuma" und das lateinische 
,,Spiritus". Sie bedeuten: Wind, Atem, Hauch, Geist. 
5. Der Weg der Begegnung (Inhalte der Meditation) 
Bisher wurde über die Bedeutung von . Meditation in unserer · Zeit, ihre Funktion in 
der Struktur des menschlichen Seelenlebens sowie über Methoden der Sammlung 
gehandelt. Meditation vollendet sich aber erst in der Begegnung mit dem Sein. 
Wir wollen Erscheinungen unseres Lebens und unserer Welt ganzheitlich erleben, nicht 
nur mit dein Denkbewußtsein. Nun gibt es im Seelenleben eine Kraft, durch die 
Gegenstände des Denkbewußtseins zu Erlebnisinhalten in der personalen Mitte wer­
den können. Diese Fähigkeit vermag das personale und kollektive Unbewußte und 
damit starke emotionale Kräfte zu aktivieren. Diese integrierende Kraft des seelischen 
Lebens ist die Imagination, Phantasie, Einbildungskraft. Sie ist rezeptiv, produktiv 
und reproduktiv. Bei der Wahrnehmung trennen und vereinen wir die Eindrücke der 
Gegenstände gemäß unserem persönlichen Denk- und Bezugssystem. So sind wir im 
Aufnehmen schon produktiv. Der Maler sieht das Weizenfeld anders als der Agrar­
ingenieur. Wer sein Leben aus der personalen·Mitte gestalten will, muß Raum schaffen 
für die rezeptiv-produktive Kraft der Einbildungskraft, d. h. sehen und hören in 
zweckfreier, absichtsloser Aufnahmebereitschaft. 
Von größter Bedeutung für die Meditation ist die reproduktive Phantasie. Sie vermag 
die in unserem Gedächtnis ruhende Welt des persönlich Erlebten und kollektiven 
Unbewußten zu aktivieren und zwar im Erlebnis von Bildern, das vom Mitschwingen 
der emotionalen Kräfte der seelischen Grundschicht begleitet wird. Der Mensch erlebt 
sich dabei als Ganzheit von Leib und Seele, Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft. 
Wir verstehen, daß in der augustinischen und ignatianischen Spiritualität der Memoria 
eine zentrale Stellung zukommt. Augustinus7 schreibt darüber in den Confessiones 
X, 17: 

7 A. Augustinus, Bekenntnisse, übertragen von C. H. Perl, Paderbom1 1953, 258. 

100 



„Grofß ist die Kraft des ses, meın Gott, ein schauererregendes Rätsel ist Seine
tiefe, endlose Vielfalt: und das ist der Geist, und das bin ich selbst! Was ich also,
mein Gott? Was ist mein esen? Ein mannigfaltiges vielartiges en VOol  — einer letzten
Unermelichkeit. Siehe die unzählbaren €  e, Grotten und SÖöhlen meines Gedächt-
Sses, bar voll sind VvVon Gattungen unzählbarer Dinge, einmal Bildern,

un Körper geht, einmal im Vorhandensein, wenn Künste sind, einmal in weiß
W  /as welchen egriffen oder Bezeichnungen, S sich g Regungen des Geistes
handelt, die das Gedächtnis festhält, auch wenn der Geist 611e B-  en erleidet, weil, v  W  15 auch
immer m Gedächtnis lebt, im Geiste ist; all das durchlaufe ich und fliege da und Orthin,
dringe ein, tief ich und komme nie Ende oß ist die Kraft des Gedä:  15-
5C5, S{} groß ıst die Kraft des ens 1n Menschen, der eterb ich ebt lll

die Begegnung mit dem einzelnen egjenden schreitet der Meditierende hinaus
ZUr Begegnung mit dem a se, mit Gott, der alles allem ist. Augustinus berichtet
— dieser Erfahrung, die ST beim letzten Gespräch mit sSeiner Multter ın Ostia machte
„Und als uns das Gespräch bis Z ener Sicht geführt hatte, wWOo keine Ergötzung der
en ınne mehr, 6ie mochte noch groß sein und ın noch hellem körperlichem
Licht rstrahlen, mit der Wonne jenes Lebens verglichen werden konnte, Ja auch 1Ur würdig
erschien, ne e ihr. genannt zu oben wır uns immer glühenderer Regung
ZUuU dem Sein celbst und durchschritten wie auf Stufen die Körperwelt mitsamt dem Himmel
elbst, VO:  j dem 2AuUus Sonne, Mond uncd Sterne auf die Erde herableı:  S Und stiegen noch
höher in unsrer inneren Betrachtung, sprachen und bewunderten eine Werke, gelangten
zu Vernunft und überschritten auch sie, enes Reich der unerschöpflichen Fülle

berühren, wWOo Israel in Ewigkeit weidest mit der der Wahrheit und > die
Weisheit das Leben ist, durch die alles geworden, WMas gewesen und Was 221n WITC'  d, und die

g-  — WIFTr|  d, sondern ist, wie WAar, und immer s{ seın wirc. Und en
wır noch darüber sprechen und danach gileren, da hren WIr plötzlich twas jenes
Reich mit einem einzigen vollen Herzschlag. Wir haben ufgeseufzt und die Erstlinge des
Geistes aselDs gebunden zurückgelassen und sind ZU] unse{1es Mundes zurück-
gek
Nach diesem Ausblick wenden uns wieder dem Weg z1i Was kann meditiert
werden, welche Formen gibt ec? Lebendige Meditationsinhalte ommMen uns e der
Natur Z 2uUu5 dem Bereich der Mitmenschlichkeit und des eigenen Selbst. Schließlich
ist über die Wort-, Bild- und Symbolmeditation sprechen. Ein ausführliches Beispiel
einer Naturmeditation bietet emens Tilmann®, indem Besinnung vorlegt,
Was Luft als Atem dem ens! bedeutet (Lebensgrundlage, Verbindung mıit dem
Seelenleben Freude, Aufregung, Schreck, Ruhe), bricht 1€ Lichtstrahlen (Son-
nenuntergang, old des Abends, Morgenröte), 6]1e tragt Sch und Sprache (im
Dialog, ONzZ ermöglicht den Vogelflug, den Flug der Bienen. Die Luft bringt den
Regen, jetet Wärmeschutz, Nahrung das Feuer. Luft Wind, Sturm, Orkan,
Windstille. Luft ıst Sinnbild den Heiligen Geist. Ahnlich kann etwa Wasser, Erde,
Feuer, das eltall, eine Landschaft meditiert werden. Entscheidend dabei ist,
alles möglichst a  o gesehen und bei den Bildern verweilt wird

weıt| und fruchtbares Feld der Meditation bilden die Mitmenschen. Eltern oder
Erzieher ollten ihre eigenen oder an veritra! Kinder meditieren. Dabei geht ec
allem darum, die Kinder der Eigenständigkeit ihrer Existenz sehen. 1e Kinder
meditieren heiß+? nicht, ihren Charakter C analysieren, G1e n Normen und Wert-
maßstähben m Das alles ist guft und notwendig, aber -  rr der Meditation.
In colite S]ie sich einfach vorstellen, wiıe 61e eser oder jener Situation
sind (beim Spiel, Gespräch, Spaziıergang, den Auseinandersetzungen etc.) und S1@e

diesem ganzheitlichen Bild eintfach als Wesen 5111 generı15s innerlich anneh-
n Man kann dadurch starke, ungute Identifikationen und Projektionen abbauen,
die den wirklich herzhaften Kontakt stör'  H{ oder unmöglich machen. Bei wievielen
Eltern ist doch cdas Verhältnis den ern verkrampft durch unbewußte ünsche,
Vorstellungen und l?läne‚ die als unüberwindliche Barrieren zwischen den Generatio-

Contessiones IX, 10, a., O.,
x  C Staunen und Erfahren als Wege zZzu ott. Einsiedeln 1968, 19

1017

-f 

_·, .... 

„GroB ist die Kraft des Gedächtnisses, mein Gott, ein schauererregendes Rätsel ist seine 
tiefe, endlose Vielfalt; und das ist der Geist, und das bin ich selbst 1 Was bin ich also, 
mein Gott? Was ist mein Wesen? Ein mannigfaltiges vielartiges Leben von einer letzten 
Unermeßlichkeit. Siehe die unzählbaren Gefilde, Grotten und Höhlen meines Gedächt­
nisses, die unzählbar voll sind von Gattungen unzäh!barer Dinge, einmal in Bildern, wenn 
es um Körper geht, einmal im Vorhandensein, wenn es Künste sind, einmal in wer weiß 
was für welchen Begriffen oder Bezeichnungen, wenn es sich um Regungen des Geistes 
handelt, die das Gedächtnis festhält, auch wenn der Geist sie nidtt erleidet, weil, was auch 
immer im Gedächtnis lebt, im Geiste ist; all das durdtlaufe idt und fliege da und dorthin, 
dringe ein, so tief im kann und komme nie ans Ende: so groß ist die Kraft des Gedächtnis­
ses, so groß ist die Kraft des Lebens im Menschen, der sterblich lebt l" 
Ober die Begegnung mit dem einzelnen Seienden schreitet der Meditierende hinaus 
zur Begegnung mit dem ens a se, mit Gott, der alles in allem ist. Augustinus berichtet 
von dieser Erfahrung, die er beim letzten Gespräch mit seiner Mutter in Ostia machte: 

„Und als uns das Gesprädt bis zu jener Sicht geführt hatte, wo keine Ergötzung der 
.Aeisdtlichen Sinne mehr, sie mochte noch so groß sein und in noch so hellem körperlichem 
Licht erstrahlen, mit der Wonne jenes Lebens verglichen werden konnte, ja audt nur würdig 
erschien, neben ihr. genannt zu werden: da erhoben wir uns in immer glühenderer Regung 
zu dem Sein selbst und durchschritten wie auf Stufen die Körperwelt mitsamt dem Himmel 
selbst, von dem aus Sonne, Mond und Sterne auf die Erde herableuchten. Und stiegen noch 
höher in unsrer inneren Betrachtung, sprachen und bewunderten Deine Werke, gelangten 
zu unsrer Vernunft und überschritten auch sie, um jenes Reich der unersdtöpflidten Fülle 
zu berühren, wo Du Israel in Ewigkeit weidest mit der Nahrung der Wahrheit und wo die 
Weisheit das Leben ist, durch die alles geworden, was gewesen und was sein wird, und die 
selbst nicht wird, sondern so ist, wie sie war, und immer so sein wird. . .• Und während 
wir noch darüber sprechen und danach gieren, da rühren wir 'plötzlidt etwas an jenes 
Reich mit einem einzigen vollen Herzsdtlag. Wir haben aufgeseufzt und die Erstlinge des 
Geistes daselbst gebunden zurüc:kgelassen und sind zum Lärm unseres Mundes zurüc:k­
gekehrt •.. s 

Nach diesem Ausblick wenden wir uns wieder dem Weg zu. Was kann meditiert 
werden, welche Formen gibt es? Lebendige Meditationsinhalte kommen uns aus der 
Natur zu, aus dem Bereich der Mitmenschlichkeit und des eigenen Selbst. Schließlich 
ist über die Wort-, Bild- und Symbolmeditation zu sprechen. Ein ausführliches Beispiel 
einer Naturmeditation bietet Klemens Tilinann9, indem er zur Besinnung vorlegt, 
was Luft als Atem dem Menschen bedeutet (Lebensgrundlage, Verbindung mit dem 
Seelenleben in Freude, Aufregung, Schreck, Ruhe), Luft bricht die Lichtstrahlen (Son-. 
nenuntergang, Gold des Abends, Morgenröte), sie trägt Schall und Sprache (im 
Dialog, Konzert), ermöglicht den Vogelflug, den Flug der Bienen. Die Luft bringt den 
Regen, bietet Wärmeschutz, Nahrung für das Feuer. Luft als Wind, Sturm, Orkan, 
Windstille. Luft ist Sinnbild für den Heiligen Geist. Ähnlich kann etwa Wasser, Erde, 
Feuer, das Weltall, eine Landschaft meditiert werden. Entscheidend dabei ist, daß 
alles möglichst im Bild gesehen und bei den Bildern verweilt wird. 
Ein weites und fruchtbares Feld der Meditation bilden die Mitmenschen. Eltern oder 
Erzieher sollten ihre eigenen oder anvertrauten Kinder meditieren. Dabei geht es vor 
allem darum, die Kinder in der Eigenständigkeit ihrer Existenz zu sehen. Die Kinder 
meditieren heißt nicht, ihren Charakter zu analysieren, sie an Normen und Wert­
maßstäben zu messen. Das alles ist gut und notwendig, aber nicht in der Meditation. 
In ihr sollte man sie sich einfach vorstellen, wie sie in dieser oder jener Situation 
sind (beim Spiel, Gesprädt, Spaziergang, in den Auseinandersetzungen etc.) und sie 
in diesem ganzheitlichen Bild einfach einmal als Wesen sui generis innerlich anneh­
men. Man kann dadurch starke, ungute Identi6.kationen und Projektionen abbauen, 
die den wirklich herzhaften Kontakt stören oder gar unmöglich machen. Bei wievielen 
Eltern ist doch das Verhältnis zu den Kindern verkrampft durch unbewußte Wünsche, 
Vorstellungen und Pläne, die als unüberwindliche Barrieren zwischen den Generatio-

8 Confessiones IX, 10, a. a. 0., 226. 
D Staunen und Erfahren als Wege zu Gott. Einsiedeln 1968, 19 ff. 

101 



401 liegen. coll damit nich!  e ner wertfreien, LO und planlosen Erziehung
Wort geredet Sein. Planvolle, bewußte Erziehung ist notwendig. Sie wird aber U

gelingen eiInNner gewissen distanzierten Innigkeit der Beziehung, die sich der Eigen-
ständigkeit Von und bewußt ist. Nur wenn Nanı sich öfter unvoreingenommen
vergegenwärtigt, wie eın Mensch ist, WIT! 1Nan die rechten, spontanen Verhaltens-weılsen gegenüber einnehmen.
Dasselbe auch von der ehelichen Partnerschaft. Wieviele enschen haben einander
nichts mehr zu SagCIl, weil ihre Erlebnisfähigkeit verschüttet 1St. Die Meditation des
Partners jene Distanz geben, der heraus erst wieder Anziehungskraft wirken

Eheliche Gemeinschaft gründet der Gemeinsamkeit des Banzen Lebens Die
Meditation früherer e  amer FErlebnisse vermag Gemeinschaft x cstärken. Ver-
gleichen WIr, WIe Gedächtnis der Bibel verstanden wird der Gedächtnisfeier wird
cdas Erinnerte und Gefeierte irklich gegenw. Memoria erinnert nicht
Gemeinschaft, sondern sch; cie ne1

Von eroßem Wert ist auch, andere enschen meditieren: Freunde, Menschen,
mi denen beruflich zu hat oder die SONST irgendwie beeindrucken. Eine Ööst-
iche Meditation überliefert Augustinus 6, Buch der Confessiones, Kap. 6109
IIW  1€ elenı War ich daher elbst, und wie hast 5 gefügt, ich MEe1Nes Elends
gerade n jenem lag bewußt wurde, dem ich die €es für den Kaiser vorbereitete,
wWorin chts als Lüge wurde, damit mir, dem gner, von den i1ssenden
geklatscht würdel! Mein Herz keuchte ımter esen orgen und glühte 1mM Fieber verzehren-
der Gedanken, als ich durch eine Straße aılan: ging und einen; Bettler erblickte,
der, anscheinend schon recht en, scherzte und i  Da freute. stöhnte auf und sagte

den Freunden, die begleiteten, laß WIT doch mit all Bemühungen, MIL
denen ich mich damals herumquälte, > auch nichts anderes wollten, als zu derselben harm-
losen Freude 7 gelangen, der uns jener Bettler längst ertrofen hatte, währen! WIT
s1e wahrscheinli} nie erleben E Denn Mas der bloß mit den PDaar erbettelten M);  unzen  —+
erlan| atte, nämlich die Freude eines zeitlichen Glücks, das suchte auch ich mit all den
mühseligen auf SO vielen Umwegen. Gewiß@ das nicht die wahre
Freude, aber die in meinem Ehrgeiz suchte, Wäar noch alscher. Er War jedenfalls guter
Dinge, ich W ın Angst, WAar sicher, ich verzagt. Ich hatte kein Recht, mich ber ihn
A rheben, weil elehrter v als er, denn das schuf mır keine Freude, sondern ich
suchte mi meiner Gelehrsamkeit den Menschen zu efallen, nicht 612 belehren, bloaß
um ihnen ZU gefallen. Und eshalb hast Du auch mit dem Stecken ine: ucht Mein
Gebein zermalmt.”
Freilich liegt hier eine eigentliche Meditation eines Mitmenschen VOolL, sondern eın
etw:; terter meditativer Blick auf Aber das Beispiel acht uns ZWE1 bedeu-
tende Aspekte des Meditierens ofenbar: Es führt den gläubigen Menschen etztlich

Grund aller Dinge, lebendigen Gott und einer höheren Form des
Bewußtseins und Erkennens seiner selbst.
Damit S111|  d WIT bei einem weiteren Gegenstand der Meditation angelangt, dem eigenen
Leben. jele Menschen leiden eute ıunter der vermeintlichen Sinnlosigkeit ihres 1)a-
Se1INS. Auch Christen 6  1}  nd davor nicht gefeit. Vielleicht versuchen S1e, sich UTr allzıı-
schnell mıi1t großen Hoffnungen zZu Östen, ohne S1e ihrem konkreten Lebens-
bewußtsein verankern. Sie sollten zunächst meditieren, 61e sich VOTI -

finden, ihrer Einmaligkeit ren, ohne gefragt sein, ob S1e wollen oder nicht.
Die Existenz 1st einfach e1ne Gegebenheit. Jeder 1St sich aber gegeben alsc eın Entwurf,
e1in Material, ei1INe Aufgabe Ur Selbstverwirklichung 11n seelischen, körperlichen und
sozialen ereich Es hat keinen inn, ese Tatsache icht Kenntnis nehmen ZU
wolhen. Man muß csich sehen und annehmen mit seinen pOS1'  en Eigenschaften wıe
seinen Fehlern. Wer ZUu Kleinmut und Verzagtheit neigt, soll die freudigen Abschnitte
1n seiınen großen Lebenslinien bis 11Ss  w Detail meditieren: erfreuliche Begebenheiten und
Zustände 17 beruflichen Leben, aı der Schulzeit bis S Lebensabend: der

O., 129

Li

nen liegen. Es soll damit nicht einer wertfreien, normen- und -planlosen Erziehung 
das Wort geredet sein. Planvolle, bewußte Erziehung ist notwendig. Sie wird aber nur 
gelingen in einer gewissen distanzierten Innigkeit der Beziehung, die sich der Eigen­
ständigkeit von Ich und Du bewußt ist. Nur. wenn man sich öfter unvoreingenommen 
verge_genwärtigt, wie ein Mensch ist, wird man die rechten, spontanen Verhaltens­
weisen ihm gegenüber einnehmen. 
Dasselbe gilt auch von der ehelichen Partnerschaft. Wieviele Menschen haben einander 
nichts mehr zu sagen, weil ihre Erlebnisfähigkeit verschüttet ist. Die Meditation des 
Partners kann jene Distanz geben, aus der heraus erst wieder Anziehungskraft wirken 
kann. Eheliche Gemeinschaft gründet in der Gemeinsamkeit des ganzen Lebens. Die 
Meditation früherer gemeinsamer Erlebnisse vermag Gemeinschaft zu stärken. Ver­
gleichen wir, wie Gedächtnis in der Bibel verstanden wird: In der Gedächtnisfeier wird 
das Erinnerte und Gefeierte wirklich gegenwärtig. Memoria erinnert nicht nur an 
Gemeinschaft, sondern schafft sie neu. 
Von großem Wert ist es auch, andere Menschen zu meditieren: Freunde, Menschen, 
mit denen man beruflich zu tun hat oder die sonst irgendwie beeindrucken. Eine köst­
liche Meditation überliefert uns Augustinus im 6. Buch der Confessiones, Kap. 610• 

„Wie elend war ich daher selbst, und wie hast Du es gefügt, daß ich mir meines Elends 
gerade an jenem Tag bewußt wurde, an dem ich die Laudes für den Kaiser vorbereitete, 
worin nichts als Lüge gesagt wurde, damit mir, dem Lügner, von den Wissenden Beifall 
geklatscht würde I Mein Herz keuchte unter diesen Sorgen und glühte im Fieber verzehren­
der Gedanken, als ich durch eine Straße in Mailand ging und einen armen Bettler erblickte, 
der, anscheinend sdton recht betrunken, scherzte und sich freute. Ich stöhnte auf und sagte 
zu den Freunden, die mich begleiteten, daß wir doch mit all unseren Bemühungen, mit 
denen ich mich damals herumquälte, ... auch nichts anderes wollten, als zu derselben harm­
losen Freude zu gelangen, in der uns jener Bettler längst übertroffen hatte, während wir 
sie wahrscheinlich nie erleben würden. Denn was der bloß mit den paar erbettelten Münzen 
erlangt hatte, nämlich die Freude eines zeitlichen Glücks, das suchte auch ich mit all den 
mühseligen Winkelzügen und auf so vielen Umwegen. Gewiß war das nicht die wahre 
Freude, aber die ich in meinem Ehrgeiz suchte, war noch falscher. Er war jedenfalls guter 
Dinge, ich war in Angst, er war sicher, ich verzagt. . . . Ich hatte kein Recht, mich über ihn 
zu erheben, weil ich gelehrter war als er, denn das schuf mir keine Freude, sondern ich 
suchte mit meiner Gelehrsamkeit den Menschen zu gefallen, nicht um sie zu belehren, bloß 
um ihnen zu gefallen. Und deshalb hast Du auch mit dem Stecken Deiner Zucht mein 
Gebein zermalmt." 

Freilich liegt hier keine eigentliche Meditation eines Mitmenschen vor, sondern ein 
etwas erweiterter meditativer Blick auf ihn. Aber das Beispiel macht uns zwei bedeu­
tende Aspekte des Meditierens offenbar: Es führt den gläubigen Mensdten letztlidt 
zum Grund aller Dinge, zum lebendigen Gott und zu einer höheren Form des 
Bewußtseins und Erkennens seiner selbst. 
Damit sind wir bei einem weiteren Gegenstand der Meditation angelangt, dem eigenen 
Leben. Viele Menschen leiden heute unter der vermeintlichen Sinnlosigkeit ihres Da­
seins. Auch Christen sind davor nicht gefeit. Vielleicht versuchen sie, sidt nur allzu­
schnell mit großen Hoffnungen zu trösten, ohne sie in ihrem konkreten Lebens­
bewußtsein zu verankern. Sie sollten zunächst einmal meditieren, daß sie sich vor­
finden, in ihrer Einmaligkeit existieren, ohne gefragt zu sein, ob sie wollen oder nicht. 
Die Existenz ist einfach eine Gegebenheit. Jeder ist sich aber gegeben als ein Entwurf, 
ein Material, eine Aufgabe zur Selbstverwirklichung im seelischen, körperlidten und 
sozialen Bereidt. Es hat keinen Sinn, diese Tatsache nicht zur Kenntnis nehmen zu 
wollen~ Man muß sidt sehen und annehmen mit seinen positiven Eigenschaften wie 
seinen Fehlern. Wer zu Kleinmut und Verzagtheit neigt, soll die freudigen Abschnitte 
in seinen großen Lebenslinien bis ins Detail meditieren: erfreuliche Begebenheiten und 
Zustände im beruflichen Leben, von der Schulzeit an bis zum Lebensabend; in der 

to A. a. 0., 129. 

102 

f• 



mitmenschlichen Begegnung ce1it der Kindheit; konkrete beglückende Erlebnisse VO  3
Natur und Kultur. 5Sogar die Erinnerung a frühkindliche Erlebnisse annn sehr
beglückend SCe1IN. In der Erinnerung wird meıine I Existenz gegenwartig. Dazu
gehört iıne bestimmte 5ommerwiese, ein Bach, die Bucht eines Sees ebenso wıe eın
beruflicher Erfolg.
Man soll S1CH annehmen, WIıe Inan ist, auch mi1t seinen Fehlern un Schwächen.
Vielleicht haben WIT manche Erfahrungen der Vergangenheit icht bewältigt, eigeneFehler, fremde Schuld und Unvernunft, die sich uns versündigt haben, Schick-
salsschläge oder angeborene Minderwertigkeiten. Brocken blockieren
Leben und WIT verstehen nicht, WIeSso WIT müde sind, apathisch oder aggreSsiV.
Die Zukunft+ wird dann grau 1n gTrau gesehen, die Gegenwart vergiftet, I11ld:  - ebt
dahin WIıe ıne Marionette ohne innere Anteilnahme In der Meditation ollten WIT
auch diese dunklen Punkte klar 1n uge fassen, wohl bedenkend, daß 1Ur Punkte
sind oder Linien, neben denen auch die hellen Linien In unNnseTrTem Leben xibt.
1ne helle Lin  1e€ auf jeden Fall Die Linie des für mich Mensch gewordenen Gottes.
Er Zing seinen Kreuzweg bis Golgotha, mMIr zeigen, daß eın Lebenskreuzwegicht sinnlos ist. Sein Leben War doch menschlich gesehen wirklich verpfuscht: Ein
Genie ebt die drei Jahrzehnte als Zimmermann, dann kurze eit als ander-
prediger, unverstanden, und wird hingerichtet. Wenn Gott solche Sinnlosigkeit
ertragt, mMuUu. doch auch die Sinnlosigkeit unseTrTes aseins einen INn haben Sollte
jemand durch das Meditieren noch tiefer als UVO 1n Dunkelheit geratien und icht
den positiven Linien vordringen können, müßte die Hilfe eines Psychotherapeutensuchen.
Das christliche Meditieren 1äß0t sich mıit den Worten Augustinus!! umschreiben: „red-

ad COT et 1InNven1amus eum.“ Wir können Gott finden ber die Meditation des
Mitmenschen, der Natur, unseTes eigenen Lebens. Jede ausführliche Meditation des
gläubigen Menschen ird hm führen. Als Christen ollten WIT aber uch direkt
den sich un  4&r offenbarenden ott suchen. Was könnte besser Zugang ihm schaffen
als Se1IN Wort, selbst wenn uUuns 1 Menschenwort des Evangelisten überliefert ist
5o wird die Wortmeditation 1 christlichen aum immer 1ne große Rolle spielen.‚„Wortmeditation ll gen, daß e1n  S Wort, eın Satz oder auch eın längerer ext den
Keimling bildet, der durch seinen reichen Gehalt die meditierende Bewegung auslöst
un vorantreibt, der ihr Nahrung bietet, der S1C| In ihr entfaltet12 “ Zu beachten
ist dabei, daß schon VOT Beginn der Meditation das Quellwort, die Schriftstelle oder der
ext einer Dichtung bereitgestellt eın coll un! nicht erst gesucht werden mMUu Die
Worte mussen 1ın der Tiefe ansprechen und 1ın einer lebendigen Beziehung zZu eigenenen stehen. Ignatius VO  - Loyola empfiehlt die rhythmische Meditation, z des
‚Vater unser“”. Man soll bei jedem Atemzug e1n Wort oder ıne Wortgruppe beten.
Daraus wird VO  — selbst die verweilende Meditation werden, das längere Auskosten
e1ines besonders packenden Wortes. Worte, VO  - denen INnd  — sich ın SEeINeET individuellen
Eigenart ganz besonders 1m Sinn ‚„betroffen” fühlt, collte INa  3 o$+t auskosten 1n
wiederholter Meditation. Sie können einen das ya Leben hindurch begleiten. Neben
der HI Schrift cteht für die Wortmeditation das weite Feld der religiösen un profanenLiteratur offen.
iel größeres Gewicht als bisher wird 1n Zukunft die Bildmeditation erlangen. Es kann
nicht ohne Einfluß auf Perzeption, Wahrnehmung und Denkweise bleiben, 1n schon
heute 1n den Ländern der technischen Zivilisation die Kinder durchschnittlich weı
tunden fernsehen!3. ach dem ZWaaTl umstrittenen, ber doch vVon allen Fachleuten

11 onft. I 1 OI
12 Lotz, “ O, 109
13 Vgl Zöchbauer, Verkündigung 1 Zeitalter der Massenmedien, München 1969

103

• 

mitmenschlichen Begegnung seit der Kindheit; konkrete beglückende Erlebnisse von 
Natur und Kultur. Sogar die Erinnerung an frühkindliche Erlebnisse kann sehr 
beglückend sein. In der Erinnerung wird meine ganze Existenz gegenwärtig. Dazu 
gehört eine bestimmte Sommerwiese, ein Bach, die Bucht eines Sees ebenso wie ein 
beruflicher Erfolg. 
Man soll sich annehmen, wie man ist, - auch mit seinen Fehlern und Schwächen. 
Vielleicht haben wir so manche Erfahrungen der Vergangenheit nicht bewältigt, eigene 
Fehler, fremde Schuld und Unvernunft, die sich an uns versündigt haben, Schick­
salsschläge oder angeborene Minderwertigkeiten. Solche Brocken blockieren unser 
Leben und wir verstehen nicht, wieso wir so müde sind, apathisch oder aggressiv. 
Die Zukunft wird dann grau in grau gesehen, die Gegenwart vergiftet, man lebt 
dahin wie eine Marionette ohne innere Anteilnahme. In der Meditation sollten wir 
auch diese dunklen Punkte klar ins Auge fassen, wohl bedenkend, daß es nur Punkte 
sind oder Linien, neben denen es auch die hellen Linien in unserem Leben gibt. 
Eine helle Linie auf jeden Fall: Die Linie des für mich Mensch gewordenen Gottes. 
Er ging seinen Kreuzweg bis Golgatha, um mir zu zeigen, daß ein Lebenskreuzweg 
nicht sinnlos ist. Sein Leben war doch menschlich gesehen wirklich verpfuscht: Ein 
Genie lebt an die drei Jahrzehnte als Zimmermann, dann kurze Zeit als Wander­
prediger, - unverstanden, und wird hingerichtet. Wenn Gott solche Sinnlosigkeit 
erträgt, muß doch auch die Sinnlosigkeit unseres Daseins einen Sinn haben. Sollte 
jemand durch das Meditieren noch tiefer als zuvor in Dunkelheit geraten und nicht zu 
den positiven Linien vordringen können, müßte er die Hilfe eines Psychotherapeuten 
suchen. 

Das christliche Meditieren läßt sich mit den Worten Augustinus11 umschreiben: ,,red­
eamus ad cor et inveniamus eum." Wir können Gott finden über die Meditation des 
Mitmenschen, der Natur, unseres eigenen Lebens. Jede ausführliche Meditation des 
gläubigen Menschen wird zu ihm führen. Als Christen sollten wir aber auch direkt 
den sich uns offenbarenden Gott suchen. Was könnte besser Zugang zu ihm schaffen 
als sein Wort, selbst wenn es uns im Menschenwort des Evangelisten überliefert ist. 
So wird die Wortmeditation im christlichen Raum immer eine große Rolle spielen. 
„Wortmeditation will sagen, daß ein Wort, ein Satz oder auch ein längerer Text den 
Keimling bildet, der durch seinen reichen Gehalt die meditierende Bewegung auslöst 
und vorantreibt, der ihr Nahrung bietet, der sich in ihr entfaltet12." Zu beachten 
ist dabei, daß schon vor Beginn der Meditation das Quellwort, die Schriftstelle oder der 
Text einer Dichtung bereitgestellt sein soll und nicht erst gesucht werden muß. Die 
Worte müssen in der Tiefe ansprechen und in einer lebendigen Beziehung zum eigenen 
Leben stehen. Ignatius von Loyola empfiehlt die rhythmische Meditation, z. B. des 
,,Vater unser". Man soll bei jedem Atemzug ein Wort oder eine Wortgruppe beten. 
Daraus wi.rd von selbst die verweilende Meditation werden, das längere Auskosten 
eines besonders packenden Wortes. Worte, von denen man sich in seiner individuellen 
Eigenart ganz besonders im guten Sinn „betroffen" fühlt, sollte man oft auskosten in 
wiederholter Meditation. Sie können einen das ganze Leben hindurch begleiten. Neben 
der HI. Schrift steht für die Wortmeditation das weite Feld der religiösen und profanen 
Literatur offen. 

Viel größeres Gewicht als bisher wird in Zukunft die Bildmeditation erlangen. Es kann 
nicht ohne Einfluß auf Perzeption, Wahrnehmung und Denkweise bleiben, wenn schon 
heute in den Ländern der technischen Zivilisation die Kinder durchschnittlich zwei 
Stunden fernsehen13

• Nach dem zwar umstrittenen, aber doch von allen Fachleuten 

11 Conf. IV, 12, a. a. 0., 85. 
12 J. Lotz, a. a. 0., 109. 
13 Vgl. F. Zöchbnuer, Verkündigung im Zeitalter der Massenmedien, München 1969. 

103 



diskussionswürdig erachteten Kommunikationswissenschafter wird das
geistige eıner ‚DO von ihren vorherrschenden Kommunikationsmitteln
geprägt und ZWAar nich!  g cehr von den nhalten als VOo  — den Medien selbst.
Durch Fernsehen, und Ilustrierte wird der Mensch in zunehmendem Maßfße
Bilder aufnehmen, in Bildern aSsSsozleren  - und vVon ihnen gesteuert. Spiritualität und
Verkündigung mussen esem Umstand Rechnung tragen. Für die Bildmeditation gilt
dasselbe wie für die Wortmeditation: ] mussen  s-. Bilder ausgewählt werden, die
Wesentliches auUssSagen und Begegnung mit der Wirklichkeit der personalen Mitte
erschließen AÄngesichts einer selzahl von Bildern kann das Bewußtsein icht BCeSaM-
melt bleiben. coll daher bei einer Meditation LU eın Bild vornehmen, bei
diesem aber auskostend verweilen.
Abschließend @1 noch einiges ZUF: Symbolmeditation gesagt. Symbol ıst ın unserfem

Zusammenhang nicht einfach durch Konvention festgelegtes Zeichen eınen
Sachverhalt wiıe ein mathematisches Symbol, eın qchemisches Zeichen oder eın Werbe-
zeichen eine Ware. Symbol ıst elmehr eıne Darstellung, die durch Reduktion
auf Wesentliches den innersten, verborgenen Sinn des Gemeinten Ü Bild bringt,

im Bereich der personalen Mitte und der seelischen Grundschicht Be-
wegung versetzt. Diese Bewegung schon be; ersten Wahrnehmen eintreten
oder nach längerem Meditieren. Von großer Kraft sind die biblischen und alt-
christlichen Symbole: Brot, We:i  1ın, eins guter Lamm, Kreuz a14

Meditation, iturgie und Verkündigung
Ohne Innerlichkeit gibt keinen Existenzvollzug dem Glauben. Weder der
vertikalen Richtung zu Gott noch der horizontalen im Mitmenschen werden
weiterkommen, G WIT nich:!  en von ıinnen her bewegt SIN  d. Ohne Gebet dem
Herzen wird auch die Erneuerung der Liturgie icht die gewünschten Tüchte ringen
Gie bedarf der individuellen Spiritualität und der meditativen Elemente: e, Bild
und Musik. lange, ausschließlich verbale Darbietungen Gottesdienst wird
das Aufnahmevermögen überfordert und Oberflächlichkeit anerzogen. Zur ebendigen
Gestaltung von Gottesdiensten könnten Bildmeditationen viel beitragen. Wenn auch
dort und da schon er Schritte dieser Richtung getan werden, ( ist doch noch
viel Arbeit : eisten. Bildstellen, katholische Verlage, Seelsorgeämter, inter-
essierte und befähigte ruppen collten den theologischen und üunstlerischen Erforder-
nıssen entsprechende Hilfen für die Praxis ausarbeiten. Das römische Verbot der
Verwendung von audiovisuellen Medien bei der Eucharistiefeier bezieht sich nicht auf
Wortgottesdienste. Vielleicht wird emildert oder zurückgenommen,
qualitativ hochstehende und erprobte Programme angeboten werden.
In der Predigtliteratur wird eute meı5 die Exegese Material
Meditation vorgelegt*®. der Praxis wird aber oft eın ausführliches Meditieren
eigentlichen Sinn des Wortes schon rein Zeitmangel schwer möglich Se1InN. Wer
unter dem Zwang des Terminkalenders und Hinblick auf die Gestaltung eiıner
konkreten Predigt meditieren will, wird kaum die rechte Sammlung finden. Man sollte
daher den auf die Exegese olgenden Abschnitt der Predigtvorbereitung besser „Pre-
digtbesinnung” nenneln. Freilich soll diese, wWwWerunn S1e auch nicht Meditation eigent-
lichen Sinn des Wortes ist, doch ın doppelter Hinsicht meditativ senmin.  H Einmal weil der
Gegenstand möglichst existenziell, lebendig und ganzheitlich bewußt seın coll und

anderenmal, weil der Prediger dabei ständig seine Gemeinde ım Blick behalten
muß. Die ständige meditative Vergegenwärtigung seiner Hörerschaft inspiriert den
Prediger schon während der Vorbereitung, SO daß die rechten Akzente tzen, die
passende Form finden und Mißverständnisse verhindern kann Nach solcher Vorberei-

Vgl Lotz, d OI 218-—221.
Vgl Z Br. Dreher, Neues Predigtwerk, Taz 1970/71

104

für diskussionswürdig erachteten Kommunikationswissenschafter McLuhan wird das 
geistige V erhalten · einer Epoche von ihren vorherrschenden Kommunikationsmitteln 
geprägt und zwar gar nicht so sehr von den Inhalten als von den Medien selbst. 
Durch Fernsehen, Film und Illustrierte wird der Mensch in zunehmendem Maße 
Bilder aufnehmen, in Bildern assoziieren und von ihnen gesteuert. Spiritualität und 
Verkündigung müssen diesem Umstand Rechnung tragen. Für die Bildmeditation gilt 
dasselbe wie für die Wortmeditation: Es müssen Bilder ausgewählt werden, die 
Wesentliches aussagen und Begegnung mit der Wirklidtkeit in der personalen Mitte 
erschließen. Angesichts einer Vielzahl von Bildern kann das Bewußtsein nicht gesam­
melt bleiben. Man soll daher bei einer Meditation nur e i n Bild vornehmen, bei 
diesem aber auskostend verweilen. 
Abschließend sei noch einiges zur Symbolmeditation gesagt. Symbol ist in unserem 
Zusammenhang nicht einfach ein durch Konvention festgelegtes Zeichen für einen 
Sachverhalt wie ein mathematisches Symbol, ein chemisches Zeichen oder ein Werbe­
zeichen für eine Ware. Symbol ist vielmehr eine Darstellung, die durch Reduktion 
auf Wesentliches den innersten, verborgenen Sinn des Gemeinten so ins Bild bringt, 
daß er uns im Bereich der personalen Mitte und der seelischen Grundschicht in Be­
wegung versetzt. Diese Bewegung kann schon beim ersten Wahrnehmen eintreten 
oder erst nach längerem Meditieren. Von großer Kraft sind die biblischen und alt­
christlichen Symbole: Brot, Wein, Weinstock, guter Hirt, Lamm, Kreuz u. a.14• 

6. Meditation, Liturgie und Verkündigung 
Ohne Innerlichkeit gibt es keinen Existenzvollzug aus dem Glauben. Weder in der 
vertikalen Richtung zu Gott noch in der horizontalen zum Mitmenschen werden wir 
weiterkommen, wenn wir nicht von innen her bewegt sind. Ohne Gebet aus dem 
Herzen wird auch die Erneuerung der Liturgie nicht die gewünschten Früchte bringen. 
Sie bedarf der individuellen Spiritualität und der meditativen Elemente: Stille, Bild 
und Musik. Durch lange, ausschließlich verbale Darbietungen im Gottesdienst wird 
das Aufnahmevermögen überfordert und Oberßächlidtkeit anerzogen. Zur lebendigen 
Gestaltung von Gottesdiensten könnten Bildmeditationen viel beitragen. Wenn auch 
dort und da schon erste Schritte in dieser Richtung getan werden, so ist doch noch 
viel Arbeit zu leisten. Kirchliche Bildstellen, katholische Verlage, Seelsorgeämter, inter­
essierte und befähigte Gruppen sollten den theologischen und künstlerischen Erforder­
nissen entsprechende Hilfen für die Praxis ausarbeiten. Das römische Verbot der 
Verwendung von audiovisuellen Medien bei der Eucharistiefeier bezieht sich nicht auf 
Wortgottesdienste. Vielleicht wird es einmal gemildert oder zurückgenommen, wenn 
qualitativ hochstehende und erprobte Programme angeboten werden. 
In der Predigtliteratur wird heute meist im Anschluß an die Exegese Material zur 
Meditation vorgelegt15• In der Praxis wird aber oft ein ausführliches Meditieren im 
eigentlichen Sinn des Wortes schon rein aus Zeitmangel schwer möglich sein. Wer 
unter dem Zwang des Terminkalenders und im Hinblick auf die Gestaltung einer 
konkreten Predigt meditieren will, wird kaum die rechte Sammlung finden. Man sollte 
daher den auf die Exegese folgenden Absdmitt der Predigtvorbereitung besser „Pre­
digtbesinnung" nennen. Freilich soll diese, wenn sie auch nicht Meditation im eigent­
lichen Sinn des Wortes ist, doch in doppelter Hinsicht meditativ sein. Einmal weil der 
Gegenstand möglichst existenziell, lebendig und ganzheitlich bewußt sein soll und 
zum anderenmal, weil der Prediger dabei ständig seine Gemeinde im Blick behalten 
muß. Die ständige meditative Vergegenwärtigung seiner Hörerschaft inspiriert den 
Prediger schon während der Vorbereitung, so daß er die rechten Akzente setzen, die 
passende Form finden und Mißverständnisse verhindern kann. Nach solcher Vorberei-

14 Vgl. 7. Lotz, a. a. 0., 218-221. 
15 Vgl. z.B. Br. Dreher, Neues Predigtwerk, Graz 1970/71. 

104 



tung wird der Prediger dann seiner Gemei de das Evangelium 1 lebendigen, virtuel-
len Dialog verkündigen können und VOTLT dem Abgleiten 1ın einen sterilen Kanzel-
monolog bewahrt bleiben.
Meditation ist nicht religiöses Hobby resignierter Individualisten, die sich VOL dem
Anspruch der eit 1n Beschauung flüchten, sondern vertiefte Begegnung VO'  3 Wirklich-
eit und Glaube 1n der Personmitte, WOTaus tragfähige christliche Verantwortung und
Weltgestaltung entspringt.

LITERATUR
Bours, Von naturaler christlicher Meditation, 1n : Lebendige Seelsorge, 18 (1967),

238—244
Dechanet, Yoga für Christen, Luzern 1957.

Dessauer, Die naturale Meditation, München 1961
Lotz, Einübung 1n Meditieren aln Neuen Testament, Frankfurt 1967
Tilmann, Staunen un!: Erfahren als Wege Gott, Einsiedeln 1968 ; ders., Die Führung ZUrLr

Meditation, Einsiedeln
Volk, Entspannung, Sammlung, Meditation, Mainz 1970

REI  ENSTEIN

Der 1nnn des Lebens
Ein religionsphilosophischer Versuch, davon verständlich reden.

„Wozu sind WITr auf Erden?“, fragt der katholische Schulkatechismus, un: die Antwort
lautet ebenso apodiktisch wIıe unexistentiell: „Wir sind auf Erden, um Gott PE1-

kennen, ihn lieben, ihm dienen un! einst eWwlig bei ihm leben  44 Sicher steckt
1n einer solchen Formel etwas Richtiges. Sie 1st aber insofern falsch, als S1€e vortäuscht,
eindeutig und zweiftelsfrei und für jedermann verständlich das Entscheidende .  ber
das Leben Cn können. Eine solche handliche Formel über den Sinn des Lebens,
womöglich gleich mıit praktischer Nutzanwendung, ist also 1Im Folgenden wohlweislich
nicht angestrebt. Vielmehr soll vorsichtig versucht werden, von der Religionsphilo-
sophie her etwas über den Sinn Sagen; dabei ist VOT allem beabsichtigt, für den
wissenscha$tlichen Nichtfachmann verständlich ZUu reden, dies aber nicht 1m Sinne
billiger Popularisierung, sondern gleichwohl wissenschaftlich verantwortbar. Aus der
Schwierigkeit dieses Vorhabens ergibt sich selbstverständlich, daß sich 1Ur
einen Versuch handeln kann.

Zunächst einige Bemerkungen ZUu roblem-Kontext Die eiNngangs als Negativmodell
zıitierte Katechismus-Formel 1n ihrer apodiktischen Selbstsicherheit VO einer
homogenen Mentalität und geistesgeschichtlichen Situation, wıe S1e heute ohl all-
gemeın verschwinden. Das philosophisch-theologische Denken ist inzwischen,
scheint ©5S; vorsichtiger und auch selbstkritischer geworden. Solch kritische Vorsicht
ist ohl auch gegenüber der eigenen alltäglichen Lebenserfahrung glaubwürdiger;
denn auch die eıgene Lebenspraxis ıst doch vie! weniger selbstsicher, als das Ffrühe-
TE  3 Zeiten noch möglich WAar.

Das kommt einmal ohl daher, daß fremde Lebenskonzepte, Weltanschauungen und
Religionen nicht mehr wıe früher 1n Form exotischer achrichten aus anderen Welten

uns kommen, sondern unsSs bedrängend nahe gerückt sind. Der Nachbar, der Mit-
arbeiter 1 Betrieb, der Ehepartner, die Kinder können iıne andere Lebensauffassung

105

-

tung wird der Prediger dann seiner Gemein :le das Evangelium im lebendigen, virtuel­
len Dialog verkündigen können und vor dem Abgleiten in einen sterilen Kanzel­
monolog bewahrt bleiben. 
Meditation ist n icht religiöses Hobby resignierter Individualisten, die sich vor dem 
Anspruch der Zeit in Beschauung flüchten, sondern vertiefte Begegnung von Wirklich­
keit und Glaube in der Personmitte, woraus tragfähige christliche Verantwortung und 
Weltgestaltung entspringt. 

LITERATUR 
]. Bours, Von naturaler zu christlicher Meditation, in : Lebendige Seelsorge, 18 (1967), 

238-244. 
]. M. Dechanei, Yoga für Christen, Luzern 1957. 
Ph. Dessauer, Die naturale Medita tion, München 1961. 
]. Latz, Einübung ins Meditieren a m Neuen Testament, Frankfurt 1967. 
K. Tilmann, Staunen und Erfahren als Wege zu Gott, Einsiedeln 1968; ders., Die Führung zur 

Meditation, Einsiedeln 21972. 
G. Volk, Entspannung, Sammlung, Meditation, Mainz 1970. 

PETER BREITENSTEIN 

Der Sinn des Lebens 
Ein religionsphilosophischer Versuch, davon verständlich zu reden. 

„Wozu sind wir auf Erden?", fragt der katholische Schulkatechismus, und die Antwort 
lautet ebenso apodiktisch wie unexistentiell: ,,Wir sind auf Erden, um Gott zu er­
kennen, ihn zu lieben, ihm zu dienen und einst ewig bei ihm zu leben." Sicher steckt 
in einer solchen Formel etwas Richtiges. Sie ist aber insofern falsch, als sie vortäuscht, 
eindeutig und zweifelsfrei und für jedermann verständlich das Entscheidende über 
das Leben sagen zu können. Eine solche handliche Formel über den Sinn des Lebens, 
womöglich gleich mit praktischer Nutzanwendung, ist also im Folgenden wohlweislich 
nicht angestrebt. Vielmehr soll vorsichtig versucht werden, von der Religionsphilo­
sophie her etwas über den Sinn zu sagen; dabei ist vor allem beabsichtigt, für den 
wissenschaftlichen Nichtfachmann verständlich zu reden, dies aber nicht im Sinne 
billiger Popularisierung, sondern gleichwohl wissenschaftlich verantwortbar. Aus der 
Schwierigkeit dieses Vorhabens ergibt sich selbstverständlich, daß es sich nur um 
einen Versuch handeln kann. 

Zunächst einige Bemerkungen zum Problem-Kontext: Die eingangs als N egativmodell 
zitierte Katechismus-Formel zeugt in ihrer apodiktischen Selbstsicherheit von einer 
homogenen Mentalität und geistesgeschichtlichen Situation, wie sie heute wohl all­
gemein verschwinden. Das philosophisch-theologische Denken ist inzwischen, so 
scheint es, vorsichtiger und auch selbstkritischer geworden. Solch kritische Vorsicht 
ist wohl auch gegenüber der eigenen alltäglichen Lebenserfahrung glaubwürdiger; 
denn auch die eigene Lebenspraxis ist doch viel weniger selbstsicher, als das zu frühe­
ren Zeiten noch möglich war. 
Das kommt einmal wohl daher, daß fremde Lebenskonzepte, Weltanschauungen und 
Religionen nicht mehr wie früher in Form exotischer Nachrichten aus anderen Welten 
zu uns kommen, sondern uns bedrängend nah e gerückt sind. Der Nachbar, der Mit­
arbeiter im Betrieb, der Ehepartner, die Kinder können eine andere Lebensauffassung 

105 


