tung wird der Prediger dann seiner Gemeinde das Evangelium im lebendigen, virtuel-
len Dialog verkiindigen koénnen und vor dem Abgleiten in einen sterilen Kanzel-
monolog bewahrt bleiben.

Meditation ist nicht religitses Hobby resignierter Individualisten, die sich vor dem
Anspruch der Zeit in Beschauung fliichten, sondern vertiefte Begegnung von Wirklich-
keit und Glaube in der Personmitte, woraus tragfihige christliche Verantwortung und
Weltgestaltung entspringt.

LITERATUR

J. Bours, Von naturaler zu christlicher Meditation, in: Lebendige Seelsorge, 18 (1967),
238—244.

J. M. Dechanet, Yoga fiir Christen, Luzern 1957.

Ph. Dessauer, Die naturale Meditation, Miinchen 1961.

]J. Lotz, Einiibung ins Meditieren am Neuen Testament, Frankfurt 1967.

K. Tilmann, Staunen und Erfahren als Wege zu Gott, Einsiedeln 1968; ders., Die Fiihrung zur
Meditation, Einsiedeln ®1972.

G. Volk, Entspannung, Sammlung, Meditation, Mainz 1970.

PETER BREITENSTEIN
Der Sinn des Lebens

Ein religionsphilosophischer Versuch, davon verstiindlich zu reden.

»Wozu sind wir auf Erden?”, fragt der katholische Schulkatechismus, und die Antwort
lautet ebenso apodiktisch wie unexistentiell: ,Wir sind auf Erden, um Gott zu er-
kennen, ihn zu lieben, ihm zu dienen und einst ewig bei ihm zu leben.” Sicher steckt
in einer solchen Formel etwas Richtiges. Sie ist aber insofern falsch, als sie vortduscht,
eindeutig und zweifelsfrei und fiir jedermann verstindlich das Entscheidende iiber
das Leben sagen zu kénnen. Eine solche handliche Formel iiber den Sinn des Lebens,
womdglich gleich mit praktischer Nutzanwendung, ist also im Folgenden wohlweislich
nicht angestrebt. Vielmehr soll vorsichtig versucht werden, von der Religionsphilo-
sophie her etwas iiber den Sinn zu sagen; dabei ist vor allem beabsichtigt, fiir den
wissenschaftlichen Nichtfachmann verstindlich zu reden, dies aber nicht im Sinne
billiger Popularisierung, sondern gleichwohl wissenschaftlich verantwortbar. Aus der
Schwierigkeit dieses Vorhabens ergibt sich selbstverstindlich, daf es sich nur um

einen Versuch handeln kann.
I

Zunichst einige Bemerkungen zum Problem-Kontext: Die eingangs als Negativmodell
zitierte Katechismus-Formel zeugt in ihrer apodiktischen Selbstsicherheit von einer
homogenen Mentalitit und geistesgeschichtlichen Situation, wie sie heute wohl all-
gemein verschwinden. Das philosophisch-theologische Denken ist inzwischen, so
scheint es, vorsichtiger und auch selbstkritischer geworden. Solch kritische Vorsicht
ist wohl auch gegeniiber der eigenen alltiglichen Lebenserfahrung glaubwiirdiger;
denn auch die eigene Lebenspraxis ist doch viel weniger selbstsicher, als das zu friihe-
ren Zeiten noch moglich war.

Das kommt einmal wohl daher, daf fremde Lebenskonzepte, Weltanschauungen und
Religionen nicht mehr wie frither in Form exotischer Nachrichten aus anderen Welten
zu uns kommen, sondern uns bedringend nahe geriickt sind. Der Nachbar, der Mit-
arbeiter im Betrieb, der Ehepartner, die Kinder kénnen eine andere Lebensauffassung

105



haben, ein anderes Wertsystem, eine andere Konfession oder Religion; das bringt nicht
nur das Problem der gegenseitigen Toleranz mit sich, sondern es dringt auch zur
Frage, ob denn die eigene Weltanschauung, die Mafistibe, nach denen man selbst
lebt, tatsichlich richtig sind.

Die alte Selbstsicherheit in der Lebensinterpretation geht dem philosophisch-theologi-
schen Denken wie der eigenen Lebenspraxis auch dadurch immer mehr verloren, daf3
die Welt, in der man lebt, immer komplizierter und immer weniger iiberschaubar
wird. Heute lebt fast jeder in vielen verschiedenen Bereichen, in Familie, Beruf, Wirt-
schaft, Politik, Verkehr, Technik, Schule, Wissenschaft, Kirche, Freizeit, Urlaub, Sport
usw. Dem entsprechend ist heute jeder verschiedensten Einfliissen ausgesetzt, so der
Gesellschaftsform, den politischen Strémungen, den Bildungsinstituten, der Informa-
tionsflut, dem Mode-Trend, dem Kauf- und Konsumzwang, der Wettbewerbs-, Lei-
stungs- und Prestigementalitiit usw. Solche verschiedene Lebensbereiche und Einfliisse
bestimmen heute zunehmend jeden derart bis ins Innerste, dal man die Unterschei-
dung zwischen Ich und Gesellschaft, zwischen Offentlich und Privat gar nicht mehr
streng durchfithren kann. Diese Vielfalt der Lebensbereiche und Einfliisse 148t sich
vom einzelnen weder abschaffen noch insgesamt wirklich kontrollieren; ja oft wird
der einzelne von diesen Einfliissen unbewufit bestimmt sein, und wenn er sie be-
merkt, wird er — wenn er nicht gerade Spezialist ist — oft nicht wissen, wer oder
was dahinter steckt, welche Griinde und Zusammenhinge da am Werk sind.

Fiir den einzelnen hat dieser komplizierte Pluralismus der Lebensdimensionen un-
weigerlich so etwas wie eine Identititskrise zur Folge: Es kann sein, daB8 er sich in
diesem Vielerlei verliert, da er nur nebeneinander in den verschiedenen vorgegebenen
Lebensbereichen lebt, jeweils die geltenden Verhaltensvorschriften befolgt und damit
so beschiftigt ist, dal er zu einer Distanz gegeniiber dieser seiner Betriebsamkeit nicht
mehr fihig ist und nicht mehr zum Nachdenken kommt, warum er eigentlich all dies
macht. Er denkt und fiihlt dann als Biiroangestellter, als Verkehrsteilnehmer, als
Hausfrau und Mutter, als Lehrer, als Konsument, Sportler, Chef, Hausbesitzer,
JPrivat'mann — er lebt gleichsam mehrspurig, er denkt in Rollen. Aber er selbst,
das eine Subjekt von all dem, also der, der sagen kénnte ,ich bin alles”, der von
all diesen Rollen einmal reflektierend Abstand nehmen kénnte, er selbst verliert sich
und ist fiir sich selbst kein Thema mehr. Eine andere Mbglichkeit ist die, da8 der
einzelne diesen Pluralismus der Dimensionen und Rollen, in dem er lebt, zwar zur
Kenntnis nimmt¢, aber nicht recht weiB, wie er das alles unter ,einen Hut’ bringen soll.
Er wundert sich vielleicht dariiber, da8 in den verschiedenen Bereichen wie selbst-
verstindlich je etwas Besonderes gilt, besondere Wertmafstibe, besondere Verhal-
tensregeln, ja Mentalititen; und er leidet vielleicht darunter, wenn ihm klar wird,
wie selbstverstiindlich und automatisch er mit seinem Denken und Verhalten jeweils
da hineingezogen wird, wie sehr die diversen Bereiche den einzelnen zur Anpassung
ndtigen.

Diese auch bewuBtseinsmiflige Zerspaltenheit macht es einem sehr schwer, etwas
iiber sich insgesamt zu denken, etwa ein durchhaltbares Lebenskonzept zu formulie-
ren oder z. B. auch iiber den Sinn des Lebens insgesamt nachzudenken. Ein solches
Lebenskonzept etwa, also ein ungefihrer Entwurf dessen, wie man leben méchte,
wie man sich zum Mitmenschen verhalten méchte usw., wird einem durch den Plura-
lismus der Lebensdimensionen leicht aus der Hand geschlagen, weil ihm in den
diversen Bereichen Sachzwinge entgegenstehen, denen man sich nicht entziehen kann,
ohne aus der Bahn geworfen zu werden!; und weil sich je auch spezifische psychische °
Zwinge ergeben, die fast unweigerlich vom urspriinglich in einem solchen Lebens-

1 Zwang zum Konkurrenzkampf in der Wirtschaft, Strenge statt Toleranz in der Pidagogik,
Taktik statt Ehrlichkeit in der Politik.

106



b ]

konzept Gewollten abbringen?. Weil sich der Pluralismus der Lebensdimensionen auch
in einer Art Bewuftseinspluralismus niederschligt, ist es sehr schwer, iiber den einigen-
den Sinn des Lebens insgesamt nachzudenken. Versucht man etwas Derartiges — ob
wissenschaftlich oder nicht —, so kommt einem das, was man so denkt, in einem
anderen Zusammenhang, wie z. B. im Kreis der Arbeitskollegen, sehr schnell als
schief, als irgendwie nicht hierhergehérig, als hier nicht wichtig und irgendwie nicht
mehr wahr vor. Geht es einem nicht oft so mit den Worten, die man am Sonntag
im Gottesdienst richtig findet und ernsthaft mitspricht? An dieser Schwierigkeit, etwas
Umfassendes zu sagen, das trigt und nicht nur in einem einzigen Bereich (wie etwa
dem der akademischen Diskussion) einleuchtet, partizipiert auch das heutige philo-
sophisch-theologische Denken (Sprach,welt’-, ,Sprachspiel‘problem). Und wohl eben
auch darum ist dieses Denken vorsichtiger geworden, selbstkritischer und zuriick-
haltender im Gebrauch von Formeln, die uneingeschrinkt und problemlos alles auf
einmal sagen wollen.

Verstirkt wird diese Tendenz wohl schlieBlich auch dadurch, daf der kritische Geist
der modernen Wissenschaft (etwa der Psychoanalyse, Ideologiekritik und strengen
Naturwissenschaft) zunehmend jedermanns Denken beeinflut und die allgemeine
Mentalitédt kritischer macht — und zwar eben auch in einer Frage wie der nach dem
Sinn des Lebens.

Bevor wir uns nun dieser Frage von der Religionsphilosophie her direkt zuwenden,
ist noch zu sagen, wie hier die 3 Begriffe ,Sinn’, ,Leben’ und ,Religionsphilosophie’
verstanden werden: Mit ,Leben’ ist das Gesamt dessen gemeint, was ein Mensch erlebt,
was er tut, wei}, fithlt, denkt, fragt, wiinscht, fiirchtet, was er erkdmpft und erleidet,
also alles, was zu ihm gehdrt und was er meint, wenn er in einem umfassenden
Sinn ,,ich” sagt, ,,ich, mein Leben”.

Das Wort ,Sinn’ steht hier fiir den umfassenden Sinn, also fiir das, was man meint,
wenn man sich etwa fragt: ,,Wozu lebe ich eigentlich? Was hat das Ganze eigentlich
fiir einen Sinn?” In einer solchen Frage wird doch etwas gesucht, das einen ganz
ausfiillt, das in jeder Hinsicht befriedigt, etwas — ein Gegenstand oder Zustand oder
was immer —, das so fraglos von Wert ist, daf nicht mehr dariiberhinaus gefragt
werden mufl: ,,Und wozu dies? Und was weiter, was noch, was danach?” Dieses
fraglos Befriedigende ist hier mit ,Sinn’ gemeint. Dieser ,Sinn’-Begriff ist berechtigt,
weil nach diesem umfassenden Sinn von Menschen tatsichlich gefragt wird. Aber dazu
spater.

Zunichst wenigstens noch ein paar knappe Sitze dariiber, in welcher Bedeutung sich
diese Erdrterung ,religionsphilosophisch’ nennt. ,Religionsphilosophie meint hierbei
jene Grenzdisziplin zwischen Philosophie und Theologie, die ungefihr iiber die gleiche
Sache nachdenkt wie die Theologie, nimlich iiber das Gott-Mensch-Verhiltnis, die
aber der Methode nach streng philosophisch ist und sich darum nicht etwa auf die
biblische Offenbarung beruft. Sie geht dabei vom Menschen und seiner Selbsterfahrung
aus und fragt, warum iiberhaupt der Mensch religis sein kann, und wo in seinem
Leben er eigentlich das erfihrt, was man ,Gott’ nennt. Die christliche Religionsphilo-
sophie schlieBlich versucht zu zeigen, dal es auch fiir die einzelnen Offenbarungs-
inhalte des Christentums im Menschen eine Offenheit gibt; sie versucht, philosophisch
zu kliren, ob auch etwas von dem erfahren werden kann, was das Christentum
im einzelnen vertritt, und wo in der Erfahrung sich derartiges zeigt. Was also 1ift
sich von dieser Religionsphilosophie aus iiber den Sinn des Lebens ausmachen?

2 Erwartungshaltungen der Mitwelt, Zwang zu rollenkonformem Denken, Gruppenzwinge,
Schwerkraft von Traditionen, die geltende Moral, die psychotechnisch gezielte Werbung,
die verschiedenen Anpassungsmechanismen mit den reflexartig einsetzenden Rationali-
sierungen.

107



II

Als Ansatz fiir einen Antwortversuch kiimen verschiedenerlei menschliche Erfahrungen
in Frage; hier soll — moglichst untendenziés — von einer positiven Erfahrung aus-
gegangen werden, von der Erfahrung des Gliiclichseins.

1. ,Gliik’ — das ist eine Erfahrung, die wohl jedem irgendwie bekannt ist. Natiirlich
kann man bei dem Wort ,Gliik’ an alles Mégliche denken: an Freundschaft, Liebe,
Eigenheim, Kinder, Familie, Urlaub, Leistung, Erfolg, GenuB, Selbstgeniigsamkeit usw.
Was immer man sich im einzelnen vorstellt: wirklich gliicklich ist man dann, wenn
man erfiillt ist von etwas, wenn man sagen méchte: ,ja, so ist es gut, so sollte es
bleiben”; und wenn man darin nicht verunsichert ist durch viele andere und vielleicht
grofere Gliicksmoglichkeiten.

Wer so wirklich gliicklich ist, dem wird sein Leben sinnvoll erscheinen. ,Das ist der
Sinn meines Lebens, darum lebe ich”, wird er vielleicht denken. Und doch weiff auch
er — aufler vielleicht in wenigen Augenblicken rauschhafter Gliicksstimmung —, da
man solches Gliick nicht einfach blof8 konsumieren kann, sondern daff man etwas tun
mu, um es sich zu erhalten, um es nicht abgeniitzt und langweilig werden zu
lassen, oder um das, woriiber man gliicklich ist, nicht zu verlieren. In allem Gliick
gibt es doch immer auch diese Sorge fiir seine Erhaltung; alles Gliick ist durchstimmt
vom BewuStsein der Gefihrdetheit dessen, woriiber man gliicklich ist; es ist durch-
zogen von der Hoffnung, es mége lange — ja immer — dauern. Dieser Blick voraus
(., Mége es doch so bleiben!”), dieser sorgende Blick iiber das momentane Gliick hinaus
stellt sich automatisch ein, allerspiétestens beim Gedanken an den Tod. Und in diesem
automatischen Blick dariiber hinaus zeigt sich, daf das momentane Gliiclichsein Gren-
zen hat, daB8 es nicht das totale Gliick sein kann — eben daf es endliches Gliick ist.
Denn warum sollte man sich sonst iiberhaupt noch fiir etwas anderes interessieren
als den gliicklichen Augenblick? Wie sonst knnte es in allem Gliicklichsein noch Sorge
und Hoffnung geben? Aber halten wir fest: Erfahrungsgemif gibt es wirkliches
Gliik, auch wenn man fiihlt, daf es sich dabei nie um ein fraglos und total befriedi-
gendes Gliick handelt. Versuchen wir, diese Beobachtung etwas zu analysieren, und
zwar zunichst deren zweite Hiilfte.

2. a) Alles vorkommende Gliick wird als begrenzt, als endlich erfahren. Warum eigent-
lich? Warum freut man sich nicht einfach riickhaltlos an dem, was man hat? Warum
genieft man solches Gliick nicht einfach unbefangen und ohne auf seine Begrenztheit
zu achten? Wieso ignoriert man diese Begrenztheit nicht einfach und vergiit sie?
Warum fillt sie einem iiberhaupt auf?? Religionsphilosophisch lilt sich ein Grund
ausmachen: Alles vorkommende Gliick wird darum als begrenztes Gliick erfahren und
kann iiberhaupt nur als begrenztes erfahren werden, weil der Mensch ein grenzen-
loses Gliicksbediirfnis hat, ein Bediirfnis also nach dem grenzen-losen Gliick. Dieses
grenzen-lose Gliicksbediirfnis treibt sein Fragen und Hoffen immer schon iiber das
vorkommende Gliick hinaus und entlarvt so dessen Begrenztheit. Denn wer nach
einem totalen Gliick fragt, der ist allein schon mit dieser Frage iiber alles vorkommende
Gliik hinaus; nicht zwar in dem Sinn, daf es ihm nichts mehr wert sein konnte,
wohl aber so, dal er seine Begrenztheit spiirt. Und dieses fragende Ausschauen nach
einer restlos befriedigenden Erfiillung, dieses grenzen-lose Gliicksbediirfnis ist kein
Fantasieprodukt, das absichtsvoll in den Menschen hineingeheimnist wiirde, sondern
das gibt es wirklich. Es wirkt sich spiirbar aus in der Erfahrung, daB alles vor-
kommende Gliick irgendwie zu eng ist. Ja: Da jedes Gliick begrenzt ist, wiirde

3 Mit dem berechtigten und. hier eigentlich auch notwendigen Hinweis auf die soziale
Ungleichheit, also darauf, da8 man immer andere beobachten kann, denen ,es viel besser
geht’, ist die Frage nur verschoben. Denn das Gesagte gilt auch von der Gliickserfahrung
z. B. der Superreichen.

108



Ra i

iiberhaupt nicht bemerkt, wenn es nicht ein je dariiberhinausreichendes Bediirfnis,
ein grenzen-loses Gliicksbediirfnis gibe.

b) Wenn wir das jetzt auf die Sinn-Frage anwenden, dann ergibt sich zunichst fol-
gendes: Der Sinn des Lebens kann nicht ein einzelnes Vorkommnis innerhalb des
Lebens sein, sei es ein Mensch, ein Zustand, materielle Verhiltnisse oder was immer.
So etwas einzelnes, das man vorzeigen -oder genau benennen konnte, kommt als
Sinn des Lebens grundsitzlich nicht in Frage. Denn so etwas ist immer begrenzt;
und so sehr auch ein Mensch dariiber gliticklich sein kann — es fiillt ihn doch nie
ganz aus, es kann ihn nie total befriedigen, weil er mit seinem Fragen und seinem
Gliiksbediirfnis immer schon dariiber hinaus ist. Damit sind wir also bei einer ersten
These zum Sinn des Lebens:

Es kommt nichts vor im menschlichen Leben, von dem man ohne Einschrinkung
sagen konnte: , Dies ist der Sinn des Lebens; dies ist es, warum ich eigentlich lebe,
dies und nichts weiter; dazu lebe ich — da brauch” ich nicht weiter zu fragen; darauf
allein kommt es im Grunde an — etwa dariiberhinausgehende Interessen habe ich
nicht; Fragen wie: und was noch? und was danach? eriibrigen sich.” Nein, ein solcher
Sinn, der nichts mehr offen liBt, ein solcher umfassender Sinn begegnet uns nicht.
Und darum jetzt die These: Der Sinn des Lebens kommt im menschlichen Leben
nicht wirklich vor. Es kann darum auch nicht angegeben werden, worin er genau
besteht.

3. Diese These ist nicht pessimistisch gemeint; es soll damit nicht gesagt sein, das
Leben sei ohne Sinn. Darum gleich die zweite These: Der Sinn des Lebens kommt
im menschlichen Leben zwar nicht so vor, daff man ihn vorzeigen oder genau
beschreiben kénnte; trotzdem ahnt man offenbar etwas von einem umfassenden und
in jeder Hinsicht befriedigenden Sinn. Denn eben danach sucht der Mensch doch in
seinem grenzen-losen Gliicksbediirfnis; danach sucht er doch, wenn er gegeniiber allem
Vorkommenden immer wieder fragt: ,Ist das alles? Und was kommt danach?” Solches
Fragen miite absurd erscheinen und wiirde bald resigniert aufgegeben, wenn es nicht
angetrieben und herausgefordert wire von einer Ahnung, ja von einer Hoffnung auf
einen restlos befriedigenden Sinn.

Diese ahnungsvolle Hoffnung auf einen un-eingeschrinkten Sinn, auf ein grenzen-
loses Gliick treibt uns immer wieder an, iiber alles Vorkommende hinauszufragen und
dessen Begrenztheit nicht einfach auf sich beruhen zu lassen. Diese grenzen-lose
Hoffnung wirkt sich aber nicht nur so aus, daf ihretwegen alles Vorkommende in
seiner Begrenztheit entlarvt wird; vielmehr macht sie es andererseits iiberhaupt erst
moglich, daB etwas Vorkommendes als gut und als wirklich begliidkend erfahren wer-
den kann. Bedenkt man nimlich, da8 der Mensch ein durch nichts zu beschwichtigendes
grenzen-loses Gliicksbediirfnis hat, dann muf es doch verwundern, wieso er iiberhaupt
etwas gut finden kann, wieso er iiber etwas sogar wirklich gliiklich sein kann.
Wie kann das sein, wo doch gegeniiber diesem grenzen-losen Gliicksbediirfnis grund-
sitzlich alles zu wenig ist und eigentlich alles nur als Enttiuschung erlebt werden
kénnte? Wieso kann es wirkliches Gliick geben, wo man doch auch in solchem Gliick
immer irgendwie fiihlt, dal es hinter dem grenzen-losen Gliicksbediirfnis grundsitzlich
zuriickbleibt? Das ist doch wohl nur dann méglich, wenn der Mensch sich durch all das
letztlich nicht erschiittern 148t, sondern zuversichtlich auf ein restlos befriedigendes,
grenzen-loses Gliick hofft. Nur wer zuversichtlich in dieser Hoffnung lebt, kann
Vorkommendes ernsthaft als sinnvoll und wirklich begliickend anerkennen; denn nur
er wird nicht verbittert sein durch die Unzuldnglichkeit auch alles dessen, was sonst
als sinnvoll und begliickend erfahren wird; nur ‘er braucht nicht zu verzweifeln daran,
daB in allem Gliik, das ihm begegnet, immer wieder Grenzen spiirbar werden, die
zeigen, daBl sein grenzen-loses Gliicksbediirfnis davon nicht ausgefiillt ist. Er kann die
unaufhebbaren (nur um sie geht es hier!) Grenzen seines Gliicks gelassen hinnehmen,

109



denn er hat ja eine je-gréSere Hoffnung. Und weil er diese Grenzen gelassen und
ohne Verbitterung hinnehmen kann, darum nur ist es ihm iiberhaupt méoglich, iiber
etwas Vorkommendes gliicklich zu sein.

Fassen wir diese zweite These bis dahin zusammen: Der Mensch ahnt etwas von
einem grenzen-losen Gliick, von einem un-eingeschrinkten Sinn. Ja, es gibt im mensch-
lichen Leben auch die zuversichtliche Hoffnung auf ein solches restlos befriedigendes,
un-eingeschriinktes Gliick. Diese Hoffnung ist — bewuft oder unbewu8t — in jedem
wirksam, der in seinem Leben etwas als sinnvoll, gut oder gar begliickend erlebt.
Denn etwas Vorkommendes trotz seiner immer spiirbaren Begrenztheit sogar als
begliidkend anzuerkennen, ist nur dem Menschen méoglich, der dieses Vorkommende
einbezieht in die Hoffnung auf ein restlos befriedigendes, grenzen-loses Gliidk.

4. Wenn wir diese Hoffnung nun noch etwas genauer analysieren, dann zeigt sich
schnell die Nihe unserer Uberlegungen zur dhristlichen Theologie.

a) Zunichst ist noch einmal festzustellen, daf8 es die Erfahrung dieser zuversicht-
lichen Hoffnung, die sich durch keine Enttiuschung und auch nicht durch den Gedanken
an den Tod unterkriegen li8t, tatsichlich gibt. Viele Menschen (oder alle?) erfahren
in sich diese Hoffnung auf einen un-eingeschrinkten Sinn, den sie wirklich als Sinn
des Lebens anerkennen kénnen. Davon zeugt z. B. auch die Religionsgeschichte, die
ja in ihrem Kern ein einziger Ausdruck solcher Heilshoffnung ist.

Es ist jetzt aber gleichzeitig festzustellen, daf8 diese Hoffnung nicht erzwingbar, nicht
andemonstrierbar ist; man kann nicht beweisen, dafl sie berechtigt ist; man kann
niemandem vorrechnen, dal auch er so hoffen miifite. Man kann zwar sagen, da8 es
sich mit dieser Hoffnung besser lebt, daf durch diese Hoffnung ein ganz anderes
Licht auf das Leben fillt, da man ohne sie nichts Vorkommendes fiir sinnvoll halten
kann, weil alles radikal enttiuschend wire; man kann auch sagen: der Mensch hat ein
so grofles Gliicksbediirfnis und fragt und hofft so sehr auf das grenzen-lose Gliick,
daB er eine totale Fehlkonstruktion wire, wenn es dieses grenzen-lose Gliick nicht
wirklich gibe. All das ist vielleicht richtig, aber zwingende Beweise sind das nicht.
Diese Hoffnung stellt sich vielmehr wie von selbst ein? — #hnlich wie sich z. B. auch
Freude einstellt, ohne dal man jeweils beweisen kénnte, da es wirklich einen Grund
zur Freude gibt. Man kommt zu dieser Hoffnung nicht, indem man zuerst von irgend-
woher ihre Berechtigung ableitet. Eher mu man sagen: Sie wichst einem zu aus
der konkreten Lebenserfahrung, man findet sie in sich vor und erfihrt sie so wie ein
Geschenk.

Dies ist auch der Kern und die Erfahrungsbasis dessen, was die theologische Tradition
mit dem Wort ,Gnade’ meint. Natiirlich ist dieser Begriff schon sehr abgeniitzt; es
mag hier aber ersichtlich sein, daf§ er urspriinglich etwas Richtiges sagt. Er will nim-
lich darauf aufmerksam machen, daff die grenzenlose Hoffnung und so auch das
darin erhoffte grenzen-lose Gliik dem Menschen ,geschenkt’ werden mufl. Soweit
man also von hier aus das Wort ,Gnade’ verstehen kann, besagt es etwa dies: Das
total befriedigende, grenzen-lose Gliick gehort nicht selbstverstindlich und automatisch
(von ,Natur’ aus) zum menschlichen Leben. Denn es ist nur fiir den Menschen eine
Wirklichkeit, der in sich die Hoffnung darauf erfihrt; nur fiir den, der betroffen ist
von dem, worauf er hofft. Und diese Betroffenheit ist etwas, das man nicht von sich aus
machen kann; das muf8 sich ergeben von dem Erhofften her, das muB — geschenkt
werden.

b) Noch etwas Weiteres Liflit sich dieser Hoffnung entnehmen: Hoffnung ist immer
optimistisch; was man erhofft, hilt man fiir erreichbar. Das kann auch hier nicht
anders sein. Was man in dieser Hoffnung erhofft, kann doch wohl nicht etwas in

4 Natiirlich nicht unabhingig von den 6konomischen Bedingungen, aber auch nicht als deren
selbstverstindliche, logisch und existentiell zwingende Folge.

110



jeder Hinsicht Fernes, etwas schlechthin noch Abwesendes sein. Denn wer so hofft,
ist doch gerade jetzt betroffen von dem, worauf er hofft; er setzt doch selbstverstind-
lich voraus, da jener alles ausfiillende Sinn, den er erhofft, irgendwie erreichbar
ist; anders kénnte er ja gar nicht darauf hoffen. Wer also so hofft, wer diese Hoffnung
in sich erfihrt, der erfihrt gleichzeitig, daf das, worauf er hofft, in erreichbarer Nihe
ist: Es ist ihm jetzt schon irgendwie nahe, es ist ihm irgendwie schon gegeben.

c) Wir konnen uns an dieser Stelle vorsichtig fragen, ob Jesus nicht eben dies gemeint
hat mit seinem Evangelium. ,Nahe gekommen ist das Reich Gottes”, verkiindet er
(Mk 1,15). Was aber meint Jesus mit ,Reich Gottes’, und was meinen wir iiberhaupt
mit ,Gott’? Ist damit nicht eben jenes restlos befriedigende, grenzen-lose Gliick ge-
meint, das wir als den Sinn unseres Lebens suchen und dessen Nihe wir erahnen in
unserer Hoffnung?

Dies wire ein vorsichtiges und — im traditionellen Sinn — noch vordogmatisches
Gottesverstindnis. Natiirlich enthilt die traditionelle dogmatische Gotteslehre viele
dariiberhinausgehende Thesen; in welchem Mafle sind diese aber, so wie sie logisch
moglich sind, auch existentiell realisierbar? Geht das, was heutige Menschen von diesen
Thesen realisieren kénnen, wirklich sicher iiber das angedeutete Gottesverstindnis
hinaus? Immerhin lieBe sich auf der Basis dieses Gottesverstindnisses bereits ein —
auch im Sinne der Dogmatik legitimer — Begriff des Christentums formulieren: Das
Christentum wire danach die organisierte Gemeinschaft derjenigen Menschen, die
bewuflt auf ein grenzen-loses Gliick und mithin auf den restlos befriedigenden Lebens-
Sinn hoffen, die so bereits dessen Nihe erfahren, und die sich diese Nihe unter
Berufung auf Jesus ausdriicklich vergegenwiirtigen.

5. Diese Fragen an die Theologie sollen unsere Uberlegungen zum Sinn des Lebens
besdhliefen. Fassen wir noch kurz zusammen, was sich dazu ergeben hat:

Wir gingen aus von der Erfahrung des Gliicklichseins. Es gibt im menschlichen Leben
wirkliches Gliidk, auch wenn man fiihlt, daf es sich dabei nie um ein total befriedigen-
des Gliick handelt (1). Wieso aber wird alles vorkommende Gliick als begrenzt er-
fahren? Weil der Mensch offenbar ein iiber alles Vorkommende hinausfragendes,
grenzen-loses Gliicksbediirfnis hat (2 a). Damit ist auch schon gesagt, daf ein den
Menschen ganz befriedigender, un-eingeschrinkter Sinn im menschlichen Leben nicht
wirklich vorkommt; m.a. W.: der Sinn des Lebens kommt im menschlichen Leben
nicht so vor, daf8 man ihn vorzeigen oder genau beschreiben kénnte (2 b). Wieso aber
kann der Mensch dann iiberhaupt etwas als gut und begliickend erfahren, wo er doch
fithlt, da8 alles Vorkommende zu wenig ist und hinter seinem grenzen-losen Glitcks-
bediirfnis zuriickbleibt? Etwas Vorkommendes trotz seiner Begrenztheit unverbittert
als sinnvoll und begliickend anzunehmen, vermag der Mensch wohl nur dann, wenn
er es einbezieht in eine zuversichtliche Hoffnung auf ein grenzen-loses Gliick; wenn
er in sich die Hoffnung erfihrt auf einen restlos befriedigenden, uneingeschrinkten
Sinn. Diese Hoffnung ist — bewuf8t oder unbewuflt — in jedem wirksam, der etwas
als sinnvoll, gut oder begliickend erlebt (3). Schlieflich wird auch in dieser Hoffnung
selbstverstiindlich vorausgesetzt, dal das Erhoffte in irgendwie erreichbarer Nihe ist;
offenbar ist also der gesuchte Sinn, der schlechthin befriedigende Sinn des Lebens
doch fiir denjenigen irgendwie nahe, der zuversichtlich auf ihn hofft. Von dieser Nihe
aus fillt Licht auf das Leben, auch wenn man nur ahnt und nicht etwa genau sagen
kann, was da hoffend erfahren wird.

111



