
sCHh Gesprächen in HH  europäals  chen Ländern scher Seite el. immer wieder die rage
(Italien, Belgien und Holland) basiert. Vf£., tellen S:  Sein, ob der Unterschied zwischen Kir-
221n freier Sch:  steller evangelischer Konfes- che und Reich Gottes immer deutlich
S10N2, machte ng, „daß Jesuiten gesehen werde, ungebührliche TeNzZz-
Progressiv el arxisten wieder nach überschreitungen schon Ansatz zZu Vel-
dem alten Glauben suchen, Theologen den meiden. Die dogmatischen Beiträge suchen
Atheismus anerkennen, demokratische Poli- die gesammelten Gesichtspunkte Zu sichten
tiker die mMONAT:! Struktur der katholi- b  > Zu ordnen. Von orthodoxer, evangeli-
schen Kirche bewundern und Olısche Bi- scher Meinhold) und katholischer eıte

(J AÄAuer  j das Referat ist nicht veröffentlicht)schöfe Demokratisierung fordern“ (8)
Das Schwergewicht dieses Berichtes, der den wurde eiıne Sökumenische Synopse erstellt,
Zeitraum Beginn des I1 Vatikanischen umfassend geNUugS, {  11i} die Berechtigung
Konzils IL 11. Oktober 1962 bis Ende schiedener Sichtweisen einzusehen.
der Römischen Bischofssynode im Herbst Großes Interesse verdient eın kanonistisches
1969 umspannt, liegt auf der Kirchenzentrale, Gutachten, von der eologischen Fakultät
dem Vatikan, den gerade au „heißen Belgrad n Synode der Serbischen Ortho-
Sommer““ des Jahres 1969 besonders typisch doxen Kirche gerichtet, die Behauptung

“ kennenlernen konnte. Se:  1Ne Absicht bestand des Belgrader Vikarbischofs N widerlegen,
Vor allem darin, „dıe Atmosphäre und die wonach die Orthodoxie ke  ıne Sakramente der
Zeitströmungen aufzuzeigen, wie S 61 römisch-katholischen Kirche anerkennen
Kom und der katholischen Welt-Peripherie könne.
heute antri.  477 G9 ist eın es Buch Der dritte Themenkreis 1st  . liturgischen
entstanden, cdas miıt einıgen Blitzaufnahmen und rituellen Fragen vorbehalten, unter de-
die Situation der römisch-katholischen Kir- nen die Entsprechung zwischen der cichtbaren
che 11 den etzten Jahren zu beleuchten csucht. und unsichtbaren Seite ql den Sakramenten
Wer eilich nach mangelhaften und alschen (im Sinne analoger eichenh:  gkeit) ein
Angaben ıin diesem Buch sucht, sie noch lange nicht ausdiskutiertes Struktur-
fast auf jeder Seite, mitunter inem  &: roblem darstellt. aute und Mission E
erschreckenden Ausmaß Um sich VO!  — der fassen einen vierten Themenkreis, der sich
UNgENAUCH Wiedergabe von Zitaten Zu über- vielen praktischen Fragen der Begegnung
ZCUgCI, lese mMan .. B. das dem „Lexikon zwischen den Kirchen zuwendet, weil Mis-
für Theologie und Kirche“” der Autor 51071 als eugnis für das eine Evangelium
betitelt dieses international bekannte Lexi- ZUVOTLF die FEinheit der Kirchen vVoraussetzft.

1e daskon als eın „Lehrbuch”! entnommene Z1- TOLZ der „hlreichen ÄAspe te,
Ttat über die Freiheit (78—79) Gespräch eingebracht wurden, bleibt das Ga-
So interessan| un aufschlußreich viele krament der iIrmmMung immer noch stark
'assagen dieses verständlichen, aber Hintergrund. Französische Theologen
nicht ımmer in schönem Stil geschriebenen Hamman; Bouhot) haben hier
Buches sind, die vielen Ungenauigkeiten und jJüngster eit Ansätze entwickelt, die geradeunzulässigen Verallgemeinerungen stehen ın diesem Zusammenhang größere each-
einer Empfehlung 11 Wege. tung verdient hätten.
Breitbrunn ar AÄAmmersee GrazGeorgz Denzler Winfried Gruber

SUTITINER ERNST (Hg.), Taufe un ORALTHEOLOGIEFirmung. Z weites Regensburger (Ikumeni-
sches Symposion. 244.) Pustet. Regensburg STENGER RMANN/PARSTO
1971 Kart., lam. DM SEF/GRÜNDEL JOH./DOPPLER LAUS,
Nach dem Ersten Regensburger Okumeni- Gesellscha €e5s Erziehung.
schen Symposion (1969) mit dem Thema d:  jen ZUXC pädagogischen Praxis. (Pfeif-
„Eucharistie Zeichen der Einheit“ (s Bespr. fer-Werkbücher 97.) München 19  3
ThPOQ 1971, 385) tellte sich das Zweite lam. DM 15.80, fr 19,65
unter das Thema „Tautfe und Firmung“, jn In vier Beiträgen behandeln vıier Verfasser
mit die Sakramente deren Initiation tuelle pädagogische Probleme. Parstorferdurch ertreier verschiedener christlicher (Spezifische Möglichkeiten der kirchlichen
Kirchen geschlossen IT Darstellung kamen. Internate ın der moöodernen Gesellschaft) schil-
Besonders stark WarTr die orthodoxe Theologie
vertreten. eit und kennt die Situation uULNSCIEeLr Inter-

dert die tiefgreifenden Veränderungen der

Die Referate werden der Reihenfolge der nate Die Bedeutung und die spezifischen
Tagung geboten. Zuerst WI:  rd AUuUSs dem ibli- Möglichkeiten des kirchlichen Internats (mit
schen und patristischen Schrifttum rhoben, priesterlichen Erziehern, aber B-  rn nOotwen-

über die Eingliederung die rche diger erufsgebundenheit) der Gegenwart
gesagt ist. Das Verständnis der Kirche als WIr aufgezei und bejaht. Sehr interessant
Gnaden- und Schicksalsgemeinschaft der Ge- sind die Ausführungen e  ber die Wechselwir-
meinde wird el wirkungsvo. vertieft. kungen vVon Schule und Internat.
die orthodoxe Theologie wird VO  4 tholi- mit goldenen Regeln die Behandlung Jun-

gen Gesprächen in europäischen Ländern 
(Italien, Belgien und Holland) basiert. Vf ., 
ein freier Schriftsteller evangelischer Konfes­
sion, machte die Erfahrung, ,,daß Jesuiten 
progressiv handeln, Marxisten wieder nach 
dem alten Glauben suchen, Theologen den 
Atheismus anerkennen, demokratische Poli­
tiker die monarchische Struktur der katholi­
schen Kirche bewundern und katholische Bi­
schöfe Demokratisierung fordern" (8). 
Das Schwergewicht dieses Berichtes, der den 
Zeitraum vom Beginn des II. Vatikanischen 
Konzils am 11. Oktober 1962 bis zum Ende 
der Römischen Bischofssynode im Herbst 
1969 umspannt, liegt auf der Kirchenzentrale, 
dem Vatikan, den Gille gerade im „heißen 
Sommer" des Jahres 1969 besonders typisch 
kennenlernen konnte. Seine Absicht bestand 
vor allem darin, ,,die Atmosphäre und die 
Zeitströmungen aufzuzeigen, wie man sie in 
Rom und der katholischen Welt-Peripherie 
heute antrifft". So ist ein aktuelles Buch 
entstanden, das mit einigen Blitzaufnahmen 
die Situation der römisch-katholischen Kir­
che in den letzten Jahren zu beleuchten sucht. 
Wer freilich nach mangelhaften und falschen 
Angaben in diesem Buch sucht, findet sie 
fast auf jeder Seite, mitunter sogar in einem 
erschreckenden Ausmaß. Um sich von der 
ungenauen Wiedergabe von Zitaten zu über­
zeugen, lese man z. B. das dem „Lexikon 
für Theologie und Kirche" - der Autor 
betitelt dieses international bekannte Lexi­
kon als ein „Lehrbuch" 1 - entnommene Zi­
tat über die Freiheit (78-79). 
So interessant und aufschlußreich viele 
Passagen dieses leicht verständlichen, aber 
nicht immer in schönem Stil geschriebenen 
Buches sind, die vielen Ungenauigkeiten und 
unzulässigen Verallgemeinerungen stehen 
einer Empfehlung im Wege. 
Breitbrunn am Ammersee Georg Denzler 

SUTTNER ERNST CHR. (Hg.), Taufe und 
Firmung. Zweites Regensburger ökumeni­
sches Symposion. (244.) Pustet. Regensburg 
1971. Kart., 1am. DM 16.-. 
Nach dem Ersten Regensburger ökumeni­
schen Symposion (1969) mit dem Thema 
,,Eucharistie - Zeichen der :Einheit" (s. Bespr. 
ThPQ 1971, 385) stellte sich das Zweite 
unter das Thema „Taufe und Firmung", wo­
mit die Sakramente der christlichen Initiation 
durch Vertreter verschiedener christlicher 
Kirchen geschlossen zur Darstellung kamen. 
Besonders stark war die orthodoxe Theologie 
vertreten. 
Die Referate werden in der Reihenfolge der 
Tagung geboten. Zuerst wird aus dem bibli­
schen und patristischen Schrifttum erhoben, 
was über die Eingliederung in die Kirche 
gesagt ist. Das Verständnis der Kirche als 
Gnaden- und Schicksalsgemeinschaft der Ge­
meinde wird dabei wirkungsvoll vertieft. An 
die orthodoxe Theologie wird von katholi-

12 

scher Seite freilich immer wieder die Frage zu 
stellen sein, ob der Unterschied zwischen Kir­
che und Reich Gottes immer deutlich genug 
gesehen werde, um ungebührliche Grenz­
überschreitungen schon im Ansatz zu ver­
meiden. Die dogmatischen Beiträge suchen 
die gesammelten Gesichtspunkte zu sichten 
und zu ordnen. Von orthodoxer, evangeli­
scher (P. Meinhold) und katholischer Seite 
(J. Auer; das Referat ist nicht veröffentlicht) 
wurde eine ökumenische Synopse erstellt, 
umfassend genug, um die Berechtigung ver­
schiedener Sichtweisen einzusehen. 
Großes Interesse verdient ein kanonistisches 
Gutachten, von der Theologischen Fakultät 
Belgrad an die Synode der Serbischen Ortho­
doxen Kirche gerichtet, um die Behauptung 
des Belgrader Vikarbischofs zu widerlegen, 
wonach die Orthodoxie keine Sakramente der 
römisch-katholischen Kirche anerkennen 
könne. 
Der drme Themenkreis ist liturgischen 
und rituellen Fragen vorbehalten, unter de­
nen die Entsprechung zwischen der sichtbaren 
und unsichtbaren Seite an den Sakramenten 
(im Sinne analoger Zeichenhaftigkeit) ein 
noch lange nicht ausdiskutiertes Struktur­
problem darstellt. Taufe und Mission um­
fassen einen vierten Themenkreis, der sich 
vielen praktischen Fragen der Begegnung 
zwischen den Kirchen zuwendet, weil Mis­
sion als Zeugnis für das eine Evangelium 
zuvor die Einheit der Kirchen voraussetzt. 
Trotz der zahlreichen Aspekte, die in das 
Gespräch eingebracht wurden, bleibt das Sa­
krament der Firmung immer noch stark im 
Hintergrund. Französische Theologen 
(A. Hamman; J. B. Bouhot) haben hier in 
jüngster Zeit Ansätze entwickelt, die gerade 
in diesem Zusammenhang größere Beach­
tung verdient hätten. 
Graz Winfried Gruber 

MORALTHEOLOGIE 

STENGER HERMANNIP ARSTORFER JO­
SEF/GRÜNDEL JOH./DOPPLER KLAUS, 
Gesellschaft - Geschlecht - Erziehung. Stu­
dien zur pädagogischen Praxis. (216.) (Pfeif­
fer-Werkbücher 97.) München 1971. Kart. 
1am. DM 15.80, sfr 19.65. 
In vier Beiträgen behandeln vier Verfasser 
aktuelle pädagogische Probleme. Parstorfer 
(Spezifische Möglichkeiten der kirchlichen 
Internate in der modernen Gesellschaft) schil­
dert die · tiefgreifenden Veränderungen der 
Zeit und kennt die Situation unserer Inter­
nate. Die Bedeutung und die spezifischen 
Möglichkeiten des kirchlichen Internats (mit 
priesterlichen Erziehern, aber nicht notwen­
diger Berufsgebundenheit) in der Gegenwart 
wird aufgezeigt und bejaht. Sehr interessant 
sind die Ausführungen über die Wechselwir­
kungen von Schule und Internat. Vf. schließt 
mit goldenen Regeln für die Behandlung jun-

177 



CI Menschen und einer ausgezeichneten ergebe sich hingegen au dem Leben des
Bibliographie. Stenger erspe tiven BC- Gottesvolkes elbst, dem Bedürfnis nach
echtlicher Erziehung) schreibt seinen £1- Reinheit und Wiederversöhnung mit der Kir-
trag, cehr übersichtlich und klar, neben der che Empfang des Sakramentes der Ein-
großen Sachkenntnis des Autors muüssen heit, wie das Laterankonzil (1215) und
treffenden Beispiele hervorgehoben werden. das Tridentinum (1545—15693), z7wei nicht nur
Man vermißt allerdings eine Konfrontierung iın dogmatischer, sondern auch in pastoraler
psychologischer und psychoanalythischer Aus- Hinsicht wichtige Konzilien, betonten.
agen mit den Ergebnissen der Theologie und Vor dem Laterankonzil das 31 atuch
mit den AÄußerungen des chlichen Lehram- das Vaticanum I1 des 13. Jh.s nannte) tindet
tes. Es bleibt auch d Frage offen, ob e ei  Q weder } etrus ardus noch bei
aten der sychologie e0Q 1pSo normatıven seinen Kommentatoren oder den anderen
arakter haben. Gründel (Moraltheologi- Auslegern des orintherbriefes die
sche esen ZUT: geschlechtlichen Erziehung) geringste Spur einer diesbezüg!  en Gesetz-
bringt ] seinem (kürzesten) Beitrag wohl- gebung (10—19) Erst nach dem Konzil
abgewogene Aussagen { Doppler tauchen bei Alexander VvVon Hales und
(Über die Selbsterziehung der rzlener gibt Guillaume d’Auxerre ersten Formulie-
mit seinem Artikel eıne ufrütteln >  > Dar- rungsversuche dieser OS! auf, obwohl
stellung, die alle Erzieher lesen collten. Auch das Konzil diesen unkt B-  n direkt berührt

brin: gute Zitate und eın reiches Litera- hatte. Line yse der Konzilstexte
turverzeichnis. ergab P im anon Omnis
Nicht alle Leser werden ohne weiteres alle utriusque”) allen gen jährliche
S und Thesen des Sammelbandes unter- Beichte und die Osterkommunion auferlegt
schreiben: die wohldurchdachten Denkan- wurden (22) D:  hese eroranung W schon
cätze  . und die egründeten esen sind aber seit langem dur 2010 und anoni-
für alle Gegenstand ender Diskussion sten, besonders aber dur die pr  en
und tieferen Verständnisses., Seelsorgsbedürfnisse in den Provinzkonzilien
Linz Karl! Böcklinger vorbereitet worden. Außerdem gingen die

Gläubigen n einmal im Jahr eichten, eben
ZUu stern, {A dann die Kommunion 71BRAECKMANS Confession et COM-

munıcn ITIÖ empfangen. Die Confessio demnach enNngT äge au concile de mit der Eucharistie verbunden und bereitete1 rente. (Recher syntheses, Section B  auf VOoT, wobei das Bedürfnis des ottes-
1971 Kart. lam. 300.—.
morale, 233.) Duculot, Gembloux, volkes, cich mM ott und der Kirche Vor der

Teilnahme Sakrament der Einheit zZu
ese moraltheologische enl wurde versöhnen, der
als Doktordissertation n der P3aP':  stlichen B  C VOTFr der sterkommunion
Universität Gregoriana (Rom) eingereicht. 5!
1968 erschien Löwen eın Auszug daraus Die großen scholastischen eologen des
unter dem Titel Ll  igation de confesser 13, Jh.s (Albert Gr., Thomas V, A.,, Bona-
les mortels aDant de communier selon ventura) eiteten dann davon eine allgemeinele concile de Trente, ndgültige ika-
tion seiner ausgezeichneten Studie über ege. ab, für en Kommunionempfang
„Beichte unı Kommunion Mittelalter und gelten sollte „Sowohl Priester als auch

auf dem onzil von ITrient“” {8) der
die Gläubigen haben die Pflicht, schwe-
n Sünden Zzu beichten, bevor sie ZUDI Tisch

verstorbene Jesuit -  _n mehr erleben. des Herrn treten, celbst vollkom-
Oktober verabschiedeten die in eue empfinden.“ (VI) gab

Konzilsväter von Trient das Dekret über die 5 hier auch Ausnahmen Notwendigkeit,
Eucharistie. Einer der Grundsätze daraus Priestermangel etc. (40
ıe die akramentale Beichte der cchWwWe- In der Spätscholastik wurden die etails die-
ren Günden VOT dem Empfang der Kom- Verpflichtung noch weiter präzisiert,
munion v<C Da der Kommunionempfang zZzu iner  B Formulierung zZU .g
lebendiger Us: der Geme:  aft des S h  47 PIEW.: bei Durand de Saint-
Gottesvolkes vgl Vaticanum I, geht Pourcain des 15., Jh.s „Voraus-

1n seinem Buch der bedeutungsvollen *+ra- setzt, ein Beichtvater anwesend ist,
nach rr  ie und Vatrum ist dazı niemand, WIie groß auch seine Keue

gekommen, den Gläubigen dem Kom- sein 1LE ohne Beichte die Kommunion
munionempfang die cakramentale Beichte empfangen, G en begangen
der schweren Sünden aufzuerlegen ?” hat.“ ezeichnenderweise v 6 die
Man wäre  E versucht, hier ogleich Kor Theologen und nicht etwa die Kanonisten,
11, 28 enken „So prüfe sich denn der als das pastorale jegen in der
Mensch, und dann d  PT Von dem Brot und Beziehung zwischen Beichte und Kom-
trinke dem Kelche,“ beweist edoch munionempfang rfaßten. Die reichen
eindeutig, daß dieser Paulustext bei der Aus- Traktate der Bußtheologen verbreiteten die
arbeitun obiger Vorschrift E eine sekun- Anschauung der oßen scholastischen Lehr-
däre Rol >  > spielte. Der eigentliche rund hie- meister und 1a ten S1e Zu inem in der

ger Menschen und mit einer ausgezeichneten 
Bibliographie. Stenger (Perspektiven ge­
schlechtlicher Erziehung) schreibt seinen Bei­
trag sehr übersichtlich und klar, neben der 
großen Sachkenntnis des Autors müssen die 
treffenden Beispiele hervorgehoben werden. 
Man vermißt allerdings eine Kon&ontierung 
psychologischer und psychoanalythischer Aus­
sagen mit den Ergebnissen der Theologie und 
mit den Äußerungen des kirchlichen Lehram­
tes. Es bleibt auch die Frage offen, ob alle 
Daten der Psychologie eo ipso normativen 
Charakter haben. Gründel (Moraltheologi­
sche Thesen zur geschlechtlichen Erziehung) 
bringt in seinem (kürzesten) Beitrag wohl­
abgewogene Aussagen zum Thema. Doppler 
(Ober die Selbsterziehung der Erzieher) gibt 
mit seinem Artikel eine aufrüttelnde Dar­
stellung, die alle Erzieher lesen sollten. Auch 
er bringt gute Zitate und ein reiches Litera­
turverzeichnis. 
Nicht alle Leser werden ohne weiteres alle 
Sätze und Thesen des Sammelbandes unter­
schreiben; die wohldurchdachten Denkan­
sätze und die begründeten Thesen sind aber 
für alle Gegenstand klärender Diskussion 
und tieferen Verständnisses. 
Linz Karl Böcklinger 

BRAECKMANS LOUIS, Confession et com­
munion au moyen ige et au concile de 
Trente. (Recherches et syntheses, Section de 
morale, VI.) (XX u. 233.) Duculot, Gembloux, 
1971. Kart. lam. FB 300.-. 

Diese moraltheologische Arbeit wurde 1965 
als Doktordissertation an der päpstlichen 
Universität Gregoriana (Rom) eingereicht. 
1968 erschien in Löwen ein Auszug daraus 
unter dem Titel L'Obligation de confesser 
les peches mortels avant de communier selon 
le concile de Trente, die endgültige Publika­
tion seiner ausgezeichneten Studie über 
„Beichte und Kommunion im Mittelalter und 
auf dem Konzil von Trient" sollte der 1970 
verstorbene Jesuit nicht mehr erleben. 
Am 11. Oktober 1551 verabschiedeten die 
Konzilsväter von Trient das Dekret über die 
Eucharistie. Einer der Grundsätze daraus 
schrieb die sakramentale Beichte der schwe­
ren Sünden vor dem Empfang der hl. Kom­
munion vor. Da der Kommunionempfang 
lebendiger Ausdruck der Gemeinschaft des 
Gottesvolkes ist (vgl. Vaticanum II), geht 
B. in seinem Buch der bedeutungsvollen Fra­
ge nach: ,,Wie und warum ist man dazu 
gekommen, den Gläubigen vor dem Kom­
munionempfang die sakramentale Beichte 
der schweren Sünden aufzuerlegen?" (V). 
Man wäre versucht, hier sogleich an 1 Kor 
11, 28 zu denken: ,,So prüfe sich denn der 
Mensch, und dann esse er von dem Brot und 
trinke aus dem Kelche." Vf. beweist jedoch 
eindeutig, daß dieser Paulustext bei der Aus­
arbeitung obiger Vorschmft nur eine sekun­
däre Rolle spielte. Der eigentliche Grund hie-

178 

für ergebe sich hingegen aus dem Leben des 
Gottesvolkes selbst, aus dem Bedürfnis nach 
Reinheit und Wiederversöhnung mit der Kir­
che vor Empfang des Sakramentes der Ein­
heit, wie das IV. Laterankonzil (1215) und 
das Tridentinum (1545-1563), zwei nicht nur 
in dogmatischer, sondern auch in pastoraler 
Hinsicht wichtige Konzilien, betonten. 
Vor dem IV. Laterankonzil (das man auch 
das Vaticanum II des 13. Jh.s nannte) findet 
sich weder bei Petrus Lombardus noch bei 
seinen Kommentatoren oder den anderen 
Auslegern des ersten Korintherbriefes die 
geringste Spur einer diesbezüglichen Gesetz­
gebung (10-19). Erst nach dem Konzil 
tauchen bei Alexander von Haies und 
Guillaume d' Auxerre die ersten Formulie­
rungsversuche dieser Vorschrift auf, obwohl 
das Konzil diesen Punkt nicht direkt berührt 
hatte. Eine genaue Analyse der Konzilstexte 
ergab jedoch, daß im Kanon 21 (Omnis 
utriusque'') allen Gläubigen die jährliche 
Beichte und die Osterkommunion auferlegt 
wurden (22). Diese Verordnung war schon 
seit langem durch Theologen und Kanoni­
sten, besonders aber durch die praktischen 
Seelsorgsbedürfnisse in den Provinzkonzitien 
vorbereitet worden. Außerdem gingen die 
Gläubigen nur einmal im Jahr beichten, eben 
zu Ostern, um dann die hl. Kommunion zu 
empfangen. Die Confessio war demnach eng 
mit der Eucharistie verbunden und bereitete 
darauf vor, wobei das Bedürfnis des Gottes­
volkes, sich mit Gott und der Kirche vor der 
Teilnahme am Sakrament der Einheit zu 
versöhnen, durch die Einführung der 
hl. Beichte vor der Osterkommunion zum 
Ausdruck kam. 
Die großen scholastischen Theologen des 
13. Jh.s (Albert d. Gr., Thomas v. A., Bona­
ventura) leiteten dann davon eine allgemeine 
Regel ab, die für jeden Kommunionempfang 
gelten sollte: ,,Sowohl die Priester als auch 
die Gläubigen haben die Pflicht, ihre schwe­
ren Sünden zu beichten, bevor sie zum Tisch 
des Herrn treten, selbst wenn sie vollkom­
mene Reue empfinden." (VI) Natürlich gab 
es hier auch Ausnahmen: Notwendigkeit, 
Priestermangel etc. (40 ff.) 
In der Spätscholastik wurden die Details die­
ser Verpflichtung noch weiter präzisiert, um 
zu einer endgültigen Formulierung zu .gelan­
gen. So heißt es etwa bei Durand de Saint­
Pour~ain zu Beginn des 15. Jh.s: ,,Voraus­
gesetzt, daß ein Beichtvater anwesend ist, 
kann niemand, wie groß auch seine Reue 
sein mag, ohne Beichte die hl. Kommunion 
empfangen, wenn er Todsünden begangen 
hat." (VI) Bezeichnenderweise waren es die 
Theologen und nicht etwa die Kanonisten, 
die als erste das pastorale Anliegen in der 
Beziehung zwischen Beichte und Kom­
munionempfang erfaßten. Die zahlreichen 
Traktate der Bußtheologen verbreiteten die 
Anschauung der großen scholastischen Lehr­
meister und machten sie zu einem in der 


