gen Gesprichen in europdischen Lindern
(Italien, Belgien und Holland) basiert. VE.,
ein freier Sdhriftsteller evangelischer Konfes-
sion, machte die Erfahrung, ,daf Jesuiten
progressiv handeln, Marxisten wieder nach
dem alten Glauben suchen, Theologen den
Atheismus anerkennen, demokratische Poli-
tiker die monarchische Struktur der katholi-
schen Kirche bewundern und katholische Bi-
schéfe Demokratisierung fordern” (8).

Das Schwergewicht dieses Berichtes, der den
Zeitraum vom Beginn des II. Vatikanischen
Konzils am 11. Oktober 1962 bis zum Ende
der Rémischen Bischofssynode im Herbst
1969 umspannt, liegt auf der Kirchenzentrale,
dem Vatikan, den Gille gerade im ,heiflen
Sommer” des Jahres 1969 besonders typisch
kennenlernen konnte. Seine Absicht bestand
vor allem darin, ,die Atmosphire und die
Zeitstrémungen aufzuzeigen, wie man sie in
Rom und der katholischen Welt-Peripherie
heute antrifft”. So ist ein aktuelles Buch
entstanden, das mit einigen Blitzaufnahmen
die Situation der rdmisch-katholischen Kir-
che in den letzten Jahren zu beleuchten sucht.
Wer freilich nach mangelhaften und falschen
Angaben in diesem Buch sucht, findet sie
fast auf jeder Seite, mitunter sogar in einem
erschreckenden AusmaB. Um sich von der
ungenauen Wiedergabe von Zitaten zu {iber-
zeugen, lese man z. B. das dem ,Lexikon
fiir Theologie und Kirche” — der Autor
betitelt dieses international bekannte Lexi-
kon als ein ,Lehrbuch”! — entnommene Zi-
tat iiber die Freiheit (78—79).

So interessant und aufschlufireich viele
Passagen dieses leicht verstindlichen, aber
nicht immer in schdénem Stil geschriebenen
Buches sind, die vielen Ungenauigkeiten und
unzuldssigen Verallgemeinerungen stehen
einer Empfehlung im Wege.

Breitbrunn am Ammersee Georg Denzler

SUTTNER ERNST CHR. (Hg.), Taufe und
Firmung. Zweites Regensburger Ukumeni-
sches Symposion. (244.) Pustet. Regensburg
1971. Kart., lam. DM 16.—.

Nach dem Ersten Regensburger Ukumeni-
schen Symposion (1969) mit dem Thema
nEucharistie — Zeichen der Einheit” (s. Bespr.
ThPQ 1971, 385) stellte sich das Zweite
unter das Thema ,,Taufe und Firmung”, wo-
mit die Sakramente der christlichen Initiation
durch Vertreter verschiedener christlicher
Kirchen geschlossen zur Darstellung kamen.
Besonders stark war die orthodoxe Theologie
vertreten. ‘

Die Referate werden in der Reihenfolge der
Tagung geboten. Zuerst wird aus dem bibli-
schen und patristischen Schrifttum erhoben,
was iiber die Eingliederung in die Kirche
gesagt ist. Das Verstindnis der Kirche als
Gnaden- und Schicksalsgemeinschaft der Ge-
meinde wird dabei wirkungsvoll vertieft. An
die orthodoxe Theologie wird von katholi-

12

scher Seite freilich immer wieder die Frage zu
stellen sein, ob der Unterschied zwischen Kir-
che und Reich Gottes immer deutlich genug
gesechen werde, um ungebiihrliche Grenz-
iiberschreitungen schon im Ansatz zu ver-
meiden. Die dogmatischen Beitrdge suchen
die gesammelten Gesichtspunkte zu sichten
und zu ordnen. Von orthodoxer, evangeli-
scher (P. Meinhold) und katholischer Seite
(J. Auer; das Referat ist nicht verSffentlicht)
wurde eine Skumenische Synopse erstellt,
umfassend genug, um die Berechtigung ver-
schiedener Sichtweisen einzusehen.

GroBes Interesse verdient ein kanonistisches
Gutachten, von der Theologischen Fakultiit
Belgrad an die Synode der Serbischen Ortho-
doxen Kirche gerichtet, um die Behauptung
des Belgrader Vikarbischofs zu widerlegen,
wonach die Orthodoxie keine Sakramente der
romisch-katholischen  Kirche anerkennen
konne.

Der dritte Themenkreis ist liturgischen
und rituellen Fragen vorbehalten, unter de-
nen die Entsprechung zwischen der sichtbaren
und unsichtbaren Seite an den Sakramenten
(im Sinne analoger Zeichenhaftigkeit) ein
noch lange nicht ausdiskutiertes Struktur-
problem darstellt. Taufe und Mission um-
fassen einen vierten Themenkreis, der sich
vielen praktischen Fragen der Begegnung
zwischen den Kirchen zuwendet, weil Mis-
sion als Zeugnis fiir das eine Evangelium
zuvor die Einheit der Kirchen voraussetzt.
Trotz der zahlreichen Aspekte, die in das
Gespriich eingebracht wurden, bleibt das Sa-
krament der Firmung immer noch stark im
Hintergrund. Franzdsische Theologen
(A. Hamman; J. B. Bouhot) haben hier in
jiingster Zeit Ansétze entwidkelt, die gerade
in diesem Zusammenhang gréfiere Beach-
tung verdient hitten.

Graz Winfried Gruber

MORALTHEOLOGIE

STENGER HERMANN/PARSTORFER JO-
SEF/GRUNDEL JOH./DOPPLER KLAUS,
Gesellschaft — Geschledhit — Erziehung. Stu-
dien zur piddagogischen Praxis. (216.) (Pfeif-
fer-Werkbiicher 97.) Miinchen 1971. Kart.
lam. DM 15.80, sfr 19.65.

In vier Beitriigen behandeln vier Verfasser
aktuelle pidagogische Probleme. Parstorfer
(Spezifische Méglichkeiten der kirchlichen
Internate in der modernen Gesellschaft) schil-
dert die tiefgreifenden Verinderungen der
Zeit und kennt die Situation unserer Inter-
nate. Die Bedeutung und die spezifischen
Moglichkeiten des kirchlichen Internats (mit
priesterlichen Erziehern, aber nicht notwen-
diger Berufsgebundenheit) in der Gegenwart
wird aufgezeigt und bejaht. Sehr interessant
sind die Ausfiihrungen iiber die Wedhselwir-
kungen von Schule und Internat. Vf. schlieft
mit goldenen Regeln fiir die Behandlung jun-

177



ger Menschen und mit einer ausgezeichneten
Bibliographie. Stenger (Perspektiven ge-
schlechtlicher Erziehung) schreibt seinen Bei-
trag sehr iibersichtlich und klar, neben der
grofen Sachkenntnis des Autors miissen die
treffenden Beispiele hervorgehoben werden.
Man vermiBt allerdings eine Konfrontierung
psychologischer und psychoanalythischer Aus-
sagen mit den Ergebnissen der Theologie und
mit den AuBerungen des kirchlichen Lehram-
tes. Es bleibt auch die Frage offen, ob alle
Daten der Psychologie eo ipso normativen
Charakter haben. Grilndel (Moraltheologi-
sche Thesen zur geschlechtlichen Erziehung)
bringt in seinem (kiirzesten) Beitrag wohl-
abgewogene Aussagen zum Thema. Doppler
(Ober die Selbsterziehung der Erzieher) gibt
mit seinem Artikel eine aufriittelnde Dar-
stellung, die alle Erzieher lesen sollten. Auch
er bringt gute Zitate und ein reiches Litera-
turverzeichnis.

Nicht alle Leser werden ohne weiteres alle
Sitze und Thesen des Sammelbandes unter-
schreiben; die wohldurchdachten Denkan-
sitze und die begriindeten Thesen sind aber
fiir alle Gegenstand klirender Diskussion
und tieferen Verstindnisses.

Linz Karl Bécklinger

BRAECKMANS LOUIS, Confession et com-
munion au moyen Age et au concile de
Trente. (Recherches et synthdses, Section de
morale, VI.) (XX u. 233.) Duculot, Gembloux,
1971. Kart. lam. FB 300.—.

Diese moraltheologische Arbeit wurde 1965
als Doktordissertation an der pipstlichen
Universitit Gregoriana (Rom) eingereicht.
1968 erschien in Ldwen ein Auszug daraus
unter dem Titel L’Obligation de confesser
les péchés mortels avant de communier selon
le concile de Trente, die endgiiltige Publika-~
tion seiner ausgezeichneten Studie iiber
,Beichte und Kommunion im Mittelalter und
auf dem Konzil von Trient” sollte der 1970
verstorbene Jesuit nicht mehr erleben.

Am 11. Oktober 1551 verabschiedeten die
Konzilsvdter von Trient das Dekret {iber die
Eucharistie. Einer der Grundsdtze daraus
schrieb die sakramentale Beichte der schwe-
ren Siinden vor dem Empfang der hl. Kom-
munion vor. Da der Kommunionempfang
lebendiger Ausdrudk der Gemeinschaft des
Gottesvolkes ist (vgl. Vaticanum II), geht
B. in seinem Buch der bedeutungsvollen Fra-
ge nach: ,Wie und warum ist man dazu
gekommen, den Glaubigen vor dem Kom-
munionempfang die sakramentale Beichte
der schweren Siinden aufzuerlegen?’ (V).
Man wire versucht, hier sogleich an 1 Kor
11, 28 zu denken: ,So priife sich denn der
Mensch, und dann esse er von dem Brot und
trinke aus dem Kelche.,” Vf. beweist jedoch
eindeutig, da dieser Paulustext bei der Aus-
arbeitung obiger Vorschrift nur eine sekun-
dire Rolle spielte. Der eigentliche Grund hie-

178

fiir ergebe sich hingegen aus dem Leben des
Gottesvolkes selbst, aus dem Bediirfnis nach
Reinheit und Wiederversshnung mit der Kir-
che vor Empfang des Sakramentes der Ein-
heit, wie das IV. Laterankonzil (1215) und
das Tridentinum (1545—1563), zwei nicht nur
in dogmatischer, sondern auch in pastoraler
Hinsicht wichtige Konzilien, betonten.

Vor dem IV. Laterankonzil (das man auch
das Vaticanum II des 13. Jh.s nannte) findet
sich weder bei Petrus Lombardus noch bei
seinen Kommentatoren oder den anderen
Auslegern des ersten Korintherbriefes die
geringste Spur einer diesbeziiglichen Gesetz-
gebung (10—19). Erst nach dem Konzil
tauchen bei Alexander von Halds und
Guillaume d’Auxerre die ersten Formulie-
rungsversuche dieser Vorschrift auf, obwohl
das Konzil diesen Punkt nicht direkt beriihrt
hatte. Eine genaue Analyse der Konzilstexte
ergab jedoch, daf im Kanon 21 (Omnis
utriusque”) allen Gldubigen die jdhrliche
Beichte und die Osterkommunion auferlegt
wurden (22). Diese Verordnung war schon
seit langem durch Theologen und Kanoni-
sten, besonders aber durch die praktischen
Seelsorgsbediirfnisse in den Provinzkonzilien
vorbereitet worden. Auflerdem gingen die
Gldubigen nur einmal im Jahr beichten, eben
zu Ostern, um dann die hl. Kommunion zu
empfangen. Die Confessio war demnach eng
mit der Eucharistie verbunden und bereitete
darauf vor, wobei das Bediirfnis des Gottes-
volkes, sich mit Gott und der Kirche vor der
Teilnahme am Sakrament der Einheit zu
versdhnen, durdh die g der
hl. Beichte vor der Osterkommunion zum
Ausdruck kam.

Die grofen scholastischen Theologen des
13. Jh.s (Albert d. Gr., Thomas v. A., Bona-
ventura) leiteten dann davon eine allgemeine
Regel ab, die fiir jeden Kommunionempfang
gelten sollte: ,,Sowohl die Priester als auch
die Gliubigen haben die Pflicht, ihre schwe-
ren Siinden zu beichten, bevor sie zum Tisch
des Herrn treten, selbst wenn sie vollkom-
mene Reue empfinden.” (VI) Natiirlich gab
es hier auch Ausnahmen: Notwendigkeit,
Priestermangel etc. (40 ff.)

In der Spitscholastik wurden die Details die-
ser Verpflichtung noch weiter prizisiert, um
zu einer endgiiltigen Formulierung zu.gelan-
gen. So heiffit es etwa bei Durand de Saint-
Pourgain zu Beginn des 15. Jh.s: ,Voraus-
gesetzt, daf ein Beichtvater anwesend ist,
kann niemand, wie grof auch seine Reue
sein mag, ohne Beichte die hl. Kommunion
empfangen, wenn er Todsiinden begangen
hat” (VI) Bezeichnenderweise waren es die
Theologen und nicht etwa die Kanonisten,
die als erste das pastorale Anliegen in der
Bezichung zwischen Beichte und Kom-
munionempfang erfaSten. Die zahlreichen
Traktate der Bufitheologen verbreiteten die
Anschauung der grofen scholastischen Lehr-
meister und machten sie zu einem in der



