Kirche allgemein angenommenen Lehrgut
(66—72).

Der zweite Schwerpunkt theologischer Uber-
legung zu diesem Thema war das Konzil
von Trient. Thm widmet B. den zweiten Teil
seines Werkes (121—206). Nicht nur Luther,
sondern auch Kardinal Kajetan zweifelten
die Berechtigung der Beichtregel an. Luther
betonte vor allem den Glauben als Vorberei-
tung auf den Empfang der hl. Kommunion,
obwohl er die Bedeutung der Beichte nicht
leugnete (75 ff.). Kajetan fand fiir die Beicht-
verpflichtung keinerlei Begriindung, weder im
gottlichen Recht noch im Natur- oder Kir-
chenrecht. So rit er zwar zur Beichte vor dem
Kommunionempfang, betont jedoch: ,Tritt
der Siinder reumiitig zum Tisch des Herrn,
so begeht er keine schwere Siinde, selbst
wenn er einen Beichtvater zur Verfiigung
hitte.” (VII) Die Lehrmeinung Kajetans fand
in der Kirche groBeres Echo als die Auf-
fassung Luthers und schuf hinsichtlich der
Beichtverpflichtung ein Klima der Unsicher-
heit. Die Debatte zeitigte auch bereits die
ersten Monographien zu diesem Problem
(A. Catharin, B. Spina, M. Cano), bis schlie8-
lich das Konzil von Trient eingreifen mufte.
Die Ansicht Luthers wurde verworfen, die
weitere Diskussion fiihrte zur Formulierung
von Kanon 8 des tridentinischen Eucharistie-
Dekrets: ,Jene, deren Gewissen mit einer
Todsiinde belastet ist, miissen notwendiger-
weise, sei ihre BuBigesinnung auch noch so
groB8, vor Empfang der hl. Kommunion zur
sakramentalen Beichte gehen, wenn ihnen
Beichtviter zur Verfligung stehen.” (VII) In
der Interpretation dieser Konzilsvorschrift
zeigt sich das Einfithlungsvermdgen B.s wohl
am deutlichsten. Es gehe hier nicht um eine
dogmatische Definition, sondern vor allem
um eine Pastoralverordnung als Antwort auf
eine geoffenbarte Wahrheit: die Notwendig-
keit, vor dem Kommunionempfang sein Ge-
wissen zu priifen. Das normale Mittel hiezu
sei die sakramentale Beichte, obwohl Aus-
nahmen gestattet sind. Im Kanontext findet
sich nach Auffassung B.s keinerlei Hinweis
auf ein gottliches Recht, da diese Beichtregel
einzig aus der Pastoralpraxis der Kirche er-
wachsen sei (191ff.). Mit Recht sagt
L. Vereedce im Vorwort: ,,...Kanon 8 lie
eine sehr geschmeidige Interpretation zu,
vorausgesetzt, daf das Grundanliegen ge-
wahrt blieb.” (VIII) Im Anhang (207—229)
ist eine Reihe bisher noch nicht verdffent-
lichter Voten zur Frage der sakramentalen
Beichte vor dem Kommunionempfang abge-
druckt, wie sie am Tridentinum vorgebracht
wurden.

Das II. Vaticanum spricht von der sakra-
mentalen Beichte relativ selten, verlangt aber
die Uberarbeitung ihres Ritus und ihrer
Formeln, um Natur und Wirkung des BuB-
sakramentes deutlicher zum Ausdruck zu
bringen (vgl. Liturgie, Nr. 72). Vf. hat ge-
zeigt, daB das Tridentinum hier durchaus

12*

neue Interpretationen zuldflt. Es liegt nun
an den zustindigen Gremien, solche
erneuerte Formen der Sakramentenspendung
zu schaffen.

Kremsmiinster Konrad Kienesberger

SCHOECK HELMUT, Der Neid und die
Gesellschaft., (318.) (Herder-Biicherei 395.)
Freiburg 1971. Kart. lam. DM. 6.90.

Dieses Taschenbuch ist eine vom Vf. selbst
gekiirzte und iiberarbeitete Neuausgabe sei-
nes Werkes ,Der Neid. Eine Theorie der
Gesellschaft” (1966). Obwohl so bedeutende
Leute wie F. Bacon, Kant, Nietzsche und
Scheler iiber den Neid geschrieben haben,
scheint die Bedeutung dieses Phinomens fiir
das Gesellschaftsleben noch immer zuwenig
Beachtung zu finden. Sch. legt eine Fiille von
Beobachtungen dazu vor und iiberrascht nicht
selten durch die Zusammenhiinge, die er auf-
zeigt. Da es nicht mdglich ist, das umfang-
reiche Material dieser Arbeit in einer kur-
zen Besprechung eingehend zu wiirdigen,
seien nur einige Hauptgedanken angefiihrt.

Der Neid kommt in uniiberblidkbar vielen
Formen vor. Immer wieder goénnen Einzel-
menschen und Gruppen anderen das nicht,
was sie als deren Vorzug oder Vorteil anse-
hen; immer wieder wiinscht der Neider
(selbst wenn er dadurch nichts gewinnen
wiirde), daf der Beneidete seinen Vorteil
verliere. Der charakteristische Neider wiirde
vorzichen, daf es allen gleich schlecht geht,
als daB8 der Lebensstangard fiir alle (auch
fiir ihn selbst) steigt und dabei einige den
anderen voraus sind. Dem weitverbreiteten
Neid steht die Neidfurcht gegeniiber, der
seelische Drudk, den die Vorstellung erwedkt,
man werde beneidet oder kénnte beneidet
werden. Neid und Neidfurcht kommen viel-
gestaltig in allen menschlichen Gemeinschaf-
ten von den primitiven bis zu den Hochkul-
turen vor. Sie wirken sich weitgehend nach-
teilig aus, da sie einzelne an Unternehmun-
gen hindern, die nicht nur ihren Aufstieg,
sondern auch eine Hebung des Gesellschafts-
niveaus herbeifiihren wiirden. Was ihnen zu-
gute zu halten ist, etwa die Verhinderung
allzu groBer Madchtballung oder die Kontrolle
der Midhtigen, scheint gegeniiber dem Nega-
tiven weit geringeres Gewicht zu haben.

Dem Neidphinomen wollte man ungezihlte
Male mit einer Gesellschaftsgestaltung zu
Leibe riicken, die die Neidursachen ausschal-
ten sollte. Alle diese Entwiirfe (VE. zihlt
dazu den Sozialismus) laufen auf eine egali-
tire Gesellschaft hinaus, in der es keinerlei
Unterschiede geben soll. Sch. zeigt diese
Unternehmungen als utopisch auf, da dem
Neid im engen Zusammenleben kleinste Un-
terschiede als Begriindung geniigen und er-
funden werden, wenn sie nicht wirklich da
sind. Als schweres Bedenken muf dem
egalitiren Gesellschaftsideal entgegengehal-
ten werden, daB8 es letztlich darum geht, ob

179



der Mensch ein Recht hat, er selbst zu sein
und sich damit von anderen zu unterschei-
den. Wenn ginzliche Neidabschaffung als
utopisch erscheint, ist es doch notwendig, den
Neid soweit zu zihmen, da8 ein Zusammen-
leben der Menschen erméglicht wird. Fiir
den Theologen mag die positive Bedeutung
fiir die Neidzihmung besonders interessant
sein, die Vf. der ntl Ethik zuschreibt. Noch
einige Gedanken seien herausgehoben: Der
Neid, dessen sich der einzelne immer ge-
schimt hat, ist heute unter anderem Namen
(etwa als lautstarke Gerechtigkeitsforderung)
gesellschaftsfihig geworden. Als Grundlage
einer Volkswirtschaftslehre wirkt er sich ver-
heerend aus. Die Entwicklungshilfe leidet am
nichtbewiltigten Problem des Neides.

Das Taschenbuch hat viel fiir sich, zumin-
dest aber, da es fiir manche Zusammen-
hinge die Augen &ffnet und so zur Beur-
teilung mancher Gegebenheiten besser rii-
stet.

KLEBER KARL-HEINZ, De parvitate ma-
teriae in sexto. Ein Beitrag zur Geschichte der
katholischen Moraltheologie.. (Studien zur
Geschichte  der  kath.  Moraltheologie
18. Band.) (344.) Pustet, Regensburg 1971.
Kart. DM 42.—.

Nach einer seit langem iiberkommenen Auf-
fassung gibt es bei den geschlechtlichen Ver-
fehlungen keine parvitas materiae (= p. m.);
vielmehr sei jede eigentliche geschlechtliche
Fehlbetitigung, die ohne Minderung der Zu-
rechnungsfihigkeit begangen werde, schwere
Siinde; zur leichten Siinde kénne sie nur
durch einen Mangel der Zurechnungsfihig-
keit werden. Wenn auch einzelne Moraltheo-
logen die Richtigkeit dieser Auffassung in
Zweifel zogen, hat doch bisher niemand die
Miihe auf sich genommen, ihrem Ursprung
nachzugehen. Kleber wagt sich an diese Auf-
gabe. Nachdem er die zu verwendenden Be-
griffe geklirt, die p. m. als Schuldminde-
rungsgrund gewiirdigt und den zeitgeschicht-
lichen Hintergrund der Entstehung der oben-
genannten Meinung aufgezeigt hat, fiihrt er
eine Reihe von bedeutenden Theologen an,
nach denen es auch in sexto eine p. m. gibt
(unter ihnen Albert d. Gr., Thomas v. A.,
Francisco de Vitoria). IThnen stehen andere
gegeniiber, die die p. m. in sexto ablehnen
(unter ihnen Antonin v. Florenz, Thomas
Cajetan de Vio, Paul Laymann). Als erster
hat anscheinend Juan Azor (+ 1603) die
Ablehnung der p. m. ausdriicklich formuliert.
Medizinischer Gewihrsmann fiir die Ableh-
ner war Galenos, der Leibarzt Marc Aurels.
Eine Anzahl von Autoren hat zwischen der
einfachen Bejahung und der einfachen Ab-
lehnung der p. m. nach Kompromifllsungen
gesucht.

Auf Grund der Tatsache, daB sich pépstliche
Dekrete gegen die These von der p. m. in
sexto nicht nachweisen lassen, und auf Grund
der heute geinderten Sicht der Geschlecht-

180

lichkeit kommt Kleber zum Ergebnis, da
auch bei geschlechtlichen Verfehlungen eine
p. m. vorkommen konne. Es konnte schei-
nen, daf in einer Zeit, die deutlich der
sexuellen Freiziigigkeit zuneigt, das Zuge-
stiindnis der p. m. in sexto weiter enthem-
mend wirkt. Zur menschenwiirdigen Bewil-
tigung der Sexualitit kann jedoch nur eine
tragfihige Argumentation helfen, zu der VE.
iainen mit viel Miihe erarbeiteten Beitrag
eistet.

Wien Karl Hérmann

KIRCHENRECHT

PUBLIK-BUCHER, Kein Grundgesetz der
Kirche ohne Zustimmung der Christen. (92.)
Griinewald, Mainz 1971. Brosch. DM 7.80.

Zwedk der Verdffentlichung war es, durch
Wiedergabe des Textes und einiger kriti-
scher Stimmen eine Diskussionsgrundlage zu
schaffen. Da die Zahl der Verdffentlichungen
zum Entwurf eines Grundgesetzes durchaus
nicht in bescheidenem Rahmen geblieben ist,
muB8 den Verfassern gegeniiber nicht die
Forderung erhoben werden, als hiitten sie das
Problem allseitig zu beleuchten. Das liefe
sich in dem knappen Rahmen auch kaum
verwirklichen. Deshalb muf8 hier nur stich-
wortartig einiges hervorgehoben werden,
was beachtlich erscheint, mitunter jedoch auch
einer kritischen Ergiinzung bediirfte.

So bemerkt Gerhartz zu Recht, daff die Ge-
fahr einer rechtlichen Erstarrung gegeben ist,
wenn beim derzeitigen Stand der Dinge Sitze
fixiert oder gar als gdttliches Recht bezeich-
net werden. Ebenso berechtigt ist sein Be-
denken, wenn man grundsitzlich alle Ge-
tauften dem Recht der katholischen Kirche
unterstellen wollte. Wenn hier zuviel ge-
schehen ist, so empfindet man mit Recht das
Fehlen eines kiinftigen zwischenkirchlichen
Rechts.

Ebenfalls Zustimmung muf die Feststellung
von Kasper finden, da die Absicht, Konzils-
texte in die Form eines Abrisses zu bringen,
Schiffbruch erlitten hat. Weniger Bedeutung
erscheint uns der Versuch Alberigos zu besit-
zen, unter Einsatz von elektronischen Zih-
lern den Sprachgebrauch des Entwurfes zu
untersuchen. Die Mingel des Textes zeigen
sich auch ohne Anwendung der Elektronik,
zumal Alberigo die mathematische Betrach-
tungsweise mit starken Emotionen versieht.
Die Unterscheidung von Amt, Dienst und
Vollmacht erscheint uns nicht gegliickt, weil
die punktuelle Betrachtungsweise des Amtes
am Verstindnis vorbeigeht. Zumindest mif3-
verstindlich ist der Satz, dal im Entwurf das
Bestreben sichtbar werde ,Recht und Voll-
madcht der Kirche als einer soziologisch-juri-
stisch bestimmbaren Grd8e zu begriinden
(23). Soweit die Kirche eine gesellschaftlich
erfaBbare Grofie ist, bleibt sie einer Nor-
mierung zugéngig. Damit ist weder der



