eine bibliographisch-historische Untersuchung
der Entwiddungsstufen des Selbstverstind-
nisses der sogenannten Pastoralmedizin vor
und will darin einen Beitrag zur heutigen
Erforschung des theologisch-medizinischen
Grenzbereiches leisten, um die Bedeutung der
Medizin fiir die kirchliche Heilssorge, aber
auch der Seelsorge fiir Heilkunst und Arzt-
tum deutlicher erkennbar zu machen. Der
Weg fithrt von der Verbindung von Prie-
stertum und Arzttum im vorchristlichen Al-
tertum zunichst zu einer Vereinigung der
Heiltitigkeit mit den seelsorglichen Aufga-
ben der Geistlichen im Mittelalter — zur
.medicina clericalis” —, die kirchlicherseits
vergeblich verboten wurde. Es wird dann die
Uberwindung der aufklirerischen Ziele ge-
schildert, wie der ,medizinischen Polizei”,
und die Entfernung der letzten Spuren einer
.medicina ruralis”. Solange die Geistlichen
nur die Volksgesundheitspflege und Medi-
zinalpolizei unterstiitzen sollten und noch
keine Hilfen aus den anthropologischen Wis-
senschaften, vornehmlich aus dgelr Medizin,
fiir die Seelsorge geboten wurden, kann man
noch nicht von einem Beitrag der Pastoral-
medizin sprechen (79). Mit einer anthropolo-
gischen Ausrichtung und der Schilderun,
méglicher Entwidklungstendenzen von Aufg
gabe und Funktion einer heutigen Pastoral-
medizin klingt das Werk aus. Es wird betont,
wie sehr die Pastoralmedizin heute gezwun-
gen ist, zwischen dem medizinischen und
dem theologischen Bereich eine Mittlerfunk-
tion zu iibernehmen, woraus sich ihre Be-
deutung fiir die Seelsorgewissenschaft von
selbst ergibt (308). ,,Weil die Pastoralmedizin
von allen theologischen Disziplinen dem
Menschen und den Naturwissenschaften und
damit dem gesamten anthropologischen Den-
ken am nichsten steht, kommt ihr als Hilfs-
disziplin der praktischen Theologie die Auf-
gabe zu, der christlichen Ethik und Moral-
theologie bei der naturwissenschaftlich-an-
thropologischen Wende auch im theologi-
schen, speziell pastoralen Denken behilflich
zu sein” (313).

Eine hochinteressante und lesenswerte Stu-
die, die nur bestens empfohlen werden kann.

Vécklabruck Josef Rotzer

MUHLEN HERIBERT, Entsakralisierung. Ein

epochales Schlagwort in seiner Bedeutung fiir

die Zukunft der dhristlichen Kirchen. (XIV

%nr\(‘lI 568.) Schoningh, Paderborn 1970. Leinen
32.—.

Der Paderborner Dogmatiker riickt in die-
sem umfangreichen Band dem Schlagwort
nEntsakralisierung” zu Leibe. Er will es aus
seiner Undeutlichkeit und Ambivalenz her-
ausheben, um nach Klarstellung des Bedeu-
tungsgehaltes Konsequenzen fiir die Zukunft
der Kirchen abzuleiten. Er geht aus von dem
Sakralen als der grundlegenden Dimension
der menschlichen Existenz, von der ,kon-

stitutiven und unaufhebbaren Bezogenheit
alles Profanen auf den heiligen Gott hin”
(176). Sakralisierung sei ein Vorgang, der
sich aus der menschlichen Existenz ergibt,
der somit zwangsliufig immer und iiberall
zu finden ist. Sakralitit habe einen zwei-
fachen Aspekt, den der ,Welt” und den der
,,Gnade”. Beide seien nicht adiquat vonein-
ander trennbar. Sie unterscheiden sich darin,
daB das ,Welthaft-Sakrale” die Dimension
des ,je und je Neuen” ist, wihrend das
,/Gnadenhaft-Sakrale” sich als die Dimension
des ,ganz Neuen” erweise. Recht verstan-
dene Entsakralisierung miisse das Sakrali-
sierte in seinem diaphanen Charakter auf
den heiligen Gott hin sichtbar machen. Nach
Miihlen ist sie ,der notwendige, kritische
ProzeB, in welchem die immer gegenwirtige
Tendenz zur Verabsolutierung des Sakrali-
sierten aufgedeckt wird und in welchem dann
unter Umstéinden solche Verabsolutierungen
wieder ritckgingig gemacht werden” (95). Fiir
die nichste Zukunft sei eine weitere Ab-
nahme der Faszination durch das ganz Neue,
das absolut Zukiinftige zu erwarten, wihrend
das je und je Neue, das Innerweltlich-AuBer-
gewdhnliche, seine Faszination steigern
werde.

In den letzten drei Kap. wendet M. seine
Thesen auf einzelne Gebiete an: auf die poli-
tische Macht, auf den kirchlichen Dienst, auf
Ehe und Zdlibat. Uber die geforderte Ent-
sakralisierung und die zugleich notige Re-
sakralisierung des kirchlichen Amtes und des
Zolibats erfihrt der Leser viele Einzelhei-
ten, die der reflexiven Griindlichkeit und der
Belesenheit des Autors bestes Zeugnis aus-
stellen. Freilich meldet sich ab und zu auch
ein Einwand. So sehr das pseudosakrale Ver-
stiindnis des kultischen Priestertums und der
kirchlichen Autoritit abgebaut und eine Ent-
timorisierung, Personalisierung und Pneu-
matisierung der kirchlichen Autoritit vollzo-
gen werden muB, die Zukunft der Kirche
sieht der Autor vielleicht doch ein wenig zu
optimistisch: Sie ,miilte bestimmt sein von
der Faszination des Nidhsten durch den
Nichsten, des Bruders durch den Bruder
(Schwester), insofern sie sich aufgrund ihres
je eigenen Charismas gegenseitig die leben-
dige Erfahrung des lebendigen Gottes ver-
mitteln” (407).

Wem die Kirche am Herzen liegt, der miiflte
sich mit diesem Werk auseinandersetzen.
Dem aufmerksamen Leser werden sich nicht
nur tiefe Einsichten in das Wesen der gegen-
wirtigen kirchlichen Krise erschliefen, son-
dern auch Imperative fiir ein situationsge-
rechtes Handeln anbieten.

EHRENBERGER HILDE, Der verwirrte
Christ. Glossen zur Situation in der Kirche.
(69.) Fihrmann-V. Wien 1970. Kart. lam
S 38.—, DM/sfr 5.50.

Die Autorin hat Schwung, Bemiihen und gu-
ten Willen in diese ,,Glossen” investiert. Das

183



Resultat befriedigt leider nicht. Sie iiber-
nimmt sich mit der weitgespannten Thema-
tik der 32 Kurzbeitrige, in denen ,leicht-
fiiig” und gelegentlich auch ,,schief” grund-
legende Fragen angeschnitten werden (z. B.
Liturgie, Miindigkeit, Anpassung, Gottesbild,
Theologie, Beichte, Ehemoral, Siinde, Dogma,
Okumene). Der bemiihte Leser soll dann vor-
gelegte Fragen meditieren (oder diskutie-
ren?), mit denen selbst ein Karl Rahner seine
Miihe und Not hitte. Er mu8 sich iiberfordert
fiihlen und bleibt auch nach der Lektiire des
durchaus nicht billigen Heftchens ein ,ver-
wirrter Christ”.

St. Pélten Karl Pfaffenbichler

TUORK HANS JOACHIM (Hg.), Glaube —
Unglaube. (340.) (Griinewald, Materialbiicher
2.) Mainz 1971. Kart. Snolin DM 24.—.

Denen, die es bisher noch nicht gemerkt ha-
ben sollten, wird es hier gesagt: Wihrend
ein Teil der Amtstriiger der Kirche ihre so-
ziale Stellung im Gottesvolk zu verbessern
suchen, werden die Gliubigen immer weni-
ger. Die heutige Zeit 1i8t uns die Wahrheit
der ersten Seligpreisung der Bergpredigt wie
die Richtigkeit der Warnungen des Herrn
vor den Gefahren des Reichtums erleben. Die
Wohlstandsgesellschaft ist drauf und dran,
den Glauben zu verlieren, weil sie ohne thn
auszukommen meint.

Soziologen, Psychologen, Sprachwissenschaft-
ler, Pidagogen und (sogar) Theologen be-
leuchten diesen bedriidkenden Sachverhalt.
Gelegentlich kdnnte bei der Lektiire des Bu-
ches der Eindruck entstehen, daf auch der
noch verbleibende Rest von Christen ,nicht
mehr zu verwenden” sei. Doch das Anliegen
des Buches ist in den Fragen formuliert:
1. ,Ist Glaube mitmenschlich und gesell-
schaftlich zu verantworten?” 2. ,Kann der
Glaube intellektuell verantwortet werden?”
Darauf wird (259—266) unter Beriicksichti-
gung des in den einzelnen Beitrigen Ge-
sagten vom Hg. eine zwar positive, aber
trotzdem unbefriedigende Antwort gegeben,
wenn z. B. die Transzendenz Gottes zu einer
natiirlichen Unerkennbarkeit iibersteigert
und in reformatorischer Art ,die Glaub-
wiirdigkeit des Glaubens nur im Glauben
selbst erkennbar” genannt wird unter Igno-
rierung des Dogmas von 1870 (D 3026).

Es liegt wohl an der Kiirze der Beitriige, dal
manches vereinfachend, fast oberflichlich an-
mutet. Der gezogene Rahmen lift kaum
eigentliche Abhandlungen zu. Die verhiltnis-
miBig grofe Zahl der Autoren verhindert
eine gerade Linie. Auch hier miissen gegen
manche Behauptungen und SchluBfolgerun-
gen, schon gegen Methoden der Forschung
Vorbehalte angemeldet werden, so etwa ge-
gen die auch von anderen Verdffentlichungen
des Autors her bekannte Leugnung des Wis-
senschaftscharakters der Theologie durch Ru-
pert Lay. Die Universititen miilten sicher

184

noch auf eine Reihe anderer Wissenschaften

verzichten, wollte man den hier vertretenen
Wissenschaftsbegriff iiberall als MaBstab an-
wenden. Andererseits: Was sollte eine vom
Glauben absehende Religionswissenschaft

oder ,Metatheologie” fiir die Ausbildung

von Verkiindern des Glaubens beitragen?
Dem Praktiker wird die Literaturauslese am
SchluB des Buches willkommen sein. Im gro-
Ben und ganzen erméglicht das Sammelwerk
dem kritischen Leser eine gewisse Orientie-
rung iiber bestehende Meinungen und regt
zu weiterem Studium an.

Wels Peter Eder

BASTIAN HANS-DIETER (Hg.), Kirdiliches
Amt im Umbruch. (Gesellschaft und Theolo-
gie, Praxis der Kirche. Nr. 7.) (296.) Kaiser,
Miinchen/Griinewald, Mainz 1971. Snolin
DM 24.—.

In allen dhristlichen Kirchen des Westens
ist das Amt in Krisen und Umbruch geraten.
Es ist ein erfreuliches Zeichen dkumenischer
Verbundenheit, daB sich in solch gemeinsa-
mer Not ein evang. und ein kath. Verlag,
evang. und kath. Christen, Theologen, Amts-
triger, darunter der evangelisch-lutherische
Landesbischof in Braunschweig und der ka-
tholische Didzesanbischof von Miinster, zu-
sammengetan haben, um ,das Amt im Um-
bruch” zu be-denken. Das kirchliche Amt,
schreibt Hg. einleitend, wird heute seinen
Nachwuchs besser finden, ,wenn es den Um-
bruch nicht verschweigt, sondern Aporien,
Konflikte, Passionen beim Namen nennt”.

So schreiben je ein evang. und kath. Theo-
loge zur Theologie des kirchlichen Amtes,
wobei man eine erstaunliche Anniherung des
Verstiindnisses feststellt, je ein evang. und
kath. Soziologe zur Soziologie und je ein
evang. und kath. Pfarrer zur Organisation
des kirchlichen Amtes. Es folgen vier evang.
und fiinf kath. Praxisberichte, die inter-
essante Einblicke in die Arbeit eines Stadt-
pfarrers, eines Landpfarrers, eines Studenten-
pfarrers, einer Teampfarrei, eines Industrie-
pfarramtes, der Telefon-, Krankenhaus- und
Gefangenenpastoral und in die Arbeit an
einer Akademie bieten. Dann folgen je zwei
Berichte zu den Problemen ,Die Frau und
das kirchliche Amt” und ,Das kirchliche Lei-
tungsamt”; drei evang. und zwei kath. State-
ments iiber ,Das kirchliche Amt im Urteil
der Laien” und schlieBlich einige Uberlegun-
gen zum ,Bild des Pfarrers in der Nach-
kriegsliteratur’”: Kultdiener oder Sozialrefor-
mer.

Die Probleme sind iiberall dieselben, und es
ist hoch an der Zeit, daf wir — kath. und
evang. Christen und Amtstriger — Erfahrun-
gen austauschen und voneinander lernen und
daB es auf beiden Seiten und untereinander
zu echten Kommunikationen zwischen Theo-
retikern und Praktikern kommt. Den hier
vorgelegten Berichten liefen sehr verschie-
dene Modelle und Modellvorstellungen zu-

~



