DOGMATIK

SCHULZ WINFRIED, Dogmenentwidklung
als Problem der Geschichtlichkeit der Wahr-
heitserkenntnis. Eine erkenntnistheoretisch-
theologische Studie zum Problemkreis der
Dogmenentwidklung. (Analecta Gregoriana,
Vol. 173.) (XXXI u. 356.) Libr. Ed. Grego-
riana, Roma 1969. Kart. L. 4000; $ 6.70.

Die Fragen um das rechte Verstindnis der
Dogmenentwicklung sind in den letzten
Jahrzehnten aus mannigfaltigen Griinden
wieder sehr wach geworden. So ist es ein
Verdienst des Autors der hier zu besprechen-
den Arbeit, ein so gediegenes Werk vorge-
legt zu haben. Geht es doch heute nicht mehr
nur um eine allzu vordergriindige theologi-
sche Erklirung der Dogmenentwidlung
mittels des unzureichenden logischen impli-
cite-explicite-Schemas, sondern schon lingst
um das rechte Verstindnis der Geschichtlich-
keit der Wahrheitserkenntnis und somit um
die Fragen nach den Bedingungen der Még-
lichkeit und Wahrheits- und Erkenntnis-
iiberlieferung {iberhaupt. Freilich ist diese
Fragestellung am dringlichsten im Bereich
der Theologie bzw. der christlichen Verkiin-
digung. In seinem, durch reichhaltige Litera-
turkenntnis ausgezeichneten und klar geglie-
derten Werk behandelt Sch. sein Thema
genau in der im Titel angegebenen Weise:
Bewut wird die Arbeit eine erkenntnis-
theoretisch-theologische Studie genannt. Es
ging nicht darum, den vielen Theorien um
den Dogmenfortschritt noch eine weitere hin-
zuzufiigen. Vf. mochte vielmehr ,sowohl
gnoseologisch als auch theologisch erweis-
lih machen, wie die urspriingliche Offen-
barungswahrheit in ihrer geschichtlichen
Vermittlung als die im Christusereignis an
uns ergangene eine und selbe erkannt und
verstanden werden kann. (2 f).

Im 1. Teil wird die Problematik der Dogmen-
entwicklung aufgewiesen, indem iiber die
Mbéglichkeit und den Ursprung der Dogmen-
entwicklung im Christusereignis und im NT
als Modellfall reflektiert und der Ort sowie
die Grenzen der Entfaltung des Dogmas an-
gegeben werden. So ist der Weg offen, die
Problematik der Dogmenentwicklung auf die
der Geschichtlichkeit der Wahrheitserkennt-
nis iiberhaupt zuriikzufiihren (52—70). Im
2. Teil werden sodann die wichtigsten L&-
sungsversuche vorgetragen, die bisher ver-
sucht wurden, wenn es darum ging, das
depositum fidei zugleich mit einem feststell-
baren Fortschritt wenigstens der expliziten
Entfaltung des Dogmas zusammenzuschauen,
Es lassen sich solche erkennen, die die
Geschichtsproblematik noch nicht kennen
oder ausklammern (73—124); andere haben
sich am Entwidklungs- oder geschichtlichen
Uberlieferungsgedanken verschiedener Pri-
gung entziindet (125—170); einige neuere
Lésungsversuche werden als ,theologisch”
angesprochen (171—212). Der 3. Teil der

Arbeit, ,Die Wahrheit der Offenbarung in
der geschichtlichen Vermittlung der Uber-
lieferung der Kirche”, versucht, zumindest
den Raum anzugeben, in dem nach einer
einigermafen adiquaten Ldsung zu suchen
ist, wenn nicht gar, diese in ersten Umrissen
zu bieten. Dabei wird ein besonderes Augen-
merk gelenkt auf die erkenntnistheoretisch
besondere Struktur gerade der geschichtlich
vermittelten Wahrheit, die spezielle logische
und hermeneutische Fragen aufgibt. Dann
wird eine Lésung der Antinomie gesucht, die
speziell im Faktum des Dogmenfortschritts
einerseits und der Abgeschlossenheit der
offentlichen Offenbarung und somit des
~depositum fidei” andererseits aufscheint.
Ein Kapitel iiber die ,theologische Struktur
der geschichtlich vermittelten Offenbarungs-
wahrheit” (301—346) beschlieSt die Unter-
suchung, wobei besonders dankbar notiert
wird, daf auf das Wirken des HIl. Geistes
und auf das Spezifische des Glaubensver-
stindnisses hingewiesen wird.

Das groBe Verdienst der Arbeit diirfte vor
allem darin zu sehen sein, in einer sachlichen
und kritischen Weise den augenblidklichen
Stand der Diskussion um die Dogmenent-
widklung darzubieten und zugleich anzuge-
ben, in welcher Richtung etwa die Losung
dieser ja nicht nur die theoretische Theologie
heute bedringenden Frage zu suchen ist. Die
angebotenen Gedanken mégen, vielleicht
durch die intensive Beschiftigung mit den
bisherigen L&sungsversuchen bedingt, noch
allzu sehr an jener Antinomie (Faktum des
Dogmenfortschritts — Abgeschlossenheit der
Offenbarung) als eigentlichem Problem
haften bleiben; jedenfalls werden sie zu be-
riicksichtigen sein. Eine gewisse und notwen-
dige Erginzung des Gebotenen diirfte wohl
darin liegen, neben den vom Autor ange-
wendeten Sichtweisen auch die der grund-
legend personalen Struktur mitzubedenken,
die sowohl dem Offenbarungsgeschehen
selbst eignet, wie auch dann der sog. Dog-
menentwicklung im personalen Geschehen
der Uberlieferung. Gerade hinsichtlich der
kirchlich-personalen Tradition der ,Wahr-
heit” sollte bei der weiteren theologischen
Erarbeitung einer Ldsungsanniherung nicht
vergessen werden, daf ,Offenbarung” und
~Wahrheit” zunéchst Leben, dann auch Lehre
ist, und daf das Interpersonale hier nicht
ausschlieBlich (wenn auch unbewuf8t und un-
gewollt) nur im mensdhlich-innerkirchlichen
(oder auch universal-mensdhlichen) Zueinan-
der gesehen werden darf, sondern eben auch
im Zueinander und Miteinander Gottes und
seiner Kirche — und so wire wieder auf das
besondere Wirken des die Kirche belebenden
Geistes hingewiesen.

HASENHUTTL GOTTHOLD (Hg.), Staub
der Jahrhunderte oder Wie kann man Dog-
men glaubhaft verkiindigen? (159.) Griine-
wald, Mainz 1971. Snolin. DM 16,80.

Zu der hier vorgelegten Sammlung einzelner

265



Beitrige, die sich unter das im Buchtitel an-
gegebene Thema stellen, schrieb der Heraus-
geber ein kurzes Vorwort. Im Bewuftsein
der besonderen heutigen Schwierigkeiten,
denen sich ein verantwortungsvoller Ver-
kiinder der christlichen Heilsbotschaft gegen-
tibergestellt sieht, soll ,eine Moglichkeit ge-
zeigt werden, wie zentrale dogmatische
Fragen heute wieder zur Sprache gebracht
werden kénnen und wie ihre Verkiindigung
aussehen konnte” (7). In ,zehn Konkretio-
nen” sollen die ,wichtigsten Lebensfragen
des Christen” berithrt und Antworten ge-
sucht werden, die dem heutigen Menschen
gerecht werden” (7—8); diese Antworten
werden jeweils aus evangelischer und katho-
lischer Sicht geboten. Jeder Autor bringt in
seinem Beitrag einen dogmatischen Teil und
ein Verkiindigungsbeispiel. Die Themen sind:
Die Sinnfrage des menschlichen Lebens
(Fr. Kriiger — P. Hiinermann); Die Heilstat
Gottes in Christus (R. Weth — A. Grabner-
Haider); Die Schuld des Menschen (R. Roh-
richt — K.-H. Weger); Die neue Gemein-
schaft (Kirche) (E. Valyi-Nagy — H. Hiring);
Des Menschen Heil und Zukunft (M. Veit —
A. GroBle-Suermann). Biographische Notizen
zu den Autoren schlieRen dg:s Werk ab.

Es ist nicht leicht, zu den einzelnen Beitriigen
auf ‘diesem knappen Raum hinreichende
Bemerkungen zu machen. So seien nur einige
Dinge genannt. Insgesamt gesehen wundert
man sich nach der Lektiire der Beitrige nicht
wenig iiber den gewihlten Haupttitel der
Sammlung. Es ist nicht einsichtig, was hier
eigentlich mit ,,Dogma” gemeint ist. Zudem
sind die Darlegungen etwa von Grabner-
Haider und A. Grofe-Suermann in ihren
oberflichlichen, oft einfach unrichtigen Be-
hauptungen und in ihrer dogmatischen Un-
informiertheit unertriglich. Wie kann man
(z. B.) sagen: ,Niemals (!) wurde den
Christen mit Nachdruck gesagt, daf es von
ihrem Tun... abhiingt, was einmal endgiiltig
aus dieser Erde wird... Die dogmatische
Eschatologie provoziert den Menschen nur zur
Aktivitit um seiner selbst willen, nicht um
anderer willen” (147: Gr.-5.). Solcherart Bei-
spiele gibt es (leider) die Fiille. Wenn in
mehrfacher Wiederholung als ,Spezificum
der katholischen Glaubenslehre” (65) gesagt
wird: ,Gott hat gehandelt, endgiiltig, jetzt
muf der Mensch handeln. Gott hat sein
Werk an den Menschen abgetreten” (66;
Gr.-S.), so ist das fiir jedes christliche Welt-
und Daseinsverstindnis schlechthin ein Un-
ding. Mit dieserart platten Sitzen (vgl. auch:
»Das Ziel heilt Reich Gottes’, das ein Reich
des Menschen sein wird, der zu sich selbst
gekommen ist!”: 68) wird man eben gerade
heutiger Verkiindigungsnot nicht gerecht. Die
Menschen durchschauen diese verbilligte
npolitische” Theologie lingst. ,Das Stellver-
tretungsbekenntnis hat radikale Gleichschal-
tung und Kommunikation zur Folge” (61):
das sagt jeder ehrliche Marxist besser und

266

mit groBerer Berechtigung, da er sich nicht
auf falsch verstandene HI. Schriften beruft.
So fragt man sich, ob eben nicht zwar der
Staub der Jahrhunderte, sondern der Staub,
der sich auf vielleicht nie aufgeschlagene
Lehrbiicher wihrend der Studienjahre ge-
sammelt hat, eine Einsichtnahme in giiltige
dogmatische Traktate verhindert hat. Dabei
darf sich heute niemand mehr auf die (frei-
lich oft unzureichendenj alten Lehrbiicher
berufen, da wir lingst die dogmatischen
Arbeiten von Theologen wie K. Rahner,
Y. Congar, H. U. v. Balthasar, K. Barth
(um nur einmal diese &lteren zu nennen)
vorliegen haben.

Am besten gelungen erschienen uns die Bei-
trige etwa zur Schuldfrage (neben dem von
P. Hiinermann), vor allem der von R. Réh-
richt. Darin ist aufgegriffen, was die Men-
schen nach wie vor spiiren und sich auch von
Theologen nicht ausreden lassen méchten —
mit Recht —, daf nidmlich die Schuld nicht
wegdiskutiert noch wegdialogisiert werden
kann. Hier werden auch wirklich brauchbare
Gedanken fiir die Verkiindigung heute ge-
boten.

Insgesamt also leider ein etwas zwiespiltiges
Werk. Das Anliegen ist gut, das Bestreben
zu loben; der Erfolg diirfte in der ange-
gebenen Richtung eher zu suchen sein. Heute
tut bei den Verkiindern zuerst ein demiitiges
Studium not; dann haben wir die Zuver-
sicht, daB ,,der Geist zu sagen gibt, was wir

reden sollen”.

Wien Raphael Schulte
SIMONIS WALTER, Ecclesia visibilis et
invisibilis, Untersuchungen zur Ekklesiologie
und Sakramentenlehre in der afrikanischen
Tradition von Cyprian bis Augustinus
(Frankfurter Theologische Studien, 5. Bd.)
I(DXI\I/IV und 134.) Frankfurt/M. 1970. Paperback

29—,

Studien dieser Art zeigen.dem Leser von
heute, dem vielleicht die Problematik um
sein Kirchenverstindnis bewuBter geworden
ist, daB sich schon die friihe Kirche die Frage
stellen muBte, ob diese Kirche ein sichtbares,
soziologisch umschreibbares und hierarchisch
strukturiertes Gebilde sein muf oder ob
Glaube und anonyme Zugehdrigkeit ausrei-
chen und es nur eine Kirche der Heiligen
geben kann.

Die Untersuchungen des Autors konzentrie-
ren sich im ersten Teil, in dem die ekklesio-
logische Tradition der afrikanischen Kirche
vor Augustin behandelt wird, auf den Kir-
chenbegriff bei Cyprian, bei den Donatisten
und bei Optatus von Mileve. Die Donatisten
scheinen die Konsequenz aus Cyprian gezo-
gen zu haben, wihrend Optatus bereits auf
die neue Linie Augustins verweist, dem der
zweite Teil des Buches gewidmet ist.

Kirche ist bei Cyprian heilige Gemeinschaft
und wird nur von der Gemeinschaft her ge-
sehen. Aus dieser nur personalistischen Sicht
im Wesen der Kirche ist eine Unterscheidung



