FRANZ ZEILINGER

Siindenvergebung nach dem NT

Versuch einer Ortsbestimmung

Ist Siinde und Umkehr nicht eine hichst persinliche Angelegenheit, die man sich mit
seinem Gott im stillen Kimmerlein auszumachen hat? Was hat dies alles mit der
Kirche und ihren institutionalisierten BuBSverfahren zu tun? Und wenn schon, Beichte
oder BuBfeier, detailliertes Bekenntnis oder allgemeine Anklage, Einzel- oder Gene-
ralabsolution? Solche und #hnliche Fragen plagen den Siinder und den Seelsorger von
heute. Gibt das NT eine, wenn auch nur ansatzmiflige Antwort?

Die Voraussetzung dafiir, da im NT iiberhaupt von Siindenvergebung gesprochen
werden kann, bildet die Uberzeugung, daf Siinde und Tod zu den Grundphinomenen
irdisch-menschlicher Existenz zihlen (vgl. u. a. Rém 1, 18—32; 3, 9-18; Jo 12, 31f;
1 Jo 5, 19b), womit diese als eine Gott nicht entsprechende Daseinsweise qualifi-
ziert ist!. Es gehort aber zugleich zur grundlegenden Erkenninis des NTs, daf mit
Christi Auferweckung aus dem Bereich des Todes der Tod prinzipiell iiberwunden
ist (vgl. 1 Kor 15, 20) und damit prinzipiell die vom Judentum erwartete, von Gottes
Leben erfiillte neue Schopfung vollzogen ist. Es handelt sich dann um jene end-
giiltige, Gott entsprechende Schépfung, um die von Siinde und Tod nicht mehr
betroffene eschatologische Welt. Damit ist von vornherein klar, da8 der Eintritt in
diese neue, wenngleich noch verborgene und zur weiterbestehenden Welt in quali-
tativem Gegensatz stehende Welt die Vergebung der Siinde zur Voraussetzung hat.
Vielleicht darf man sagen, da Siindenvergebung den negativen Aspekt des Eintritts
in das Eschaton besagt2.

L Christus, der Ort der Vergebung

Der Kolosserbrief stellt in hymnisch akzentuierter Sprache fest: ,In ihm haben wir
die Erlésung, die Vergebung der Siinden” (1, 14). Diese Grundiiberzeugung durch-
zieht das gesamte NT, wenngleich die Prizisierungen verschieden ausfallen.

1. Synoptiker

Von Interesse ist in diesem Zusammenhang die Heilungsszene Mk 2, 1-12 par. Sie
gipfelt in dem Logion ,damit thr aber wilt, daf der Menschensohn Vollmacht hat,
Siinden zu vergeben auf Erden — sprach er zu dem Gelihmten, Ich sage dir, nimm
dein Bett und geh nach Hause” (Mk 2, 10 f). Der Menschensohntitel, mag er auf das
Konto der interpretierenden Tradition gehen, oder die ipsissima vox Jesu wiedergeben,
verweist jedenfalls iiber den politisch-nomistischen Messiasbegriff des Rabbinismus
hinaus in die Eschatologie der Apokalyptik3.

1Dje Lehre von den zwei Weltzeiten, besser Aonen, entlehnt das NT der jiidischen
Apokalyptik, die zwischen ,diesem Aon” bzw. ,dieser Welt”, die vorldufig, verginglich,
unter der Herrschaft von Satan und bdsen Michten und Gewalten bzw. der Siinde ist, und
,,dem kommenden Aon”, der transzendenter Art und von der Herrlichkeit Gottes erfiillt ist,
unterscheidet. (Vgl. G. Kittel, Art.: aldv xth in: ThW I, 206 §; E. Hennecke/ W. Schnee-
mel%n;r, Neutestamentliche Apokryphen in deutscher Ubersetzung II, Tiibingen 31964,
412 ff.

2 Vgl. die Gegeniiberstellungen Kol 1, 12—14.

3 Die apokalyptische Literatur verbindet von Dan 7 her die Menschensohnidee mit dem
davidischen Messias, wie etwa 4 Esr 13 oder HenApk 37—41 zeigen. Nach 4 Esr heiflt der
Erwartete ,der Auserwihlte, der Gesalbte des Herrn, der Menschensohn”. Er wird die
Michte des Bdsen besiegen, Jerusalem reinigen und als Friedensfiirst seinen Thron auf-
richten. Jedenfalls wird der Messias unter dem Einflu der Apokalyptik zur Zeit Jesu
vielfach als die groBe Figur der Endzeit gesehen.

i 289



Auf diesem eschatologischen Hintergrund ist auch die Bipolaritit der Reich-Gottes-
Verkiindigung Jesu zu sehen. Er spricht teils futurisch vom ,, Kommen” (vgl. Mk 9, 1;
Mt 6, 10; Lk 22, 18 u. 6.) oder von der ,Nihe” (vgl. Mk 1, 15; 13, 29 f; Lk 10, 9;
12, 54 ff u. 6.) des Gottesreiches, anderseits aber von der Gegenwart der Gottes-
herrschaft in seinem Tun und seiner Person, wie etwa Mt 12, 28 par. Lk 11, 20 zeigen:
+Wenn ich durch den Geist (Finger) Gottes die Dimonen austreibe, dann ist ja die
Basileia Gottes zu euch gekommen’4. Die Basileia wird in seinem Wort und Wun-
dertun schon ,auf Erden” (Mt 9, 6) transparent und ,glaubbar”s. Siindenvergebung
als Entmachtung des Bosen liegt also auf der Linie der Exorzismen, Totenerwedkun-
gen und Heilungswunder, die ja die Gebrechlichkeit ,,dieser Welt” zum Objekt haben
und sie paradigmatisch der Herrschaft des Bosen entreien. Es sind dies die Taten
des eschatologischen Menschensohns, der die Macht hat, ,Siinden zu vergeben auf
Erden”.

Deutlicher wird dies bei Mk 10, 45, wo wiederum der Menschensohntitel begegnet, auf
den Tod Jesu hin prizisiert. Der Tod Jesu wird als Siihnetod , fiir die vielen” durch
Bezugnahme auf Is 53 gedeutet. Durch die Einbeziehung des Menschensohntitels
wird die Knecht-Gottes-Prophetie eschatologisch bezogen. Der Menschensohn geht als
Gottesknecht an Stelle der Vielen ins eschatologische Gericht, so daB8 sich vom Siin-
denvergebung schaffenden Sterben Christi sprechen 148t5. Noch klarer verweist Mk 14,
24 in diese Richtung (vgl. Mt 26, 28)): ,.... das Kelchwort beim Abendmahl spricht
aus, dafl die Siihnekraft des vergossenen Blutes Jesu den Vielen gelten soll ... Diese
Sithne ist von universaler Geltung, weil der Menschensohn als Gottesknecht stirbt.
Mit seinem Leben tritt er fiir die Vielen ein, kauft sie los, schenkt Vergebung der
Siinden. Darin wird die Schrift erfiillt und Gottes eschatologischer Ratschluf voll-
endet. Weil Christus auferstanden ist von den Toten, darum ist die sithnende Kraft
seines Todes schon jetzt wirksam, wird sie seiner Gemeinde zugeeignet. Diese Bot-
schaft verkiindet die Gemeinde, indem sie den Tod Christi als Erfiilllung der Schrif-
ten, als Verwirklichung der Verheifungen von Is 53 versteht’”.

2. Paulus

Paulus sieht Erlésung und Siindenvergebung in #hnlicher Weise. Steht der Mensch
als Mensch unabdingbar unter der Siindenmacht (vgl. R6m 3, 9—18), so ist die Be-
freiung aus diesem unheilvollen Menschsein als huld- und gnadenvolle Gottestat
in Christi Tod und Auferweckung gegeben (vgl. R6m 3, 24; 4, 25; 1 Kor 6, 20). Er
macht Christus zum Sithnemal (R6m 3, 25) und schafft in seinem Blut Versshnung
(vgl. 2 Kor 5, 18—20). Wesentlich ist auch fiir dieses Konzept die Deutung des Kreu-
zes, an dem Christus fiir uns zum Fluch (Gal 3, 13), ja zur ,Siinde” (2 Kor 5, 21)
geworden ist. Er wird sozusagen als der Siinder dem Fluch des Galgens iibergeben an
unser statt. Der Mensch wird gerichtet und in Gnaden als Erstling der Entschlafenen
(1 Kor 15, 20) auferweckt®. Erlésung geschieht also objektiv im Kreuzesgericht und in
der Erh6hung Christi zum eschatologischen Herrn.

4 Fiir die matthidische Form ,Geist” 1d8t sich u. U. an eine Reminiszenz auf Joel 3, 1—4
denken, wonach der eschatologische Gottesgeist als die groSe Gabe Gottes fiir die ,letzten
Tage” verheiflen wird.

5 Vgl. auch Mt 13, 16 f par.; Lk 4, 16—30; Mt 11, 4 f par.

¢ Vgl. E. Lohse, Mirtyrer und Gottesknecht. Eine Untersuchung zur urchristlichen Ver-
kiindigung vom Siihntod Jesu Christi, Gottingen 21963: Jesus leistet im Blick auf den
Gottesknecht ,mit seinem Tod Siithne, indem er den Tod stirbt, den eigentlich die vielen
hitten sterben miissen” (121).

7 Ders. ebd. 128 ff. Zum Kelchwort vgl. ebd. 123 f.

8 Die Frage nach der Funktion des Gesetzes verschirft noch diese Konzeption. Christus
erfiillt den Gerichtsanspruch des hl. Gottesgesetzes, das auf den der Siindenmacht verfalle-
nen Menschen trifft, indem er sich als der Gerechte dem Schuldspruch des Gesetzes im
Verwerfungsgericht des Kreuzes beugt (vgl. R6m 8, 3—4).

290



Auf Grund des Denkens in Archetypen (vgl. Rém 5, 12—21; 1 Kor 15, 20-22.
45—49) ist die paulinische Erldsungskonzeption zweistufig. Das Heil fiir den Einzel-
menschen ist nur durch Zugehérigkeit zum Archetyp Jesus Christus méglich. Wer
ihm, dem Gekreuzigten und Erhdhten, gleichgestaltet wird, geht mit ihm und in ihm
von der Verfallenheit an die Siindenmacht in den Hoffnungsbereich des Heiles iiber.
Dieser an Glaube und Taufe (vgl. R6m 3, 22—26; 6, 3—9) gebundene Vorgang
impliziert notwendig die Zueignung der Siindenvergebung. Sie ist allerdings auf
Grund der gegebenen Situation der Gleichzeitigkeit von ,dieser Weltzeit” und dem
nun wirksamen Eschaton ein Initialgeschehen, das die Weiterverwirklichung im Leben
postuliert.

Die Entmachtung der Siinde ist also grundsitzlich und objektiv im Sterben und Auf-
erstehen Christi gegeben? und wird als Siindenvergebung in der Taufe dem Glau-
benden vermittelt.

3. Johannes

Johannes konfrontiert die Menschheit mit Gott an Hand eines geradezu dualistischen
Konzepts. Als Leitbegriffe dienen u. a. die Gegensatzpaare Licht-Finsternis, Wahrheit-
Liige, Leben-Tod, untere-obere (Welt). Der Mensch in seinem und diesen bildenden
,Kosmos” ist dieser ,unteren” Welt zugehorig und steht mit ihr unter der Gewalt
des Teufels (vgl. Jo 12, 31 ff), er gehdrt der verfinsterten, von Liige und Tod be-
herrschten Sphire zu und ist somit von Gott getrennt. Mit Jesus ist in dieser Welt
der Finsternis und des Todes aber das Licht und das Leben erschienen (vgl. Jo 1, 5;
3,19; 1 Jo 1, 2). Er ist als der priexistente Logos vom Himmel ,herabgestiegen”
als Triger und Spender des Lebens (vgl. 6, 27; 14, 19; 5, 26). Durch die Sendung
des Sohnes in der Nichtigkeit der ook (1, 14; 3, 16) und die Heimkehr des Mensch-
gewordenen (6,62) wird der ,Weg” fiir den frei, der an ihn als den Gottes-
sohn glaubt (20, 31). Der Gottessohn hat die Welt iiberwunden, und zieht die Glau-
benden nach sich (12, 32). Er erméglicht also den Weg vom sarkischen Dasein im
Kosmos zum ewigen Leben?®.

Die Siinde schlechthin ist damit letztlich der Unglaube. Der Glaubensakt und Glau-
bensvollzug des Menschen schlieBt somit Siindenvergebung mit ein, was positiv for-
muliert, den Erhalt des ,,ewigen Lebens” bereits im prisentischen Sinn besagt.

Aufs Ganze gesehen stellt also Siindenvergebung nach den Hauptblocken des NT
den negativen Aspekt des Eintritts des Menschen in das Eschaton bzw. in das end-
giiltige rechte Verhiltnis mit Gott dar. Sie ist im eschatologischen Ereignis des Kreu-
zes und der Auferstehung Jesu Christi objektiv gegeben und wird dem Menschen
durch Glaube und Taufe geschenkt.

? Vgl. auch Hebr 9, 15. 25.

10 Hinsichtlich der Funktion des Kreuzes scheinen die Akzente zwar verschoben, doch ist der
Siihneopfergedanke in die Theologie des Johannes eingeschmolzen. Er klingt schon 1, 29 in
der Proklamation Jesu als das Gotteslamm, das die Siinde der Welt wegnimmt, an und
findet in der Verbindung der dmfg-Formel mit dem Lebensbegriff seine universale Aus-
weitung. ,Die Inkarnation bedeutet nicht nur die Vermihlung der himmlisch-unverging-
lichen Welt mit der irdisch-verginglichen, sondern auch die Erméglichung des Kreuzes-
opfers, nicht nur den Eintritt des Logos in die Menschheit und ihre ,Fleisches-Sphire’
(3, 6 a), sondern auch die Annahme des Fleischesleibes, der am Kreuz geopfert wird ,fiir
das Leben der Welt"” (R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium I, HThK IV, 1, Freiburg
1965, 139). Im Kreuz vollendet Jesus sein Erléserwirken, durch das die Herrlichkeit und
der absolute Heilswille des Vaters zum Durchbruch kommt. Zugleich aber offenbart sich
auch die Verherrlichung des Sohnes, der zum Vater zuriickkehrt mit seinem ,,fiir das Leben
derh Welt” gekreuzigten Fleisch und jeden, der diese Tatoffenbarung annimmt, nach sich
zieht.

19° 291



II. Voraussetzungen der Siindenvergebung

Fragt man nach den Voraussetzungen fiir die Mitteilung der Siindenvergebung, so
bietet sich die Botschaft Jesu trotz der schwierigen Quellenlage der synoptischen
Evangelien als Zugang an. Jesus spricht sowohl von den (bereits gegebenen) Vor-
aussetzungen seitens Gottes, wie auch von den (geforderten) Voraussetzungen seitens
des Menschen.

1. Gottes Vergebungsbereitschaft

Jesus verkiindet in einer Reihe von Gleichnissen, die im Rahmen seiner eschatolo-
gischen Reich-Gottes-Botschaft zu sehen sind, das grundlegende Verhalten Gottes
dem Menschen gegeniiber. Paradigmatisch lassen sich in diesem Kontext die Verlust-
gleichnisse Lk 15, 1—32 nennen, d. i. das Gleichnis vom verlorenen Schaf (V 1-7),
das Gleichnis von der verlorenen Drachme (V 8—10) und vom verlorenen Sohn
(V 11-32).

Lk bringt die beiden ersten Gleichnisse als Doppelgleichnis: Mann—Frau bzw. arm—reich
stehen einander gegeniiber. Jeder der beiden verliert einen Teil seiner Habe, der Hirt ein
Schaf, die Frau eine Drachme!l. Beide suchen mit Hingabe, beide sind iiber die Wiederauf-

findung iibergliiklich. Den jeweiligen Abschluf bildet ein Quasirefrain, der die Freude
Gottes als Sachhilfte zum Ausdrudk bringt (V 7 und 10).

Der Hauptton der Gleichnisse liegt, wie der Refrain zeigt, auf der Freude Gottes
iiber das Finden des Verlorenen. Wie sich der Hirt oder die Frau freut, so wird sich
Gott freuen. Das Futurum V 7 (ihnlich V 10) darf nicht iibersehen werden: So wird
sich Gott an seinem grofien Tag freuen, wenn er neben vielen Gerechten auch einen
buflfertigen Siinder vorfindet, dem er das Vergebungsurteil sprechen darf. Jesus
verkiindet also die unerhorte Botschaft: Gottes grofite eschatologische Freude ist es,
vergeben zu diirfen. Als zweiter Akzent ist zu beachten, daf Gott nach den Gleich-
nissen nicht wartet, bis der Siinder heimkommt, sondern daf er alles unternimmt,
das Verlorene wieder zu bekommen. D. h. Gott selbst hat die Initiative im Prozef
der Umkehr und Heimkehr (vgl. auch 2 Kor 5, 20; 1 Jo 4, 10.19).

Noch kriftiger setzt das dritte Gleichnis die Akzente, wenn man zunichst vom
anklagenden Akzent des zweiten ,,Gipfels” absieht: Der Vater empfingt den Mif3-
ratenen wie einen Fiirsten und vergifit aus Freude iiber die Heimkehr des Sohnes
auf jede Logik und Pidagogik, auf Recht und Gerechtigkeit. Beides wird von der
Freude und Liebe des Vaters aufler Kraft gesetzt.

Die drei Beispiele diirften ihren konkreten Sitz im Leben in der Selbstverteidigung
Jesu haben. Er rechtfertigt damit seine Handlungsweise den Zollnern und Siindern
gegeniiber. Damit beansprucht Jesus allerdings, in der Autoritit und Kraft Gottes zu
handeln, womit letztlich eine verborgene Vollmachtsaussage sichtbar wird.

Kurz: Fiir den Eintritt in die Gottesherrschaft ist fiir Jesus die Vergebungsbereitschaft
Gottes konstitutiv, ferner aber, wie sich zwischen den Zeilen zeigt, die Bereitschaft
des Mensdhen, sich finden zu lassen.

2. Die Besinnung des Menschen

Umgekehrt fordert Jesus die der Basileia und ihrem Gnadenangebot entsprechende
Haltung des Menschen. Dies zeigen die Antithesen der Bergpredigt (Mt 5, 20—48),
die das fiinfte, sechste und achte Gebot aus einer formaljuristischen Bestimmbarkeit
herausnehmen und ,,auf die einer bdsen Tat zugrunde liegende Gesinnung!?” riick-
verweisen. Jesus stellt damit im Geist der atl Prophetie grundsitzlich den Geist

11 Nach J. Jeremias, Die Gleichnisse Jesu, Gottingen 1962, handelt es sich dabei wahrscheinlich
um den mit Miinzen besetzten Kopfschmuck der orientalischen Frauen, der als Notpfennig
und Brautschatz gilt.

127, Schmid, Exkurs: ,Jesus und das AT”, in: Das Evangelium nach Matthius (RNT 1),
Regensburg 41959, 92.

292



iiber den Buchstaben des Gesetzes bzw. die sittliche iiber die juristische Forderung.
Aus der inneren Lauterkeit der Haltung ergibt sich das Ver-halten, das eigentlich
einer nomistischen Regelung nicht mehr bedarf. Fiir Jesus ist jedenfalls die Erfiil-
lung des Gesetzes von innen her wesentlich fiir das Sein und Verhalten in der
Basileia.

In die gleiche Richtung verweist das Samaritergleichnis Lk 10, 30—37, das sogar den
lebendigen Willen Gottes gegen den Willen des Gottesgesetzes ausspielt!d. Das
Vaterunser (Mt 6, 9 b—13) faft mit seinen drei Anfangsbitten die Forderung Jesu
an den fiir das Reich Gottes bereiten Menschen wohl bestens zusammen: Gott wird
mit dem Kosenamen ABBA angesprochen, womit im Kontext der drei folgenden Bitten
das Wissen zum Ausdruck kommt, daf8 der Gott der Eschata die absolute Giite ist
und das Gottesreich, um das gebetet wird, als Sohn-Vater-Verhiltnis zu verstehen
ist (vgl. auch Jr 3, 21-25; 4, 14).

Die 2. Bitte um das Kommen des Reiches expliziert eigentlich die erste um die Heiligung
des Namens Gottes: Gott moge sein viterlich-herrschaftliches Regiment antreten, so daB er
im Sinn der Eschatologie ,alles in allem” (vgl. 1 Kor 15, 29) ist. Gott wird aber nur dann
vollkommen herrschen, wenn sein heiliger Wille auf Erden bereits so erfiillt wird, wie dies
im Himmel jederzeit geschah und geschieht. D. h., die im Himmel gegebene Gottesherrschaft
moge hier Wirklichkeit werden.

Es geht Jesus also um die Verwirklichung des dem Eschaton eignenden und fiir
dieses typischen, familiiren Vater-Sohn-Verhiltnisses, von dem her jedes mensch-
liche Verhalten von innen her bestimmt wird. Die Grundhaltung des fiir die Gottes-
herrschaft bereiten Menschen ist somit jene kindliche, konsequent gehorsame Liebe,
wie sie Jesus Mt 18, 3 ausdriickt: ,,... Wenn ihr nicht umkehrt und werdet wie die
Kinder, werdet ihr nicht in das Himmelreich eingehen.” Die Forderung Jesu an den
Mensdhen, der bereit ist, sich heimholen zu lassen, ist also jene Lauterkeit des Her-
zens, die die Herstellung der eschatologischen Liebesbeziehung Gottes zum Menschen
ermoglicht.

III. Siindenvergebung und Kirche

Fiir die Frage nach dem Wesen der Kirche scheint die Antrittsrede Jesu in der Syn-
agoge von Nazareth nach Lk 4, 16—30 aufschlufireich zu sein. Jesus liest einen Ab-
schnitt aus Is 61, 1—2a frei nach der LXX (Lk 4, 18)" und erkldrt das Gelesene
als erfiillt (V 21). Wenngleich ein argumentum e silentio suspekt erscheint, fillt auf,
dafl offenbar bewufB8t der Isaiastext nicht weiterzitiert wird, d. h. daf vor allem der
Satz: ,und einen Rachetag unseres Gottes (zu verkiinden)” verschwiegen wird?®.
Der eschatologische Gerichtstag ist in weite Ferne geriickt, das Heil ist nach Lk be-

13 Nach Lv 21, 1 ff darf sich der Priester grundsitzlich nicht ,an der Leiche eines Volks-
genossen verunreinigen”. Ausgenommen wird nur die nichste Verwandtschaft. Der Levite
hat fiir den Kultdienst rein zu sein. Es ist wohl anzunehmen, da8 der Levite zum Wochen-
dienst in den Tempel geht. Geht man von der Annahme aus, da die beiden Kleriker kult-
unfihig wiirden, wenn ihnen der Geschlagene unter der Hand stirbt und sie in diesem Fall
nicht mehr ,zelebrieren” kénnten, dann merkt man, da es gar nicht um Hartherzigkeit
o. 4. geht, sondern um die Frage nach dem lebendigen Willen Gottes. Die Kleriker iiber-
treten um des hl. Gesetzes Gottes willen den lebendigen Willen Gottes, der die Liebe
fordert. Jesus fordert also, den jeweils erkannten Willen Gottes iiber jedwede Norm zu
stellen, u. U. einen gewissenhaften Dienst nach Regel und Rubrik aufzugeben und den
Sprung in die Ungewiflheit des Gewissens zu wagen.

14 In den meisten Handschriften wird Is 61, 1c, ,,zu heilen die zerbrochenen Herzen”, unter-
driickt. V 23 wird jedoch das Sprichwort , Arzt, heile dich selbst” zitiert, was u. U. darauf
hindeuten kann, daf Is 61, 1c nicht absichtlich weggelassen wurde, sondern versehentlich
weggefallen ist (vgl. W. Grundmann, Das Evangelium nach Lukas, HThK 3, Berlin 2o. J.,
120). In diesem Fall wiirde mit der Wendung von den zerbrochenen Herzen interpretiert,
worin die Freudenbotschaft besteht.

18 Vgl. R. Schnadkenburg, Gottes Herrschaft und Reich, Freiburg 31963, 58.

293



reits prisent. In Jesus wird der Tag Jahves Gegenwart, aber nicht als Gerichtstag,
sondern als Freudentag fiir die Armen, Gebeugten, Blinden etc., denen Siindenver-
gebung zugesprochen wird!%. Die Zusage des Gnadenjahres fiir die Gegenwart
fichert somit die jiidische Tag-Gottes-Erwartung, die Gericht und Heilszeit in einem
sicht, temporar auf. Jetzt beginnen die Krifte des Gottesreiches wirksam zu werden,
erst am Ende des gegenwiirtigen Aons steht offenbar das Gericht.

Als eschatologische Heilsgemeinde des Messias steht die Kirche in dieser Epoche zwi-
schen Anfangsheil und Gericht. In ihr und durch sie haben sich die Krifte des Eschaton
in der Welt zu verwirklichen. Zu diesen Heils-Kriften gehdrt wesentlich die Siinden-
vergebung. Wer in die vom eschatologischen Geist erfiillte Kirche (vgl. Jo 20, 22)
einbezogen wird, wird aus der Sphire der Siindenmacht gerettet. Insofern aber die
Kirche nicht mit dem vollendeten Gottesreich identisch ist, sondern immer noch in den
Gegebenheiten ,,dieser Welt” steht, wire es unrealistisch, zu meinen, daf8 ein Riick-
fall unter die Krifte ,dieses Aons” fiir den Getauften ausgeschlossen wire. Ist aber
ein solcher Riickfall reparabel?

1. Die Bufllehre des Hebrierbriefes

Ein Blick in den Hebrierbrief scheint dies in Frage zu stellen. Der Verfasser betrach-
tet Jesus und das mit ihm gegebene Heilsgeschehen unter dem Aspekt des atl Hohen-
priestertums, des Siithneopfers und des Bundes. Die Vergebung der Siinde in der Zeit
des diesem Aon angehtrenden Alten Bundes geschieht durch das Darbringungsopfer
des eschatologischen-siindenlosen Hohenpriesters Christus, der sich ein fiir allemal
hingibt und damit auch ein fiir allemal die Siinde siihnt (vgl. 10, 8). Neue Siinde im
Neuen Bund der Erlosten ist daher undenkbar. Es ist daher fiir den Verfasser auch
schwierig, von neuer Vergebung zu sprechen. Dies zeigen deutlich Hebr 6, 4-8;
10, 26—31 und 12, 16—17%7.

Fiir 6, 4—8 148t sich immerhin anfiihren, daB der Verfasser anscheinend an totale Abkehr von
Christus und dem Glauben nach empfangener Taufe denke, also an bewufiten Abfall. Ob
man fiir 10, 26 ff ,,einen dhnlichen Vorschlag”!® machen darf, ist schwer zu sagen. Es ist nicht
von Abfall die Rede, sondern von freiwilliger Siinde. Eine Umkehr scheint dem Verfasser
unmoglich. Er begriindet dies damit, daB ein neuerlicher Opferakt Christi auSer Frage steht.
Am schwierigsten gibt sich 12,16 f. Es wird die Esau-Jakob-Typologie beigezogen. Der Christ
ist Erbe und hat das Erstgeburtsrecht. Verkauft er es um ein Linsenmus der Hurerei und
Gottlosigkeit, dann findet er, auch wenn er wollte, keinen Raum zur Riicdkkehr. Das Ziel des
Verses scheint eine Warnung zu sein: Es gibt ein Ma8 von Schuld, ein Zuspit vor Gott, seid
daher auf der Hut!®,

Sicherlich diirfte der Verfasser des Briefes einen Metanoiabegriff haben, der eine
gewisse Begrenzung in sich trigt. Man wird sich damit abfinden miissen, dal er eine
harte BufSpraxis vertritt. Sie wird durch die parénetische Absicht, aufzuriitteln und
geistliche Erschlaffung zu vertreiben, gemildert, ist aber nicht wegzudisputieren. Der
theologische Ansatz einer BuBitheologie, wie er im Hebr begegnet, hat sich offenbar
gegeniiber den besseren Ansiitzen bei Paulus und Johannes nicht durchgesetzt.

2. Paulus

1 Kor 5 setzt sich mit einem Fall von Blutschande in Korinth auseinander. Der Vorwurf
des Apostels richtet sich vor allem gegen die Gemeinde, die toleriert, daf8 eines ihrer
Glieder selbst den Moralkodex der Heiden iibergeht (V 1b). Paulus fordert nicht

16 Vgl. dazu Grundmann, a. a. O., 121: ,Wo bei Mk die Proklamation der Nihe des Reiches
stand, wird hier des Reiches gegenwirtiger Inhalt als Mitte des Gnadenjahres enthiillt,
die von Jesus aus als Geschichte (vgl. die Apostelgeschichte im Gesamtwerk des Lukas)
weiterlduft.”

17 Dje Stellen galten als Schriftbeweis fiir Montanisten und Novatianer.

18 O. Kuss, Der Brief an die Hebréder, RNT 8/1, Regensburg 81966, 200.

1% Vgl. O. Midhel, Der Brief an die Hebrder (Meyer K XIII), Géttingen 12=81966, 459.

294



L

weniger als die Ubergabe des Blutschinders ,,an den Satan zum Verderben der sarx,
damit das pneuma gerettet werde am Tag des Hermn” (V 5). Dies ist ein Beschlu
des Paulus im Namen, d. h. in der Kraft und Wirksamkeit des Herrn selbst. Er
spricht das Urteil, die Gemeinde ist das Forum20. Was hier verordnet wird, ist
Exkommunikation, denn die Ubergabe des Siinders an Satan besagt die Verfluchung
und AusstoBung aus der Gemeinschaft der eschatologischen Heiligkeit! Die Gemeinde
iibergibt ihn damit wieder an die Herrschaft, der er vor seiner Taufe unterstand,
der Herrschaft des Teufels und der Siinde, die nach Paulus den sarkischen Menschen
unter Zwang hilt (vgl. Rém 7). Wie V 5b jedoch einriumt, ist das Ziel solcher"
Exkommunikation nicht der Verderb ohne Hoffnung, sondern die Rettung am Tag
des Herrn! Sie soll jedenfalls die Moglichkeit geben, in sich zu gehen, um am Tag
Gottes doch noch zu bestehen?®2. Wie dies geschehen soll, wird nicht gesagt.

Nach einem Exkurs iiber die Notwendigkeit der Reinerhaltung der eschatologischen
Gemeinde nennt Paulus V 9—11 Elemente, die man mit Vorsicht Kapitalsiinden nennen
konnte, die einen Abbruch der Tischgemeinschaft bzw. den AusschluB fordern.

Auch 2 Kor 2, 5~11 und 7, 9 b—10 beziehen sich auf einen nicht niher beschriebenen
Vorfall in Korinth, der ein Durchgreifen des Apostels forderte?3, Da Paulus die Ge-
meinde als Betroffene miteinbezieht (V 5), ist es schwer zu entscheiden, ob es sich
um eine (rein) persénliche Krinkung des Apostels oder eher um einen Schaden han-
delt, den die Gemeinde durch das Verhalten eines ihrer Glieder erlitt, und der daher
auch Paulus als geistigen Vater der Gemeinde betriibte?s.

In 2 Kor 7, 9b—10 wird von Betriibnis xatd ©Otbév gesprochen, welche eine petdvoin el
owtnoiav bewirkt, die nicht mehr bereut wird. IThr wird die Betriibnis der Welt gegeniiber-
gestellt, die den Tod wirkt, was wohl den Heilsverlust besagt, wenn ,Welt” im Sinn von
»dieser Welt” genommen ist. Es scheint fiir Paulus evident zu sein, daB es zum Wesen
christlichen Versagens gehort, durch Metanoia das Heil wieder zu erlangen, also in den Tauf-
status zuriick zu gelangen. Beachtenswert ist weiter, da das Subjekt der Metanoia die Ge-
meinde, nicht der Siinder in erster Linie ist. Sie bestraft ihn aus ihrer Metanoia heraus. Die
Strafsanktionen miissen also im kollektiven BewuBtsein der Kirche begriindet sein, da sie als
ganze fiir die Reinerhaltung ihrer selbst verantwortlich ist.

In 2 Kor 2, 5~11 mahnt Paulus die Gemeinde, die Strafe nun zu beenden, da es an
der Zeit sei, verzeihend zu begnadigen (V 7) und trdstend dem Betreffenden die
frohe Botschaft kirchlich-géttlicher Gnade zuzusprechen2s. Diese Vergebung geschieht
zusammen mit Paulus unter feierlicher Berufung auf Christus, in dem die Vergebung
der Schuld objektiv gegeben ist. Als eschatologische Gemeinde vergibt somit die
Kirche im Namen Christi die Schuld des Gliedes und entreiffit es so neuerdings der

20 Vgl. H. Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther (Meyer K V), Géttingen 1969, 115 ff.

% Dije Aussage, ,,zum Verderben der sarx” mufl m. E. nicht bedeuten, da Paulus an den mit
der sarx verbundenen Tod denkt, der durch die Verwirklichung der Verfluchung erfolgt,
und daB die von der sarx befreite Seele oder das Pneuma ,im Jenseits auf irgendeine
uns unbekannte Weise sich der Vollkommenheit nihern” kénne. So H. Liefzmann, An die
Korinther I. II (HNT 9) 23; vgl. auch H.-D. Wendland, Die Briefe an die Korinther
(NTD 7) z. St. Sarx ist wohl einfach die dem Verderben ausgelieferte menschliche Existenz
unter der Siindenmacht vor und neben Christus. Exkommunikation bedeutet dann nichts
anderes, als in diese Situation zuriickgestofen zu werden.

22 Vgl. O. Kuss, Die Briefe an die Romer, Korinther und Galater, (RNT 6), Regensburg
1940, 138.

%3 Bezichungen zum Blutschandefall 1 Kor 5 herzustellen scheitert am Fehlen von Beweisen.

% Vgl. O. Kuss, a. a. O., 203; aber auch H. Windisch, Der zweite Korintherbrief, Gottingen
91970 = 1924, z. St.

% Dije Aufforderung xuvgdoom elg advrdv &ydmmv (V 8) ist bedeutsam: xvgotv besagt nach
der LXX ,bestitigen, eine Handlung rechtskriiftig machen”, und allgemein griechisch
,beschlieBen” (vgl. H. Windisch, a. a. O., 89). Es handelt sich also offenbar um einen
Beschlu der Gemeinde, der als Rechtsakt anzusehen ist.

295



Macht des Bésen (vgl. V 11)2, Wird Christus aber angerufen, so verzeiht er in Form
der Kirchenverzeihung.

Wenngleich diese drei angefiihrten paulinischen Texte nicht eindeutig auf den glei-
chen Vorfall und die gleiche Strafe zu beziehen sind, so zeichnen sich in ihnen dennoch
die Grundelemente kirchlicher BuBlpraxis im Ansafz ab: Es gibt: 1. Den Ausschluf8
aus der Heilsgemeinschaft, was die Ubergabe an die Macht des Satans bedeutet. Dies
hat aber nicht dem Verderben, sondern der Rettung zu dienen. 2. Es gibt ferner die
Moglichkeit der petdvoia eig ownmplav, 3. die Begnadigung des christlichen Siinders
durch die Kirche, d. h. die Rekonziliation.

Zugleich zeigt sich auch das kollektive Siindenverstindnis der Urkirche. Die Siinde
des Christen ist nicht nur eine Sache zwischen Gott und dem Individuum, sondern
ebenso ein Verstof gegen die Reinheit und Heiligkeit der eschatologischen Heils-
gemeinde, also die Kirche, die als solche im Namen Christi strafend oder versshnend
zu reagieren hat.

3. Johannes

Aufler dem bekannten Text Jo 20, 22 f sind die Aussagen von 1 Jo 1, 8 ff und 1 Jo
5, 16 f bemerkenswert. Der eine begriindet die Kirchenbufe theologisch, der zweite
nimmt zur Fiirbitte Stellung.

Den Hintergrund zu 1 Jo 1, 8 ff bildet offenbar eine gnostisierende Strémung?®’, gegen die der
Verfasser polemisiert. Sie vertritt anscheinend die Ansicht, der Christ sei auf Grund der
Prisenz des Heiles siindenlos®, Daher setzt V8 den Gegnern die Feststellung entgegen:
~Wollten wir sagen, wir hiitten keine Siinde, so wiirden wir uns selbst betriigen und die
Wahrheit wire nicht in uns.” Theozentrisch akzentuiert sagt V10 praktisch das Gleiche.
Die beiden Sitze umrahmen die johanniische Alternative.

1 Jo 1, 9 bietet die ,,... Antwort auf das Problem, wie die Gottesgemeinschaft einen
siindenfreien Lebenswandel verlangen und sich dennoch mit dem tatsichlichen Siin-
digen der Christen vertragen konne”?®, Der Verfasser fordert das Bekenntnis, d. h.
das Aussprechen (= 8poloyeiv) der (einzelnen) Siinden. In welcher Form und in wel-
chem Rahmen dies zu geschehen hat, wird nicht gesagt®.

Der Vers impliziert einen Rekurs auf das AT. Der vergebende Gott wird als ,treu
und gerecht” bezeichnet, womit Attribute beigezogen werden, die (etwa Ex 34, 6 f)
zur Begriindung des Vergebungswillens Jahves und zur Umschreibung der Treue
Gottes zur Verzeihungsverheifung®! gebraucht werden. Es ist dies die Treue, die den
Bund immer neu aufrecht erhilt, das Recht schafft und damit die Gerechtigkeit Got-
tes verkorpert. ,,Die Siindenvergebung . . . ist eine persénliche Tat des sich und seinen
Verheifungen treuen, gnidig gesinnten, Heil schenkenden Gottes”32,

Der Vers begriindet somit Siindenvergebung in der Kirche aus der Treue Gottes zu
seinen Verheiffungen. Er hilt sein im eschatologischen Bund gegebenes Wort auch in
der Zeit der Kirche, denn er ist an der Aufrechterhaltung und Festigung eben dieses
Bundes vital interessiert.

2 In diese Richtung verweist auch die Begriindung der x&oi¢ und Paraklese in V 7 b: ,Damit
nicht iiberreiche Betriibnis ihn verzehre.” Es scheint, da8 Paulus daran denkt, daB ein
allzulang und rigoros gehandhabter Ausschluf aus der Gemeinde, vom Herrenmahl o, 4. zur
Verbitterung und zum Abfall und damit zum Verderben des Siinders fithren konnte.
Dies widerspricht aber der Zielsetzung der Sanktion.

21 Vgl. dazu R. Schnadcenburg, Die Johannesbriefe (HThK XIII/3), Freiburg 1953, 13—20.

28 Ahnlichen Phinomenen begegnet man bereits in den Korintherbriefen.

2 R. Schnackenburg, a. a. O., 73 £.

3 Es laBt sich weder beweisen, daB Johannes an ein allgemeines offentliches Siinden-
bekenntnis beim Gottesdienst denkt, noch liBt sich der Satz als iltestes Zeugnis fiir die
Beichte (vgl. R. Seeberg, Die Siinden und die Siindenvergebung. Festschrift Thmehls 1928,
22) beiziehen. (Vgl. dazu R. Schnackenburg, a. a. O., 75 und Anm. 2—3.)

31 Vgl. Is 1, 18; Jr 31, 34; 33, 8; 50, 20; Ez 18, 21 ff; 33, 11. 14 ff.

32 R, Schnackenburg, a. a. O., 76.

296

*



1 Jo 5, 16 f bildet einen kleinen Exkurs innerhalb des Briefschlusses, der sich mit der
Erhdrung des Gebetes als Zeichen der Heilszuversicht befaBSt. Als konkretes Objekt des
Gebetes wird die Versiindigung des Mitchristen beigezogen.

V 16 differenziert zwischen ,,Siinde zum Tod” und ,,Siinde nicht zum Tod33. Siinde
wird also nicht nach der Begehensart (schwer-laBlich), sondern nach ihrem Effekt bzw.
ihrer Zielrichtung unterschieden. Der Versuch, die beiden Weisen genau zu definieren,
scheint mangels niherer Erlduterungen im Brief zwecklos34. Kennt das Jo-Ev die Ableh-
nung Jesu als Messias und Gottessohn als die Siinde des Kosmos, also den Unglauben
als todbringende Entscheidung, so konnte man mit allem Vorbehalt diesen Tatbestand
auf die hier erwihnte ,Siinde zum Tod” iibertragen. Es handelt sich dann unter
Christen um den bewuBten Glaubensabfall®®, ,Siinde nicht zum Tod” miifte dann
die Siinde des Christen bedeuten, der zur Rettung®® bereit ist, also nicht grund-
sitzlich mit dem Glauben gebrochen hat. ]hm kann das Fiirbittgebet der Mitchristen
Leben” erwirken. Das Fehlen des Artikels von ,Leben” zeigt, dal nicht einfach das
Leben aus Gott als total verloren gedacht ist, es soll vielmehr das ins Absterben
geratene Leben neu aktiviert und vermehrt werden.

Die Fiirbitte als Versohnungsmittel scheint in der atl-jiidischen Theologie begriindet
zu sein. Dies gilt vor allem fiir die Fiirbitte der Gerechten fiir die Siinder (vgl. 4
Esr 7, 102—115), insbesondere der Stammviter und Mosis, der als der grofle Fiir-
bitter gilt3”. Ahnliches gilt fiir die Propheten und Martyrer38. Aus der Ubertragung
auf die christliche Gemeinschaft erhellt die theologische Ansicht des Verfassers: Der
Glaubende hat auf Grund seiner Verbundenheit mit dem ,Gerechten, Martyrer,
Stammvater und Fiihrer” Jesus Christus und durch ihn mit dem Vater die gleichen
Funktionen wie Christus selbst, er ist wie dieser Paraklet vor Gott (vgl. 1 Jo 2, 1).
Daraus ergibt sich der Gedanke, daf in der Kirche dank ihrer Verbindung mit Chri-
stus Siindenvergebung als Partizipation am Siihnetod des Lammes und der ErhShung
zum Parakleten Wirklichkeit werden kann.

Daraus ergibt sich aber auch die Ernsthaftigkeit der deprekativen Absolution, wie sie
die alte Kirche gebrauchte und wie sie zum Teil erhalten ist. Sie ergibt sich aus der
johannidischen Theologie der Einheit zwischen Kirche-Christus und dem Vater.

Jo 20, 21—23 verbindet die Bevollmichtigung der Jiinger, Siinden zu vergeben, mit
der Ubergabe des Geistes durch den Auferstandenen. H. Schlier meint: ,Erst die
Erhshung des fleischgewordenen Wortes zum anfinglichen Wort entbindet den Geist,
den jenes in sich trigt”3®. Er ist ,die Weise des anwesenden Gottes”*® und zu-
gleich der Geist des Erhohten. Die Kirche ist aber der Ort, an dem sich das Chri-
stusheil, die Einbeziehung in die Herrlichkeit des Erhohten und damit in den Vater im
und durch den Geist vollzieht. Wie sich nach Jo die Geister am Glauben oder Un-
glauben an den Gottessohn scheiden, d. h. wie Jesus Christus zur Krisis wird, so nun
die Kirche. Sie trigt die richtende Funktion des Logos durch den Geist weiter.

33 Das AT unterscheidet zwischen Siinde mit erhobener Hand (vgl. Nm 15, 30) und Siinde
aus Versehen (vgl. etwa Lv 4, 2), wobei , Todsiinde” die mit dem Tod zu ahndende Siinde
besagt. In 1 Jo steht die ,,Siinde zum Tod” im Gegensatz zum Leben von Gott her. Sie ist
daher in iibertragenem Sinn, also in bezug auf den Tod vor Gott zu verstehen.

3¢ S0 auch R. Schnackenburg, a. a. ., 250.

35 Die Ansicht, unter Glaubensabfall sei im Zusammenhang mit der Polemik des Briefes der
Ubertritt zur bekdmpften Irrlehre zu verstehen (Bonsirven, Chaine etc.), legt sich zwar aus
dem Kontext nahe, ist aber nicht beweisbar.

381 Jo behandelt das Problem nicht anthropozentrisch unter dem Aspekt der metanoia,
sondern theozentrisch.

37 Vgl. Ex 32, 11—14. 32 f; 34, 8 f; Nm 14, 13—19 u. 6.

38 Vgl. 2 Makk 7, 37 £; 4 Makk 6,28 f; 17, 21 f.

3 H, Schlier, Art.: Zum Begriff des Geistes nach dem Johannesevangelium, in: Besinnung
auf das Neue Testament, Aufsétze II, Freiburg 1964, 265,

40 Ders. ebd. 264.

297



In V 23 stehen die Begriffe ,nachlassen-behalten” einander gegeniiber. Sie werden
meist mit , lossprechen” und ,nicht lossprechen” gleichgesetzt. Doch scheinen die
beiden Sitzchen eher nach semitischer Art als Antithese in Bezug auf die gleiche Sache
zu verstehen sein, und sagen dann zwei Phasen des gleichen Buflgerichts aus. Es
handelt sich offenbar um die den Jiingern iibertragene Vollmacht, den Schuldigen
aus dem Heilsmedium der Kirche auszuschlieSen und die Vollmacht, ihn wiederum der
Unheilsmacht des Satans zu entreifien. Es handelt sich dabei um eine Vollmacht
auf Grund des Geistes, die somit vor Gott reale Bedeutung hat.

Diese Uberlegungen treffen noch besser fiir das Gegensatzpaar ,binden-losen” in
Mt 18, 19 zu: Geldst kann nur werden, wer zunichst unter Satans Joch gebunden
ist. Die Vollmacht zu 16sen besagt aber sachlich die Vergebung der Siinde, derent-
halben der Ausschluf — und davon ist ja offensichtlich die Rede — vorgenommen
wurde. ,,Wer mit der Kirche auf Erden so versshnt wird, da8 er im Heilsbereich Got-
tes steht und so der Macht des Teufels entzogen ist, da8 ihm die eigentliche Basileia
Gottes aufgeschlossen wird durch den Frieden mit der Kirche Christi. .., hat dadurch
die Vergebung der Schuld im Namen Gottes”4!, Dafl also der ,Riickfillige” noch-
mals Versshnung erlangt, ist die ,Gnade” der richtenden Kirche im Namen Christi
im Geist.

IV. Folgerungen

Ist die Kirche von der Einheit mit Christus und dem Vater im Geist zu begreifen, so
ist thr ganzes Sein und Wesen ein lebendiges Nein gegen die Siinde. Als die heilige
Kirche muf sie notwendig, will sie ihrer eigenen Berufung und ihrem eschatologischen
Wesen treu bleiben, auf die Siinde des Kirchengliedes richtend und rettend reagieren.
Siinde als Siinde des Christen hat also zwei Seiten, eine soziale und eine individuelle.
Sie ist Beleidigung des eschatologischen Rettergottes, und zugleich ein Vergehen gegen
die Heiligkeit und Geistigkeit der Kirche.

Die richterliche und rettende Funktion der Kirche kommt jedoch, wie die behandelten
Texte zeigten, verschiedentlich zum Ausdrudk: im ,,Wort der Versshnung” (2 Kor 5,
18 ff), in der Taufe als Grundsakrament der Vergebung und Rettung aus dem Be-
reich der Siinde und des Todes (vgl. Rém 6, 1 ff; 1 Kor 6, 11 etc.), in der euchari-
stischen Anamnese des silhnenden Sterbens Jesu ,,zur Vergebung der Siinden” (Mt 26,
28), in der briiderlichen Mahnung (Mt 18, 15), in der amtlichen Riige (1 Tim 5, 20),
in der (kraft der Einheit mit dem Parakleten Christus) wirksamen Fiirbitte des Mit-
christen (1 Jo 5, 16 f) und schlieflich auch in der stirksten Reaktion der Kirche, im
sakramentalen AusschluBverfahren der Kirche!2. Immer aber hat die Kirche die rich-
terliche Funktion zum Zwedk der Rettung und Begnadigung auszuiiben, kurz, um das
siindig gewordene Glied wiederum in die Machtsphire des mit Christus angebroche-
nen Eschaton einzubeziehen.

Es zeigt sich aber von den verschiedenen Ansitzen des NTs her, da8 die Vielfalt der
Reaktionsweisen der Kirche auf die Siinde des Gliedes legitim nebeneinander stehen
kénnen. Das Buflsakrament im heutigen Sinn ist also nicht die einzige Verwirk-
lichung der Siindenvergebungsvollmacht, sondern eine, wenn auch starke, Form des
Selbstvollzuges der Kirche als richtende und rettende Gegenwart des Herrn?®. Eine
starke Form deshalb, da die Beichte historisch gesehen aus dem altkirchlichen Bann-

4t K, Rahner, Sacramentum mundi I, 661.

42 Da die Kirche als Grundsakrament die Anwesenheit und Wirksamkeit Christi in der
Weltzeit ist, ist die feierliche Wiederversshnung mit der Kirche und umgekehrt im Buf-
gericht die Greifbarkeit der Versshnung mit Gott bzw. Gottes mit dem Siinder, also ein
Sakrament.

43 Ist Siinde immer auch Schuld der Kirche gegeniiber, so ist die Bekenntnisforderung
(1 Jo 1, 9) legitim. Schon von hier aus scheint ein totaler Riickzug in die Anonymitit des
allgemeinen Bekenntnisses nicht denkbar.

298



verfahren, wie es in 1 und 2 Kor seine Ansitze hat, hervorgegangen ist4%. Von hier
aus wire allerdings die Frage zu stellen, ob die extreme Richtergewalt der Kirche
fiir die alltiglichen Schwichen der Christen verbraucht werden sollte. Sollten diese
nicht tatsichlich den anderen Reaktionsweisen der Kirche unterliegen, insbesondere der
wirksamen Fiirbitte {ibergeben werden? Hat nicht vielleicht doch die alte Kirche durch
ihre Beschrinkung auf die Capitalia im Bufgerichtsverfahren die Gabe der Unter-
scheidung besser gehandhabt, als routinierte Nachfolgegenerationen?

Es ist nicht Aufgabe einer bibeltheologischen Ortsbestimmung, diese Fragen fiir die
Praxis zu beantworten. Die Legitimitit der Fragen scheint sich jedoch aus dem ntl Be-
fund zu ergeben.

4 Gje enthilt immer noch die im Ansatz festgestellten Grundelemente: Bekenntnis (bzw.
Feststellung der Schuld seitens des Priesters) — Auflage der Strafe bzw. BuBe — Rekon-
ziliation bzw. Absolution. Auf Grund der historischen Entwicklung hat sich allerdings die
Sffentliche BuBe auf ein Minimum reduziert und wird erst nach der Rekonziliation
abgeleistet.

WINFRIED GRUBER

Dogma und Verkiindigung

Zur Sprache des Glaubens

Unser Reden iiber den Glauben entbehrt nicht einer gewissen unkritischen Selbst-
verstindlichkeit. Wer stellt sich schon die Frage: Warum kénnen und diirfen wir
iiberhaupt von Dingen reden, die ihre letzte Tiefe jetzt noch nicht kundtun, weil sie
— wie die sogenannten Glaubenswahrheiten — zu ihrer vollen Enthiillung die ganze
Geschichte brauchen? Wiegen wir uns nicht in einer naiven Sicherheit, die vom
Geschichtsweg der Wahrheit — auch und gerade der Glaubenswahrheit — keine
Ahnung hat? Verschanzen wir uns etwa. deswegen so gerne hinter formelhaften
Phrasen, weil wir das Wagnis der eigenen Entdeckung scheuen, vielleicht sogar vor
der ganzen Wahrheit instinktiv Angst haben? Die routinemifige ,Rede iiber den
Glauben” ist oft nicht Verkiindigung, sondern Flucht vor der Verantwortung, unter
die uns das Wort Gottes stellt. Nicht zuletzt in der katholischen Theologie hat man
zu lange diesem ,Wort” nur literarische Bedeutung zugemessen. Eine Ehrfurcht vor
der Offenbarungs-Wirklichkeit des Wortes in der Sprache des Menschen war mehr
unbewufit als thematisch da. Heute ist einiges anders geworden: Wort Gottes, Sprache
des Glaubens, Héren und Antwort sind als personale Ereignisse wieder besser erkannt.
Die ,,neue Hermeneutik” stellt neue Fragen und gibt den Raum fiir oft iiberraschend
neue Antworten freil,

So diirfen wir, ohne in den Verdacht hiretischer Skepsis zu kommen, fragen: Wie
kénnen Dogma und Verkiindigung in ihrer unaufhebbaren zeitlichen Relativitit
,wahr’” und in einem weiteren Sinn tatsichlich unfehlbar sein? Wir erkennen die Pro-
bleme, die sich stellen, zwei vor allem: Die Geschichtlichkeit der Wahrheit und die
Wandelbarkeit der Sprache. Als schmaler Ausschnitt aus dieser umfassenden Proble-
matik will sich unser Thema verstehen: Dogma und Verkiindigung als die Grund-
formen der Rede iiber den Glauben. Der angeschlossene ,Literaturbericht” weist die
hier angeschnittenen Fragen in ihrer theologischen Aktualitit des nzheren nach.

15, , Literaturbericht” am Ende des Aufsatzes.

299



