
verfahren, wıe und 2 Kor Se1INe Ansätze hat, hervorgegangen 15  44 Von hier
aus ware allerdings die rage zZzu stellen, ob die extireme Richtergewalt der Kirche

die alltäglichen Schwächen der Christen verbraucht werden collte. Sollten ese
nicht tatsächlich den anderen Reaktionsweisen der Kirche unterliegen, insbesondere der
wirksamen Fürbitte übergeben werden? Hat icht vielleicht doch die alte Kirche durch
ihre Beschränkung auf die Capitalia Bußgerichtsverfahren die abe der Unter-
scheidung besser gehandhabt, als TOU'  erte Nachfolgegenerationen?

ist nicht Aufgabe einer bibeltheologischen Ortsbestimmung, 1ese bragen die
Praxis Zu beantworten. Die Legitimität der Fragen scheint csich jedoch S dem nt}! Be-

ergeben.
44 Sie enthält immer noch die 1m Ansatz festgestellten Grundelemente: Bekenntnis (bzw

Feststellung der Schuld epitens des Priesters) Auflage der Strafe BZW. 5 Ke OMN-
ziliation bzw. Absolution. Auf Grund der historischen Entwicklung hat 37  Q allerdings die
öffentliche z auf eın Minimum reduziert und W  rd erst nach der Rekonziliation
abgeleistet.

ED G RUBER

Dogma un:‘ Verkündigung
Sprache d Glaubens

Unser Reden ber den Glauben entbehrt nicht einer gewissen unkritischen Gelbst-
verständlichkeit. Wer ctellt sich schon die rage Warum können und dürfen
überhaupt OM ingen reden, 1e ihre letzte Tiefe jetzt noch ZN  en kundtun, weil 612e

wie die I:  en Glaubenswahrheiten Z.U ihrer ollen Enthüllung die ganZe
Geschichte brauchen? iegen WITr icht einer naıven Sicherheit, 1e VO

Geschichtsweg der Wahrheit auch und gerade der Glaubenswahrheit keine
Ahnung hat? Verschanzen WIr e{w.: deswegen 50 ZEINEC hinter formelhaften
Phrasen, wel. das agnis der eigenen Entdeckung scheuen, vielleicht SUOgat VOTr
der ganzen ahrheit instinktiv Angst haben? 1e routinemäßige „Rede ;ber den
Glauben“ 1st oft micht Verkündigung, sondern Flucht VOT der Verantwortung, unter
1€e das Wort Gottes ctellt icht zuletzt der katholischen Theologie hat

lange diesem „Wort“” MLUr literarische Bedeutung ZUBEMECSDSEN. Eine Ehrfurcht V
der Offenbarungs-Wirklichkeit des Wortes in der Sprache des Menschen Jar mehr
unbewußt hematisch da Heute 15t einiges anders geworden: Wort Gottes, Sprache
des Glaubens, Hören und Antwort sind alc personale Ereignisse wieder besser erkannt.
Die „ANEUE Hermeneutik“ stellt Fragen und zibt den Kaum für oft überraschen!
ne Antworten freil
50 dürfen WIF, ohne den Verdacht häretischer Skepsis Z kommen, fragen: Wie
können Dogzma und Verkündigung ın ihrer unaufhebbaren zeitlichen Relativität
„wahr“ und einem weiteren Sınnn +atsächlich fehlbar seıin Wir erkennen die Pro-
bleme, die sich stellen, ZWEI VOT allem Die eschichtlichkeit der Wahrheit und die
Wandelbarkeit der Sprache. Als schmaler Ausschnitt dieser umfassenden Proble-
matik sich unNnser Them. verstehen: Dogma und Verkündigung als die Grund-
formen der Rede iber den Glauben. Der angeschlossene „Literaturbericht“ weist die
hier angeschnittenen }ragen ihrer theologischen Aktualität des näheren nach.

1 „Literaturbericht“ Ende des Aufsatzes.,

299

1) 

_., 

verfahren, wie es in 1 und 2 Kor seine Ansätze hat, hervorgegangen ist44• Von hier 
aus wäre allerdings die Frage zu stellen, ob die extreme Richtergewalt der Kirche 
für die alltäglichen Schwächen der Christen verbraucht werden sollte. Sollten diese 
nicht tatsächlich den anderen Reaktionsweisen der Kirche unterliegen, insbesondere der 
wirksamen Fürbitte übergeben werden? Hat nicht vielleicht doch die alte Kirche durch 
ihre Beschränkung auf die Capitalia im Bußgerichtsverfahren die Gabe der Unter­
scheidung besser gehandhabt, als routinierte Nachfolgegenerationen 7 
Es ist nicht Aufgabe einer bibeltheologischen Ortsbestimmung, diese Fragen für die 
Praxis zu beantworten. Die Legitimität der F~agen scheint sich jedoch aus dem ntl Be­
fund zu ergeben. 

44 Sie enthält immer noch die im Ansatz festgestellten Grundelemente: Bekenntnis (bzw. 
Feststellung der Schuld seitens des Priesters) - Auflage der Strafe bzw. Buße - Rekon­
ziliation bzw. Absolution. Auf Grund der historischen Entwicklung hat sich allerdings die 
öffentliche Buße auf ein Minimum reduziert und wird erst nach der Rekonziliation 
abgeleistet. 

WINFRIED GRUB ER 

Dogma und Verkündigung 

Zur Sprache des Glaubens 

Unser Reden über den Glauben entbehrt nicht einer gewissen unkritischen Selbst­
verständlichkeit. Wer stellt sich schon die Frage: Warum können und dürfen wir 
überhaupt von Dingen reden, die ihre letzte Tiefe jetzt noch nicht kundtun, weil sie 
- wie die sogenannten Glaubenswahrheiten - zu ihrer vollen Enthüllung die ganze 
Geschichte brauchen 7 Wiegen wir uns nicht in einer naiven Sicherheit, die vom 
Geschichtsweg der Wahrheit - auch und gerade der Glaubenswahrheit - keine 
Ahnung hat 7 Verschanzen wir uns etwa. deswegen so gerne hinter formelhaften 
Phrasen, weil wir das Wagnis der eigenen Entdeckung scheuen, vielleicht sogar vor 
der ganzen Wahrheit instinktiv Angst haben? Die routinemäßige „Rede über den 
Glauben" ist oft nicht Verkündigung, sondern Flucht vor der Verantwortung, unter 
die uns das Wort Gottes stellt. Nicht zuletzt in der katholischen Theologie hat man 
zu lange diesem „Wort" nur literarische Bedeutung zugemessen. Eine Ehrfurcht vor 
der Offenbarungs-Wirklichkeit des Wortes in der Sprache des Menschen war mehr 
unbewußt als thematisch da. Heute ist einiges anders geworden: Wort Gottes, Sprache 
des Glaubens, Hören und Antwort sind als personale Ereignisse wieder besser erkannt. 
Die „neue Hermeneutik" stellt neue Fragen und gibt den Raum für oft überraschend 
neue Antworten frei1. 
So dürfen wir, ohne in den Verdacht häretischer Skepsis zu kommen, fragen: Wie 
können Dogma und Verkündigung in ihrer unaufhebbaren zeitlichen Relativität 
,,wahr" und in einem weiteren Sinn tatsächlich unfehlbar sein? Wir erkennen die Pro­
bleme, die sich stellen, zwei vor allem: Die Geschichtlichkeit der Wahrheit und die 
Wandelbarkeit der Sprache. Als schmaler Ausschnitt aus dieser umfassenden Proble­
matik will sich unser Thema verstehen: Dogma und Verkündigung als die Grund­
formen der Rede über den Glauben. Der angeschlossene „Literaturbericht" weist die 
hier angeschnittenen Fragen in ihrer theologischen Aktualität des näheren nach. 

1 S. ,,Literaturbericht" am Ende des Aufsatzes. 

299 



Dogma und pra
Unter der skizzierten Leitfrage nach der Möglichkeit verbindlichen Redens über den
Glauben lassen sich thesenhaft folgende Feststellungen treffen

Dogzma und Verkündigung SIn elementare Lebensvollzüge der Kirche des lau-
bens
Beide wirken aktiv mit der ahrheit ZUSaHNuMMEN, die das eigentliche Geschehen aller
Geschichte ausmacht: Sie bezeugen den Ortschri: der Wahrheit gemeint ist hier
Immer die Wahrheit des Heiles und csind deren Manitfestation jeweils
anderen sozio-kulturellen Bedingungen; Medium der Sprache dienen 661e als Fak-
tOren der Vermittlung und begründen den olg der Wahrheit 1n der Welt muıt.
Sie Sepizen als eugen die Gemeinschaft des Glaubens VOTaUS, wıe sS1e immer auıch
e der Verwirklichung der irche beteiligt sind. Verkündigung und Bekenntnis
Von Anfang al die eigentli kirchengründenden Elemente. Das e1ine das andere
VOTaus oder wWIe konkreter lauten mMag Der Glaube ist das Urleben der Kirche

Wenn Kirche das Wort als den Logzos Gottes verkündet, geschieht darın eine
echte Selbstaussage des Logos.
Er „kommt ur Sprache” und damit den zugänglichen Bereich des Verstehens
und Begreifens Um die kirchlich gebundene Selbst-Aussage geht 5 sowchl dem
Dogma als auch der Verkündigung, l die überzeugende, jeweils nNeu zu aktuali-
sierende Darstellung, um den einen ‚Og05 der Vielheit der Teilwahrheiten oder
Dogmen die christozentrische Heilsökonomie 1st der Weg Ve. dem Vielerlei
der Offenbarungen „Zuletzt“ In Jesus Christus (Hebr 1, vorgezeichnet, von
den vielen ogmen dem einen fundamentalen rdogma (analog dem „Ursakra-
ment“) Dieses zusammenfassend Eine Licht zu heben, ict  - die Aufgabe
der Dogmen und der Verkündigung, wobei arau:' Zu achten ist, beide Zweiı
Seiten der eınen Wirklichkeit sind der Sprachwerdung der ewigen
Die je verschiedene Form der Vermittlung dieses Wahrheitsprozesses, dem fact
eiıne Umkehrung ZUT „Fleischwerdung des Wortes“”“ erkannt werden kann, coll
folgenden eıne gesonderte Betrachtung ufzeigen. Zunächst stellen WIr ul der rage,
wiıie das Dogzma als „Glaubenslehre F ja wIıe e1n Lehren und Lernen des Glaubens
überhaupt möglich ist.

geht ja nicht un „Wissens-Gegenstände“ (wie manch einer meint), sondern
ursprünglich personales Ergriffen- und Angesprochensein, das eben ausgelegt

Seın orauf gründet die Rede n der christlichen „Lehre“? So fragen WIT nach
dem Urgrund der Lehre, nicht nach den Quellen einzelne Lehrstücke 17 fragen
nach einer Grundlage jene verbindliche Information, wıe S1e 1m Dogma und ın der
Glaubenslehre vorkommt.

Das Eingehen die Sprache ist Fortsetzung der „Aussage“” Gottes 1 menschgewordenen
Otteswo: und zugleich dessen uswirkung der nachösterlichen eit. Denn \A die volle
Parusie des Wortes bedarf der Sendung des HI Geistes als der Kraft der Auferstehung,
der andererseits auch ımmer schon „gesprochen hat urch die Propheten ıne Pneu-
matologie, auf die WIr Sd noch kurz sprechen kommen, wird zeigen,
„Auferstehung“ tatsächlich 1nem eten Sinn eın ‚„‚Sprachereignis” ist, Manifestation

in der dem Menschen faßbaren Gestalt, eben Medium der „Sprache” 1im
weiıtesten Sinn. Darum kommt auf die „Verkündigung“ und das Bekenntnis der Auft-
erstehung I1} auf den Glauben.
Zum Problem G, Rahner, Was ist eine dogmatische Aussage? In Catholica 15 (1961),
161—184: Malmberg, Die mittelbar-unmittelbare Verbindung mit ott 1m Ogmen-
glauben, -  s ond ott an Welt IL, Freiburg 1964, 92—102, bes. der Abschnitt von der „Kirch-
werdung des Wortes”,

300

I. Dogma und Sprache 

Unter der skizzierten Leitfrage nach der Möglichkeit verbindlichen Redens über den 
Glauben lassen sich thesenhaft folgende Feststellungen treffen: 

1. Dogma und Verkündigung sind elementare Lebensvollzüge der Kirche des Glau­
bens. 

Beide wirken aktiv mit der Wahrheit zusammen, die das eigentliche Geschehen aller 
Geschichte ausmacht: Sie bezeugen den Fortschritt der Wahrheit - gemeint ist hier 
immer die Wahrheit des Heiles - und sind so deren Manifestation unter jeweils 
anderen sozio-kulturellen Bedingungen; im Medium der Sprache dienen sie als Fak­
toren der Vermittlung und begründen den Erfolg der Wahrheit in der Welt mit. 
Sie setzen als Zeugen die Gemeinschaft des Glaubens voraus, wie sie immer auch 
an der Verwirklichung der Kirche beteiligt sind. Verkündigung und Bekenntnis waren 
von Anfang an die eigentlich kirchengründenden Elemente. Das eine setzt das andere 
voraus oder - wie es konkreter lauten mag: Der Glaube ist das Urleben der Kirche. 

2. Wenn Kirche das Wort als den Logos Gottes verkündet, geschieht darin eine 
echte Selbstaussage des Logos. 

Er „kommt zur Sprache" und damit in den uns zugänglichen Bereich des Verstehens 
und Begreifens. Um die kirchlic:h gebundene Selbst-Aussage geht es sowohl dem 
Dogma als auch der Verkündigung, um die überzeugende, jeweils neu zu aktuali­
sierende Darstellung, um den einen Logos in der Vielheit der Teilwahrheiten oder 
Dogmen. Durc:h die christozentrische Heilsökonomie ist der Weg von dem Vielerlei 
der Offenbarungen zum „Zuletzt" in Jesus Christus (Hehr 1, 1 f) vorgezeichnet, von 
den vielen Dogmen zu dem einen fundamentalen Urdogma (analog dem „Ursakra­
ment'1 in ihm. Dieses zusammenfassend Eine ans Licht zu heben, ist die Aufgabe 
der Dogmen und der Verkündigung, wobei darauf zu achten ist, daß beide nur zwei 
Seiten der einen Wirklichkeit sind: der Sprac:hwerdung der ewigen W ahrheit2. 

Die je verschiedene Form der Vermittlung dieses Wahrheitsprozesses, in dem fast 
eine Umkehrung zur „Fleischwerdung des Wortes" erkannt werden kann, soll im 
folgenden eine gesonderte Betrachtung aufzeigen. Zunächst stellen wir uns der Frage, 
wie das Dogma als „Glaubenslehre", ja wie ein Lehren und Lernen des Glaubens 
überhaupt möglich ist. 

Es geht ja nic:ht um „Wissens-Gegenstände" (wie manc:h einer meint), sondern um 
ein ursprünglich personales Ergriffen- und Angesprochensein, das eben ausgelegt 
sein will. Worauf gründet die Rede von der c:hristlic:hen „Lehre"? So fragen wir nac:h 
dem Urgrund der Lehre, nic:ht nach den Quellen für einzelne Lehrstücke. Wir fragen 
nac:h einer Grundlage für jene verbindlic:he Information, wie sie im Dogma und in der 
Glaubenslehre vorkommt. 

! Das Eingehen in die Sprache ist Fortsetzung der „Aussage" Gottes im menschgewordenen 
Gotteswort und zugleich dessen Auswirkung in der nachösterlichen Zeit. Denn für die volle 
Parusie des Wortes bedarf es der Sendung des HI. Geistes als der Kraft der Auferstehung, 
der andererseits auch immer schon „gesprochen hat durch die Propheten". - Eine Pneu­
matologie, auf die wir zum Schluß noch kurz zu sprechen kommen, wird zeigen, daß 
„Auferstehung" tatsächlich. in einem tiefen Sinn ein „Sprachereignis" ist, d. h. Manifestation 
der Wahrheit in der dem Menschen faßbaren Gestalt, eben im Medium der „Sprache" im 
weitesten Sinn. Darum kommt es auf die „Verkündigung" und das Bekenntnis der Auf­
erstehung an: auf den Glauben. 
Zum Problem s. K. Rahner, Was ist eine dogmatische Aussage? In: Catholica 15 (1961), 
161-184; F. Malmberg, Die mittelbar-unmittelbare Verbindung mit Gott im Dogmen­
glauben, in: Gott lin Welt II, Freiburg 1964, 92-102, bes. der Abschnitt von der „Kirch­
werdung des Wortes", 98 ff. 

300 

i 
\, 



Die Antwort zeigt sich erst, Denn WIir die Kirche als jene „Jünger-Gemeinde”
sehen, die UN ihren einzigen Lehrer und eister gesammelt ist „Einer ıst ÜUer

Lehrer, ihr alle aber seid Brüder‘. (Mt 23,
Das bedeutet: Die soteriologische Rolle Christi darf nicht allein „priester-
lichen“” Tun CHNSCIEN Sinn gesehen werden, sondern muß wIıe Anfang der
Christologie den Wort-Dienst des Og0S miteinbeziehen. Das grundlegende Wort
VOIIL 1 ehrer WIT! ergänzt durch den Lehrauftrag: „Macht alle Z Jüngern“ (Mit 28, 19)
Der „lehrhafte“ Inhalt der christlichen 0{5ı gehört daher ZUT Inkarnation des
LOogos, ist mit Christus, dem Lehrer und Quell der Wahrheit, gegeben. Im offenen
und gehorsamen Hinhören auf das Lehr-Wort des Meisters eisten WIr die Nach-
olge Geist und der Wahrheit. Wie Cdiese Grundlage mıiıt Christus als dem
Lehrer gegeben ist, SO 1Sst sie auch ın realisiert. Denn auch für galt das
Gesetz des Lernens, das Wachstum der Erkenntnis 2, 52) Lernen ist hörendes
Eingehen auf die Wahrheit.
Die heute den biblischen Quellen erneuerte stologie ist wieder aufn.  G-
fähig geworden für die ursprünglichen Themen, wWwIe Lehre, Lernen, ahrheit. Bisher
wurde die rage nach dem Formalen des christlichen Lehr-Logos noch Q-  rr klar 5
gestellt. Die Dogmatik Tage hat gerade die ung des Dogmas,
als der rchlich gebundenen Selbstaussage des Logos, und eressante ufgaben
VOTFr sich In einıgen Grundsätzen Ge1i noch näher auf folgendes hingewiesen:

Das Dogma braucht UNSESre Sprache.
Der Grund da ist icht eiw.: 1€e Treın t+echnische Notwendigkeit, einen gelistigen
Inhalt edium des artikulierten Ausdruckes mitzuteilen, sondern die wesentliche
Komplexheit und Struktur des ogmas, das en göttliches Element, nämlich die geoffen-
barte Wahrheit, und eın menschliches Element, das autforıtatıve Wort der Kirche, u11
Faßt Der Heilsökonomie entsprechend will sich „Göttliches 1 Menschlichen“ bekun-
en, seiner Bedeutung „tür uns , als Zuspruch und ufruf. So hat das Dogma
seın Sprachkleid Medium der Kommunikation und zugleich als Zeugnis der Inkar-
nation des Wortes. Mit innerer Dynamik drängt ZUT ufnahme durch den OTrer  .
des Wortes. Auch die Dogmatik 1st iınem bestimmten Sprachstil verpflichtet, als dem
Ausdrucksmitt: des Dogmas, freilich icht unabhängig der offiziellen Ausdeu-
tung der „Verkündigung“, durch die erst der appellative Charakter der Offenbarung
und die Verbindlichkeit des ogmas deutlich werden.
Die „Sprache”“ des Glaubens ist darum nicht bloß cdas technische Hilfsmittel der Infor-
matıon, sondern eın Wesensbestandteil der geoffenbarten ahrheit un!: auch des
Dogmas, s1e gehört menschlichen Welt, die zugleich die Welt Gottes (38 Die
Gestalt des ogmas wird gepragt durch das Zeugnis der bekennenden Kirche Mit der
Verkündigung durch die Kirche ist das ogma die Offentlichkeit entlassen und frei-
gesetzt. Die Kirche gibt ihm durch ihr Jebendiges Wort Daseinsgrund inmitten
der Menschen, au dem wirksam £fortbestehen und ruchtbar werden kann. Damit
aber hängt wieder ZUSaMmMmMmMenNn, der sprachliche Ausdruck des ogmas eine gewisse
Beständigkeit bei sich hat, WAad icht mut unbeweglich oder unveränderlich verwech-
selt werden darf Soll sich nämlich die Wahrheit Wandel der Zeiten durchhalten,
50 wird iImmer wieder die ÄAnpassung das wachsende Verständnis erfolgen mussen.

Das Dogma bedarf ımmer S der Erklärung.
Gehört auch die Sprache Struktur der göttlichen Wahrheit, Sl chließ@t das doch
cht aus, eine ständige „Erklärung“ das Dogma dem Verständnis ahe bringen
muß. Was aber heißt 1er „erklären”? Im herkömmlichen Sprachgebrauch bedeutet

SOVI! wıe verständlichmachen, aufschließen, ausdeuten. Dies cilt als interpretie-
rende ethode ohne Zweifel auch hier Dennoch bedeutet Auslegung 1m Zusammen-
hang mıiıt dem Dogma mehr, denn > geht wesentlich darum, das Dogma dem

301:, 

3. Die Antwort zeigt sich erst, wenn wir die Kirche als jene „Jünger-Gemeinde" 
sehen, die um ihren einzigen Lehrer und Meister gesammelt ist: ,,Einer ist euer 
Lehrer, ihr alle aber seid Brüder". (Mt 23, 8.) 

Das bedeutet: Die soteriologische Rolle Christi darf nicht allein in seinem „priester­
lichen" Tun im engeren Sinn gesehen werden, sondern muß wie am Anfang der 
Christologie den Wort-Dienst des Logos miteinbeziehen. Das grundlegende Wort 
vom Lehrer wird ergänzt durch den Lehrauftrag: ,,Macht alle zu Jüngern" (Mt 28, 19). 
Der „lehrhafte" Inhalt der christlichen Botschaft gehört daher zur Inkarnation des 
Logos, ist mit Christus, dem Lehrer und Quell der Wahrheit, gegeben. Im offenen 
und gehorsamen Hinhören auf das Lehr-Wort des Meisters leisten wir die Nach­
folge im Geist und in der Wahrheit. Wie diese Grundlage mit Christus als dem 
Lehrer gegeben ist, so ist sie auch in ihm realisiert. Denn auch für ihn galt das 
Gesetz des Lernens, das Wachstum in der Erkenntnis (Lk 2, 52). Lernen ist hörendes 
Eingehen auf die Wahrheit. 
Die heute aus den biblischen Quellen erneuerte Christologie ist wieder aufnahms­
fähig geworden für die ursprünglichen Themen, wie Lehre, Lernen, Wahrheit. Bisher 
wurde die Frage nach dem formalen des chdstlichen Lehr-Logos noch nicht klar genug 
gestellt. Die Dogmatik unserer Tage hat gerade für die Begründung des Dogmas, 
als der kirchlich gebundenen Selbstaussage des Logos, neue und interessante Aufgaben 
vor sich. In einigen Grundsätzen sei noch näher auf folgendes hingewiesen: 

4. Das Dogma braucht unsere Sprache. 
Der Grund dafür ist nicht etwa die rein technische Notwendigkeit, einen geistigen 
Inhalt im Medium des artikulierten Ausdruckes mitzuteilen, sondern die wesentliche 
Komplexheit und Struktur des Dogmas, das ein göttliches Element, nämlich die geoffen­
barte Wahrheit, und ein menschliches Element, das autoritative Wort der Kirche, um­
faßt. Der Heilsökonomie entsprechend will sich „Göttliches im Menschlichen" bekun­
den, in seiner Bedeutung „für uns", als Zuspruch und Aufruf. So hat das Dogma 
sein Sprachkleid als Medium der Kommunikation und zugleich als Zeugnis der Inkar­
nation des Wortes. Mit innerer Dynamik drängt es zur Aufnahme durch den Hörer 
des Wortes. Auch die Dogmatik ist einem bestimmten Sprachstil verpflichtet, als dem 
Ausdrucksmittel des Dogmas, freilich nicht unabhängig von der offiziellen Ausdeu­
tung in der „Verkündigung", durch die erst der appellative Charakter der Offenbarung 
und die Verbindlichkeit des Dogmas deutlich werden. 
Die „Sprache" des Glaubens ist darum nicht bloß das technische Hilfsmittel der Infor­
mation, sondern ein Wesensbestandteil der geoffenbarten Wahrheit und auch des 
Dogmas, sie gehört zur menschlichen Welt, die zugleich die Welt Gottes ist. Die 
Gestalt des Dogmas wird geprägt durch das Zeugnis der bekennenden Kirche. Mit der 
Verkündigung durch die Kirche ist das Dogma in die Öffentlichkeit entlassen und frei­
gesetzt. Die Kirche gibt ihm durch ihr lebendiges Wort einen Daseinsgrund inmitten 
der Menschen, aus dem es wirksam fortbestehen und fruchtbar werden kann. Damit 
aber hängt wieder zusammen, daß der sprachliche Ausdruck des Dogmas eine gewisse 
Beständigkeit bei sich hat, was nicht mit unbeweglich oder unveränderlich verwech­
selt werden darf. Soll sich nämlich die Wahrheit im Wandel der Zeiten durchhalten, 
so wird immer wieder die Anpassung an das wachsende Verständnis erfolgen müssen. 

5. Das Dogma bedarf immer neu der Erklärung. 
Gehört auch die Sprache zur Struktur der göttlichen Wahrheit, so schließt das doch 
nicht aus, daß eine ständige „Erklärung" das Dogma dem Verständnis nahe bringen 
muß. Was aber heißt hier „erklären"? Im herkömmlichen Sprachgebrauch bedeutet 
er soviel wie verständlichmachen, aufschließen, ausdeuten. Dies gilt als interpretie­
rende Methode ohne Zweifel auch hier. Dennoch bedeutet Auslegung im Zusammen­
hang mit dem Dogma mehr, denn es geht wesentlich darum, das Dogma aus dem 

301 



jeweinilgen kirchlichen GCelbstverständnis heraus, inmitten einer bestimmten geschicht-
lichen und gesellschaftlichen Lage und diese verstehen. Die Geschichtlichkeit
des Dogmas ıst der eigentliche Grund die notwendig fortschreitende I'}  arung
und „Erhellung“, die Licht Vonl ufgang der Wahrheit empfängt. Die Wahrheit
reift der Gemeinschaft der Glaubenden eran und wächst mit gemeinsam ir
vollen EL, die mıit einem biblischen Bildwort „Tag des Herrn heiß  m- In der
Helligkeit dieses ages wird die ahrheit des Heiles erst ihre letzte Tietfe zeigen.

So steht das Dogzma 17 Horizont der Eschatologie, zugleich bedeutet, daß 05
S einer gewissen „Vorläufigkeit” gezeichnet ıst und immer S dienenden Charak-
fer hat, nıe Selbstzweck werden kann83.
„Sprache als abe des Geistes (man denke diesem Zusammenhang an die pfingst-
lich-endzeitlichen „Sprachengaben”) 1st das geschichtlich bedingte Instrument der
Wahrheit, die selbst noch unterwegs ist, 117 tiefsten Sinn des Wortes wandlungsfähig
und verletzbar. Wir csind auf das Wort Gottes gegründet und auf die Enthüllung der
Wahrheit ausgerichtet. der Zwischenzeit kann darum —  — den „Dienst der
ahrheit”“ geben Dogma und Verkündigung sind diesem Sinne echte Dienste
der Kirche Sie ebt V Charisma der Wahrheit und das Wort Gottes
dogmatischer Rede Sprache bringen.

Im Horizont der Eschatologie steht die Wahrheit als eine Aufgabe, die Ir iımmer
‚, 0OT uUuNnNsSs  ‚I4 haben Sie hat miıt Zukunft tunt

der Gegenwart strengen all, ringen (l die Wahrheit, erkennen und
SINn Oonnen  .. WITr sie aber erSt jener Stunde der Wahrheit 1 Ende der

Geschichte. Wahrheit ist ımmer mehr als bloß das Richtige. Wir W1Ss5en viel PP:  —
tiges  ‚4 iber e selbst und über andere. aben deswegen schon die volle Wahr-
heit über gefunden? Wahrheit ist  S mehr als die durchschaute Gegenwart, Wahr-
heit ist eıne ormel, sondern eın Leben, dem der Mensch hinreifen muß, unnn
unverwechselbar und celbst „wahrhaftig” nach dem Plane Gottes SPe1nN.
Eben das und muß die Kirche Von der wachsenden Wahrheit Zeugnis geben,
den Geist der Wahrheit ausstrahlen, dem wahren Leben dienen. Viele Wege, viele
Methoden, xperimente und Änstrengungen csind dazu notwendig, aber auch ımmer
wieder e2ue Ansätze theologischen Denken, der kirchlichen Praxis, Dienst
der Verkündigung. nel ragen kann mMan cht MUuT mıi1+t alten Antworten reagie-
. Die moderne Aufsplitterung e1nes geschlossenen Weltbildes V eiıns über-
schwemmt geradezu mit ] roblemen, die durch eıne noch bewährte
Schulbuchweisheit zugedeckt werden onnen.  .. Nichts tut der Theologie mehr not, als
der Mut SNeuen, Phantasie ohne Phantasterei, Reformen ohne Reformwut.

I] Aufgaben der
Die Dogmatik coll der geschichtlich gewachsenen Sprach-Gestalt des ogmas nach-
denken. Gie bringt das Dogma alc Dogma Sprache, Wäas nach dem obigen 1LUX
bedeuten kann, G1e die Kirche ihrer Wahrheitsgestalt darstellen soll. äußeren
zeigt sich das darin, die Dogmatik die Zeugnisse der Offenbarung erforscht und
die Oor{ise  g des Glaubensgespräches der Tradition verfolgt. Das Mitgehen auf
dem Weg der ahrheit V.( den ersten Anfängen N ist der Dogmatik ZUF beson-
deren Aufgabe gestellt. Das eistet S1IE icht allein dadurch, 611e Worte der Schr:
oder Vätertexte Zu Beweiszwecken wiederholt, sondern 61e muß e11ne egeg-
NUun! vermitteln, die immer auch den Fortschritt die Zukunft einschließt. So bringt

Vegl. W. Gruber, Die Letzten Dinge, in: ThPO 116 (1968), 3—15, 8 ich die „Vorläufigkeit”
als eschatologische Kategorie näher darlegte.
Zu diesem qualifizierten „ VOI uns” vgl Schillebeeckx, ott die Zukunft des Menschen,
Mainz 1969

jeweiligen kirchlichen Selbstverständnis heraus, inmitten einer bestimmten geschicht­
lichen und gesellschaftlichen Lage und für diese zu verstehen. Die Geschichtlichkeit 
des Dogmas ist der eigentliche Grund für die notwendig fortschreitende Erklärung 
und „Erhellung", die ihr Licht vom Aufgang der Wahrheit empfängt. Die Wahrheit 
reift in der Gemeinschaft der Glaubenden heran und wächst mit ihr gemeinsam zur 
vollen Offenheit, die mit einem biblischen Bildwort „Tag des Herrn" heißt. In der 
Helligkeit dieses Tages wird die Wahrheit des Heiles erst ihre letzte Tiefe zeigen. 

6. So steht das Dogma im Horizont der Eschatologie, was zugleich bedeutet, daß es 
von einer gewissen „ Vorläufigkeit" gezeidznet ist und immer nur dienenden Charak­
ter hat, nie Selbstzweck werden kann8• 

,,Sprache" als Gabe des Geistes (man denke in diesem Zusammenhang an die pfingst­
lich-endzeitlichen „Sprachengaben") ist das geschichtlich bedingte Instrument der 
Wahrheit, die selbst noch unterwegs ist, im tiefsten Sinn des Wortes wandlungsfähig 
und verletzbar. Wir sind auf das Wort Gottes gegründet und auf die Enthüllung der 
Wahrheit ausgerichtet. In der Zwischenzeit kann es darum nur den „Dienst der 
Wahrheit" geben. Dogma und Verkündigung sind in diesem Sinne echte Dienste in 
der Kirche. Sie lebt vom Charisma der Wahrheit und kann so das Wort Gottes in 
dogmatischer Rede zur Sprache bringen. 

7. Im Horizont der Eschatologie steht die Wahrheit als eine Aufgabe, die wir immer 
,,vor uns" haben. Sie hat mit Zukunft zu tun'. 
In der Gegenwart strengen wir uns an, ringen wir um die Wahrheit, erkennen und 
tun im Vollsinn können wir sie aber erst in jener Stunde der Wahrheit am Ende der 
Geschichte. Wahrheit ist immer mehr als bloß das Richtige. Wir wissen viel „Rich­
tiges" über uns selbst und über andere. Haben wir deswegen schon die volle Wahr­
heit über uns gefunden? Wahrheit ist mehr als die durchschaute Gegenwart, Wahr­
heit ist keine Formel, sondern ein Leben, zu dem der Mensch hinreifen muß, um 
unverwechselbar und ganz er selbst „wahrhaftig" nach dem Plane Gottes zu sein. 
Eben das will und muß die Kirche: Von der wachsenden Wahrheit Zeugnis geben, 
den Geist der Wahrheit ausstrahlen, dem wahren Leben dienen. Viele Wege, viele 
Methoden, Experimente und Anstrengungen sind dazu notwendig, aber auch immer 
wieder neue Ansätze im theologischen Denken, in der kirchlichen Praxis, im Dienst 
der Verkündigung. Auf neue Fragen kann man nicht nur mit alten Antworten reagie­
ren. Die moderne Aufsplitterung eines geschlossenen Weltbildes von einst über­
schwemmt uns geradezu mit neuen Problemen, die durch keine noch so bewährte 
Schulbuchweisheit zugededct werden können. Nichts tut der Theologie mehr not, als 
der Mut zum Neuen, Phantasie ohne Phantasterei, Reformen ohne Reformwut. 

Il. Aufgaben der Dogmatik 

Die Dogmatik soll der geschichtlich gewachsenen Sprach-Gestalt des Dogmas nach­
denken. Sie bringt das Dogma als Dogma zur Sprache, was nach dem obigen nur 
bedeuten kann, daß sie die Kirche in ihrer Wahrheitsgestalt darstellen soll. Im äußeren 
zeigt sich das darin, daß die Dogmatik die Zeugnisse der Offenbarung erforscht und 
die Fortsetzung des Glaubensgespräches in der Tradition verfolgt. Das Mitgehen auf 
dem Weg der Wahrheit von den ersten Anfängen an ist der Dogmatik zur beson­
deren Aufgabe gestellt. Das leistet sie nicht allein dadurch, daß sie Worte der Schrift 
oder Vätertexte zu Beweiszwecken wiederholt, sondern sie muß eine aktuelle Begeg­
nung vermitteln, die immer auch den Fortschritt in die Zukunft einschließt. So bringt 

3 Vgl. W. Gruber, Die Letzten Dinge, in: ThPQ 116 (1968), 3-15, wo ich die „Vorläufigkeit" 
als eschatologische Kategorie näher darlegte. 

'Zu diesem qualifizierten „vor uns" vgl. E. Schillebeeckx, Gott - die Zukunft des Menschen, 
Mainz 1969. 

302 



61e das Dogma den Quellen ZUT: Sprache und bezeugt die Tradition die blei-
bende Fortdauer dem Ursprung Sie versieht dabei das Dogma icht IUT mi1t der
zeitlichen Signatur, geht icht Historie, sondern die Geschichtlichkeit
der Wahrheit.
Damit ist nicht gesagt, Dogmatik allein in Dogmengeschichte aufzugehen habe,
wohl aber muß 61€e den Aufweis eines Entwicklungsprozesses leisten, un der geschicht-

wachsenden Wahrheit Zeugnis zu geben, uncd hat darum besonderen auch
künftigen Entwicklungen Rechnung zu tragen, ja solche überhaupt ihrer Möglich-
eit aufzuweisen. Da sich ferner ke Dogma unabhängig anderen entwickelt,
sondern jedes gemäß der „Analogie des Glaubens  Hf (Röm 12, 6), sind auch die Quer-
verbindungen Zu beachten und jedes Dogma ist ceiner Offtenheit das Ganze
darzustellen Dabei werden eue Aspekte entdeckt, unter denen sich das einzelne
jeweils sehen läßt Einheit mıt der geschichtlichen So ıst 5 die beson-
dere Aufgabe der Dogmatik, das (;anze der Wahrheit nach allen Richtungen den
Blick bringen
Die Wahrheit Person ist Jesus Christus Auf diese personale Mitte hin hat die
Dogmatik alles zZzu ordnen, christozentrisch auszurichten. Mit innerer Dynamik drängt
das Dogma nach seinem sprachlichen Ausdruck, wI1e WIT schon zeigten, ebenso nach
der Norm aller Glaubensrede Wort Gottes. Auf Christus bezogen heißt dies Sein
Wortdienst geht weıter, sSe1ın Leben und Verkünden. Darin liegt die christologische
Begründung des ogmas, die die Bedeutung ım Wandel der Welt sichert. Inso-
fern das Dogma dem absoluten Spru der Wahrheit dient, hebt auch die
absolute Verbindlichkeit des Gotteswortes und SeiINe NOr  41 Bedeutung hervor.
Die indispensable Verpflichtung ist icht bloß juridischer Natur, sondern prı  ar mıit
der Wirklichkeit des Wortes der Wahrheit gegeben. 1Nne „Hermeneutik der kirch-
lichen Lehraussagen“ mufß zeigen, WIe eine Entscheidung G  er schon sich, sondern
erst durch 1  a’  hre echte Aufnahme der Jaubensgemeinde, das ist 1 Vollzug des
Dialoges, ihren gläubigen 11n hat. Die Erforschung der Möglichkeiten der Aufnahme

und damit der Bedingungen des jeweils möglichen Glaubens gehört den
aktuellen Aufgaben der Dogmatik. Man kann auch icht behaupten, das alles el
schon Aufgabe der Verkündigung, als der konkreten eisung -  E rechten Vollzug
des Glaubens Leben und ZU1T Realisierung des Dialoges zwischen Gott und dem
Menschen. Dogmatik zielt natürlich nicht auf eine bestimmte Einzelsituation, vielmehr
auf die Grundstrukturen personaler Existenz, clie der Vollzug des ogmas VOTAaUS-
SPIZ ber die rage csteht immer tragend Hintergrund: Was bietet das Dogma
für die sinnvolle Lebensführung des enschen, auf welche Grundfragen oibt eine
gültige Antwort? Mit einer bloß intellektuellen Ausdeutung ist dem Dogma icht
gedient.
Es ist ferner ohne eiters einzusehen, ZUum Aufgabenkreis der Dogmatik
gehört, den Irrtum aufzudecken und abzuweisen, V“ jedo icht SEeINer reıin
negativen Bedeutung Z cehen ist Auch der Form der wehr mu als Grund-
element des Dialoges das H  IIH  oren  &s auf den anderen noch vrAN erkennen SPe1N. Nur wer
ernst zu nehmen ist, verdient auch, bei der Gegenüberstellung mıt der Wahrheit
an  en oder zurückgewiesen ZU werden. Das Eingehen auf den Menschen,
grundgeleg: in der Menschwerdung Christi, gehört SOM Z.U1 Leitbild der Dogmatik.

Die Verkündigung
Die Wahrheit will Wort, z ZUT Sprache” kommen. ie sich Men-
schen und durch ereignen. Die Dynamik des Gotteswortes (vgl Thess 3,
verlangt nach der Aufnahme 1mm Hörer. Dann erst ereignet G1l irklich das Wort,
wenn ihm die Antwort folgt Das Glauben S dem Hören (Röm 10, 17) Das Ein-
gehen des Wortes die emenns der Menschen geschieht mıit der erkündigung.

303

sie das Dogma aus den Quellen zur Sprache und bezeugt die Tradition als die blei­
bende Fortdauer aus dem Ursprung. Sie versieht dabei das Dogma nicht nur mit der 
zeitlichen Signatur, es geht ihr nicht um Historie, sondern um die Geschichtlichkeit 
der Wahrheit. 
Damit ist nicht gesagt, daß Dogmatik allein in Dogmengeschichte aufzugehen habe,. 
wohl aber muß sie den Aufweis eines Entwid<lungsprozesses leisten, um der geschicht­
lich wachsenden Wahrheit Zeugnis zu geben, und hat darum im besonderen auch 
künftigen Entwid<lungen Rechnung zu tragen, ja solche überhaupt in ihrer Möglich­
keit aufzuweisen. Da sich ferner kein Dogma unabhängig von anderen entwickelt, 
sondern jedes gemäß der „Analogie des Glaubens" (Röm 12, 6), sind auch die Quer­
verbindungen zu beachten und jedes Dogma ist in seiner Offenheit für das Ganze 
darzustellen. Dabei werden neue Aspekte entdeckt, unter denen sich das einzelne 
jeweils neu sehen läßt in Einheit mit der geschichtlichen Struktur. So ist es die beson­
dere Aufgabe der Dogmatik, das Ganze der Wahrheit nach allen Richtungen in den 
Blick zu bringen. 

Die Wahrheit in Person ist Jesus Christus. Auf diese personale Mitte hin hat die 
Dogmatik alles zu ordnen, christozentrisch auszurichten. Mit innerer Dynamik drängt 
das Dogma nach seinem sprachlichen Ausdruck, wie wir schon zeigten, ebenso nach 
der Norm aller Glaubensrede im Wort Gottes. Auf Christus bezogen heißt dies: Sein 
Wortdienst geht weiter, sein Leben und Verkünden. Darin liegt die christologische 
Begründung des Dogmas, die ihm die Bedeutung im Wandel der Welt sichert. Inso­
fern das Dogma dem absoluten Anspruch der Wahrheit dient, hebt es auch die 
absolute Verbindlichkeit des Gotteswortes und seine normative Bedeutung hervor. 
Die indispensable Verpflichtung ist nicht bloß juridischer Natur, sondern primär mit 
der Wirklichkeit des Wortes der Wahrheit gegeben. Eine „Hermeneutik der kirch­
lichen Lehraussagen" muß zeigen, wie eine Entscheidung nicht schon in sich, sondern 
erst durch ihre echte Aufnahme in der Glaubensgemeinde, das ist im Vollzug des 
Dialoges, ihren gläubigen Sinn hat. Die Erforschung der Möglichkeiten der Aufnahme 
- und damit der Bedingungen des jeweils möglichen Glaubens - gehört zu den 
aktuellen Aufgaben der Dogmatik. Man kann auch nicht behaupten, das alles sei 
schon Aufgabe der Verkündigung, als der konkreten Weisung zum rechten Vollzug 
des Glaubens im Leben und zur Realisierung des Dialoges zwischen Gott und dem 
Menschen. Dogmatik zielt natürlich nicht auf eine bestimmte Einzelsituation, vielmehr 
auf die Grundstrukturen personaler Existenz, die der Vollzug des Dogmas voraus­
setzt. Aber die Frage steht immer tragend im Hintergrund: Was bietet das Dogma 
für die sinnvolle Lebensführung des Menschen, auf welche Grundfragen gibt es eine 
gültige Antwort? Mit einer bloß intellektuellen Ausdeutung ist dem Dogma nicht 
gedient. 
Es ist ferner ohne weiters einzusehen, daß es zum Aufgabenkreis der Dogmatik 
gehört, den Irrtum aufzudecken und abzuweisen, was jedoch nicht in seiner rein 
negativen Bedeutung zu sehen ist. Auch in der Form der Abwehr muß als Grund­
element des Dialoges das „Hören" auf den anderen noch zu erkennen sein. Nur wer 
ernst zu nehmen ist, verdient es auch, bei der Gegenüberstellung mit der Wahrheit 
angenommen oder zurückgewiesen zu werden. Das Eingehen auf den Menschen, 
grundgelegt in der Menschwerdung Christi, gehört somit zum Leitbild der Dogmatik. 

m. Die Verkündigung 

Die Wahrheit will zu Wort, d. h. ,,zur Sprache" kommen. Sie will sich im Men­
schen und durch ihn ereignen. Die Dynamik des Gotteswortes (vgl. 2 Thess 3, 1) 
verlangt nach der Aufnahme im Hörer. Dann erst ereignet sich wirklich das Wort, 
wenn ihm die Antwort folgt: Das Glauben aus dem Hören (Röm 10, 17). Das Ein­
gehen des Wortes in die Gemeinschaft der Menschen geschieht mit der Verkündigung. 

303 



Sie verbürgt und vermüittelt die Gegenwart des Heilswortes®. Verkündigung ist nicht
IUr Rede, Ausruf, sondern die Einheit von Wort und Antwort einer konkreten
Gituation. Das „Sakrament“ des Wortes will auch mpfangen Senin. Bei den Sakra-
menten bedeutet die „Spendung“ -  Pr e1ne mechanische Verteilung, sondern „Aus-
eilung der Geheimnisse Gottes“” (1 Kor 4, 1), der „Empfang” nicht die Entgegen-
ahme des Sakramentes, sondern zugleich und notwendig gibt sich der Empfänger
selbst durch das Sakrament weıti Gott (darin „bDringt” S1| eigentlich weiter).
So bereitet Verkündigung cdie olle Ankunft Christi oT, die uns seit SEe17!
Ankunft Fleische verpflichtet: „Wehe MUr, venn ich das Evangelium nich:  en VeTl-
kündete!” (1 Kor 9, 16). Die Verkündigung des Evangeliums ist identisch mit dem
Christein. Von der Erfüllung des Auftrages hängt die Zukunft ab „Alles 1  hue ich,
des Evangeliums. willen, dami‘  - ich eilhabe‘‘ (1 Kor 9, 23)
Wie bei der Lehrverkündigung Dogma, SO0 auch hier: Gott und Mensch cstehen
In dialogischer Beziehung, die Wahrheit hat Gott endgültig dem Menschen iber-
eignet. Wie das „Urdogma“ Christus, Wort und gehorsame Antwort einem,
gibt Verkündigung L  E die Verwirklichung dieses Christus-Geheimnisses. Wie
In Christus die Wahrheit des enschen endgültig aufgeht, SO ring die Verkündi-
gung den Menschen zu sich selbst, indem der Wahrheit begegnet.
Das Wort der Wahrheit wird Sprache gebracht und mitten Leben Ereignis.
Mit seiner Kirche macht sich der Herr celbst auf den Weg vollen Parusie der
Wahrheit. Verkündigung ist darum das notwendige Wort diese Zwischenzeit und
in der Relation ZUu  IN „Ende*“ eın relatives Wort wıe auch das Dogma icht Ziel,
sondern Weg, mıiıt dessen Fragwürdigkeit und ühsal beladen®.
Die eschatologisch enti!  *o Verkündigung vermittelt zwischen der eit der Kirche
und dem noch verhüllten chaton. Sie stellt die Kirche des Wortes der Nachfolge
ihres obersten Lehrers cdar und durch den grundlegenden Heilsdialog zwischen CAri-
StUS und der Kirche Gottes Gnadenwort be; uns ankommen.

Verkündigung er |, Cne
urch die Verkündigung wird der Glaube geweckt. Wer Jaubt, nımmt grundsätzlich

„BallZC Wahrheit“ an (das Gegenteil ıst die partielle Identifikation der Häresie)
Wie das Dogma die ahrheit ZUD0 SanNZEN Heilsgeschehen Beziehung bringt, n
muß Verkündigung inmiıtten des Lebens den gBanz! Christus vergegenwärtigen: mıiıt
aup und Nur dann wird Menschsein als eil erfahren Das heißt nicht,

Verkündigung z  V „Existenz Erhellung“ 4  ware, aber ohne Zweitel hat s1e auch
d:  1ese therapeutische Oon. und heilen urfen icht auseinanderfallen. Nur
dann dient Verkündigung irklich der Menschwerdung des Menschen. Sie weiß sich
der Welt, dem Leben, der Gesellschaft verpflichtet. Die Universalität des Christen-
([Ums, die katholische Weite des Heilswortes, der unbegrenzte Horizont der
Schöpfung bricht mıit ihr kleine Welt e1in. Der Daseins-Raum des Men-
schen wird erweiıtert, zugleich seiner Bedeutung als Vor-Raum des Ewigen sichtbar,
wWwIie sich dies den kerygmatischen Namen und Bildern der Kirche zeigt, VOT lem
dem heute wiederentdeckten Begriff „Volk Gottes”: In ihm ann die heilsgeschicht-
iche Bedeutung, der nach allen Geiten offene Horizont der Kirche wirksam werden.
Zur Vergangenheit hält S1e die Verbindung, indem S1e die Werte der Tradition be-
wahrt, der Zukunft dient Gc1€e alc Zeichen das Reich Gottes, in der Gegenwart
st+ellt 61e den „UÜbergang” dar, die Pilgerschaft und Gemeinschaft mıit en Menschen.

Maßgebli: für alle „Theologie des Wortes“”“ ist die Konstitution „Dei Verbum“ des
Il Vatikanums. Vgl den Kommentar des Konzilsband IL, Freiburg 1967  j Oftake-

melroth Zerwick, Vatikanum 0e‘  ber das Wort Ottes, gar 1966
meiter, Die Konzilskonstitution Ul  .  ber die göttliche Offenbarung, Paderborn 1966; Sem-

Vgl Schurr, Die Gemeindepredigt, Handbuch der Pastoraltheologie 1, Freiburg 1964,
P  e Wortverkündigung geschieht auf die arusı]ıe des Herrn 1in  4

Sie verbürgt und vermittelt die Gegenwart des Heilswortes5• Verkündigung ist nicht 
nur Rede, Ausruf, sondern die Einheit von Wort und Antwort in einer konkreten 
Situation. Das „Sakrament" des Wortes will auch empfangen sein. Bei den Sakra­
menten bedeutet die „Spendung" nicht eine mechanische Verteilung, sondern „Aus­
teilung der Geheimnisse Gottes" (1 Kor 4, 1), der „Empfang" nicht nur die Entgegen­
nahme des Sakramentes, sondern zugleich und notwendig gibt sich der Empfänger 
selbst durch das Sakrament weiter an Gott (darin „bringt" er sich eigentlich weiter). 
So bereitet Verkündigung die volle Ankunft Christi vor, die uns seit seiner ersten 
Ankunft im Fleische verpflichtet: ,,Wehe mir, wenn ich das Evangelium nicht ver­
kündete!" (1 Kor 9, 16). Die Verkündigung des Evangeliums ist identisch mit dem 
Christein. Von der Erfüllung des Auftrages hängt die Zukunft ab: ,,Alles tue ich, um 
des Evangeliums.willen, damit ich an ihm teilhabe" (1 Kor 9, 23). 
Wie bei der Lehrverkündigung im Dogma, so gilt auch hier: Gott und Mensch stehen 
in dialogischer Beziehung, die Wahrheit hat Gott endgültig dem Menschen über­
eignet. Wie das „Urdogma" Christus, Wort und gehorsame Antwort in einem, so 
gibt es Verkündigung nur als die Verwirklichung dieses Christus-Geheimnisses. Wie 
in Christus die Wahrheit des Menschen endgültig aufgeht, so bringt die Verkündi­
gung den Menschen zu sich selbst, indem er der Wahrheit begegnet. 
Das Wort der Wahrheit wird zur Sprache gebracht und mitten im Leben Ereignis. 
Mit seiner Kirche macht sich der Herr selbst auf den Weg zur vollen Parusie der 
Wahrheit. Verkündigung ist darum das notwendige Wort für diese Zwischenzeit und 
in der Relation zum „Ende" ein relatives Wort - wie auch das Dogma-, nicht Ziel, 
sondern Weg, mit dessen Fragwürdigkeit und Mühsal beladen6• 

Die eschatologisch orientierte Verkündigung vermittelt zwischen der Zeit der Kirche 
und dem noch verhüllten Eschaton. Sie stellt die Kirche des Wortes in der Nachfolge 
ihres obersten Lehrers dar und durch den grundlegenden Heilsdialog zwischen Chri­
stus und der Kirche kann Gottes Gnadenwort bei uns ankommen. 

IV. Verkündigung der Kirche 

Durch die Verkündigung wird der Glaube geweckt. Wer glaubt, nimmt grundsätzlich 
die „ganze Wahrheit" an (das Gegenteil ist die partielle Identifikation der Häresie). 
Wie das Dogma die Wahrheit zum ganzen Heilsgeschehen in Beziehung bringt, so 
muß Verkündigung inmitten des Lebens den ganzen Christus vergegenwärtigen: mit 
Haupt und Gliedern. Nur dann wird Menschsein als Heil erfahren. Das heißt nicht, 
daß Verkündigung nur „Existenz - Erhellung" wäre, aber ohne Zweifel hat sie auch 
diese therapeutische Funktion. Heil und heilen dürfen nicht auseinanderfallen. Nur 
dann dient Verkündigung wirklich der Menschwerdung des Menschen. Sie weiß sich 
der Welt, dem Leben, der Gesellschaft verpflichtet. Die Universalität des Christen­
tums, die katholische Weite des Heilswortes, der unbegrenzte Horizont der neuen 
Schöpfung bricht mit ihr in unsere kleine Welt ein. Der Daseins-Raum des Men­
schen wird erweitert, zugleich in seiner Bedeutung als Vor-Raum des Ewigen sichtbar, 
wie sich dies in den kerygmatischen Namen und Bildern der Kirche zeigt, vor allem in 
dem heute wiederentdeckten Begriff „Volk Gottes": In ihm kann die heilsgeschicht­
liche Bedeutung, der nach allen Seiten hin offene Horizont der Kirche wirksam werden. 
Zur Vergangenheit hält sie die Verbindung, indem sie die Werte der Tradition be­
wahrt, der Zukunft dient sie als Zeichen für das Reich Gottes, in der Gegenwart 
stellt sie den „Obergang" dar, die Pilgerschaft und Gemeinschaft mit allen Menschen. 

1 Maßgeblich für alle „Theologie des Wortes" ist die Konstitution „Dei Verbum" des 
II. Vatikanums. Vgl. den Kommentar des LThK, Konzilsband II, Freiburg 1967; E. Stake­
meier, Die Konzilskonstitution über die göttliche Offenbarung, Paderborn 1966; 0. Sem­
melroth IM. Zerwick, Vatikanum II über das Wort Gottes, Stuttgart 1966. 

• Vgl. V. Schurr, Die Gemeindepredigt, in: Handbuch der Pastoraltheologie I, Freiburg 1964, 
230-265. ,,Die Wortverkündigung geschieht auf die Parusie des Herrn hin" (241). 

304 

l 



Die Heilszeit ist universalen Lebensraum geworden, sSe1ın Bezugspunkt ist der
Punkt „Umega der auferstandene Herrt. Das Leben des Menschen 1st der einzigartıge
„Zeit-Raum” für die Begegnung mıiıt Christus und allen Menschen. Die Verkündigung
gilt den Nahen und Fernen, c1ie mißt alle ..  aume und Zeiten des Menschen 15,

Verkündigung und kunstvol]l gestaltetes Dogma zugleich ist auch die Symbolsprache
der Liturgie, ener Unmittelbarkeit, die dem bildhaft eingestellten Menschen be-
sonders nahe ommt oder zumindest nahekommen collte Was die Dogmatik „Frorm
der Sakramente‘““ ennt, darf freilich nicht mit den ormelhaften Worten
wechselt werden, die bei der Sakramentenfeier nach rituellem Gebrauch ZU sprechen
sind. z der systematischen Eintelung „Materie und Form darf S1|
bei der Erklärung der Sakramente icht zu leicht machen. Das „OPUS operatum“” ist
kein sich abgeschlossener magischer Zirkel, sondern gehört den umfassenden
Lebenskreis des enschen. den spärlichen Elementen, die heute aum mehr als
eichen dienen können, findet sich doch die KHaNnzZe materielle und geistige Welt des
Menschen verdichtet, Die Verkündigung durch die Liturgie, durch ihre Symbole und
Sprache, mulßfs die plurale Einheit der Welt wiedergeben. Zur Welt gehören aber ich+

die eben greifbaren ..  R  äume, csondern auch alles Kommende, a1so cie Geschichte
allen Dimensionen. Von der Protologie bis ZUT Eschatologie zieht csich das Geheimnis
durch, kein Kaum bleibt hier ausgeklammert, atuıch täglichen mıiıt der
Welt wird Christus verkündet. S0 e{iw.: versteht die existentielle eologie, die
sich Leben und Leiden dieser Welt orjentiert. Für die induktive arstellung und
Verkündigung fehlen freilich weithin noch die aNngeIMESSECNECN Kategorien, Ja celbst
die Grundelemente einer empirischen Sprache”. Damit sind wieder bei dem Thema,
das WIT oben schon anzudeuten versuchten.

Dogma und Verkündigung sind mit ihrem Wort-Dienst a1uf das iversale Ziel der
Kirche ausgerichtet: den unverhüllten lag des Herrn, der jetz! schon UNnserTertr
Gegenwart uFfleuchtet. Dogma alc Verkündigung und alc Lebensvollzug der Kirche
bringt die ahrheit y ZUTXK Sprache” und Licht ın das unkel. Verkündigung als Dogma
setzt die unft des ewigen Wortes der Welt des Menschen fort.
Der entscheidende Antrieb ZUT Sprachwerdung des Wortes geht vom Heiligen Geist,
dem eist der FEndzeit aUusS5, der die Kirche das Bleiben der Wahrheit und
diesem Sinne die gnadenhafte Unfehlbarkeit verheißt. aher ist ede vVon christ-
tHcher erkündigung Pneumatologie, unde Von und des Pneuma®. VWenn WIT
das Christi In Se1n! soteriologischen Bedeutung Betrachtungen ZU-

grunde legten und die Kirche als die Jünger-Gemeinde UNSe72e5  — obersten Lehrers sehen
wWas allein e1ne tragende Begründung Lehre und ernen der irche ist

das immer  . schon „Pneumatologie“, Vielleicht lag 25 eben anl der mangelhaften
Pneumatologie vergangeNeI Dogmatiken (nicht der Dogmen!), alg Christi Wort-
Dienst und damit die christologische Begründung aller Verkündigung icht gebüh-
rende Berücksichtigung fand? Nur ZUMMM Abschluß u Überlegungen sejen nige
Hinweise weitergegeben, die von selbst Hieferen Meditation drängen und die
Lehr-Gestalt unNnserel Verkündigung verstehen lagsen.°

7 nNnier den „gesellschaftsbezogenen“ Theologen ra: jüngster eit der Wien wirkende
reformierte Dogmatiker urt Lüthi hervor: Theologie als Dialog mit der Welt von heute,
Freiburg 1971. LEr Faßt die Dimension der Geschichte alc wichtige Bedingung es
Dialoges. icht 1LUFr „Personen mtiüissen miteinander reden, sondern 211ch Gruppen,
Staaten, Organisationen.
Zu den bedeutendsten Pneumatologen uUNSCeIeTt eit zählt Mühlen, dessen Werk immer
LLL die vertiefte Schau der pneumatischen Wirklichkeit bemüht 1st. 50 VOrTr allem sgein
fundamentales Buch Una mystica Persona, 'aderborn 764 (2., wesentlich uflage
19567,

g' Die Ausarbeitung eses5 Themas ıct einer größeren el vorbehalten, die der Ver-
$fasser dieses Artikels die Bausteine eben

20

Die Heilszeit ist zum universalen Lebensraum geworden, sein Bezugspunkt ist der 
Punkt „Omega", der auferstandene Herr. Das Leben des Menschen ist der einzigartige 
„Zeit-Raum" für die Begegnung mit Christus und allen Menschen. Die Verkündigung 
gilt den Nahen und fernen, sie mißt alle Räume und Zeiten ·des Menschen aus. 

Verkündigung und kunstvoll gestaltetes Dogma zugleich ist auch die Symbolsprache 
der Liturgie, in jener Unmittelbarkeit, die dem bildhaft eingestellten Menschen be­
sonders nahe kommt oder zumindest nahekommen sollte. Was die Dogmatik „Form 
der Sakramente" nennt, darf freilich nicht mit den paar formelhaften Worten ver­
wechselt werden, die bei der Sakramentenfeier nach rituellem Gebrauch zu sprechen 
sind. Mit der systematischen Einteilung in „Materie und Form" dMf man es sich 
bei der Erklärung der Sakramente nicht zu leicht machen. Das „opus operatum" ist 
kein in sich abgeschlossener magischer Zirkel, sondern gehört in den umfassenden 
Lebenskreis des Menschen. In den spärlichen Elementen, die heute kaum mehr als 
Zeichen dienen können, findet sich doch die ganze materielle und geistige Welt des 
Menschen verdichtet. Die Verkündigung durch die Liturgie, durch ihre Symbole und 
Sprache, muß die plurale Einheit der Welt wiedergeben. Zur Welt gehören aber nicht 
nur die eben greifbaren Räume, sondern auch alles Kommende, also die Geschichte in 
allen Dimensionen. Von der Protologie bis zur Eschatologie zieht sich das Geheimnis 
durch, kein Raum bleibt hier ausgeklammert, auch im täglichen Umgang mit der 
Welt wird Christus verkündet. So etwa versteht es die existentielle Theologie, die 
sich am Leben und Leiden dieser Welt orientiert. Für die induktive Darstellung und 
Verkündigung fehlen uns freilich weithin noch die angemessenen Kategorien, ja selbst 
die Grundelemente einer empirischen Sprache7• Damit sind wir wieder bei dem Thema, 
das wir oben schon anzudeuten versuchten. 

Dogma und Verkündigung sind mit ihrem Wort-Dienst auf das universale Ziel der 
Kirche ausgerichtet: Auf den unverhüllten Tag des Herrn, der jetzt schon in unserer 
Gegenwart aufleuchtet. Dogma als Verkündigung und als Lebensvollzug der Kirche 
bringt die Wahrheit „zur Sprache" und Licht in das Dunkel. Verkündigung als Dogma 
setzt die Ankunft des ewigen Wortes in der Welt des Menschen fort. 
Der entscheidende Antrieb zur Sprachwerdung des Wortes geht ·vom Heiligen Geist, 
dem Geist der Endzeit aus, der für die Kirche das Bleiben in der Wahrheit und in 
diesem Sinne die gnadenhafte Unfehlbarkeit verheißt. Daher ist jede Art von christ­
licher Verkündigung Pneumatologie, d. h. Kunde vom und des Pneuma8• Wenn wir 
das Lehren Christi in seiner soteriologischen Bedeutung unseren Betrachtungen zu­
grunde legten und die Kirche als die Jünger-Gemeinde unseres obersten Lehrers sehen 
- was allein eine tragende Begründung für Lehre und Lernen in der Kirche ist -, so 
war das immer sdton „Pneumatologie". Vielleicht· lag es eben an der mangelhaften 
Pneumatologie vergangener Dogmatiken (nicht der Dogmen!), daß Christi Wort­
Dienst und damit die christologische Begründung aller Verkündigung nicht gebüh­
rende Berücksichtigung fand 7 Nur zum Abschluß unserer Überlegungen seien einige 
Hinweise weitergegeben, die von selbst zur tieferen Meditation drängen und die 
Lehr-Gestalt unserer Verkündigung verstehen Iassen.9 

7 Unter den „gesellschaftsbezogenen" Theologen ragt in jüngster Zeit der m Wien wirkende 
reformierte Dogmatiker Kurt Lüthi hervor: Theologie als Dialog mit der Welt von heute, 
Freiburg 1971. Er erfaßt die Dimension der Geschichte als wichtige Bedingung jedes 
Dialoges. Nicht nur „Per,sonen" müssen miteinander reden, sondern auch Gruppen, 
Staaten, Organisationen. 

8 Zu den bedeutendsten Pneumatologen unserer Zeit zählt H. Mühlen, dessen Werk immer 
um die vertiefte Schau der pneumatischen Wirklichkeit bemüht ist. So vor allem· sein 
fundamentales Buch: Una mystica Persona, Paderborn 1964 (2., wesentlich erw. Auflage 
1967.). 

9 Die Ausarbeitung dieses Themas ist einer größeren Arbeit vorbehalten, für die der Ver­
fasser dieses Artikels die Bausteine eben sammelt. 

20 305 



Gerade als Lehrer ist Christus das Tbild des Pneumatikers, des Geisterfüllten,
der Wahrheit offen und mit identisch, SeINn Wort, selbst als Wort, die voll-
endete Manifestation des Geistes vegl 2 Kor 3, „Der Herr ist der e1s der
Synagoge von azaTrTe| erinnerte Jesus aml das Isaias-Wort über den Messias (61,

„Geist des errn liegt iber mMur, darum hat mich gesalbt, Armen die Froh-
botschaft zu bringen. Gesandt hat Cr mich, Gefangenen efreiung und Blinden das
Gesicht künden, Gebrochene Freiheit entlassen, eın Gnadenjahr des Herrn
auszurufen !“ (Lk 4, 1} Dar: ıst der Lebensauftrag des Herrn zusammengefaßt
und als eın Werk des CGeistes ausgelegt. Frohbotschaft ausrichten heißt Den Glauben
aufrichten, die Armen selig machen durch die abe des Geistes, die Wahrheit über
Leben und T' den Sinn des Lebens zeigen.
Dogma und Verkündigung vermitteln das Wort der Wahrheit ihrer Sprache.
cie auch die Sprache der Welt sel, ist eine Forderung der universalen Wahrheit.

LiteraturN Thema
Die folgende Zusammenstellung, der sich auch U Überlegungen orjientierten,
dient dem Zweck eines „Literaturberichtes”, der clie ZWEI vorausgehenden (vgl.
118 [1970| 276 und L19 (1971) 351—354) H44  erganzen

Zum ozma IM allgemeinen: Kasper, Dogma unter dem Wort Gottes, Mainz
1965 (eine eu 1n heilsgeschichtlicher Sicht); Ders., Methoden der Dogmatik,
München 1967 Pannenberzg, Was ist ei1ne dogmatische Aussage? In Grun  agen
systematischer Theologie. Göttingen 1967 ıst ur Zeit der bedeutendste prote-
stantische Systematiker, der VOT allem das Aufeinanderbezogensein von Historie und
Hermeneutik eu darstellen will) Ratzinger, Zur rage nach der Geschichtlichkeit
der Dogmen, Martyria, Leiturgia, Diakonia (FS Volk), Mainz 1969, 59—70

Schoonenberg, Die Interpretation des ogmas, Düsseldorf 1969 (mit konkreten
Beispielen, WIP alles bei praxisbezogen ist) Semmelroth, Die Dogmen und ihre
Funktionen, 1n ® Theol. Akademie VI, Frankfurt 1969, 29—49 S6ll, Dogma und

mDogmenentwicklung, Freiburg 1971 Nolte, Dogma Geschichte, Freiburg 19771

Zum Thema Wahrheit: öller, Wahrheit, Sacramentum Mundi (1969),
1223—1232 Grrass, Der theologische Pluralismus und die Wahrheitsfrage, 1
Theologie und Kritik, en 1969, 71—92 (über die rechte Anwendung der „Rela-
tivität  ‚I7 auf das Wahrheitsproblem). Welte, Über den Sinn Von Wahrheit
Bereich des Glaubens, 1n : Die eit Jesu, Freiburg 1970 denkt Heidegger
schöpferischer Freiheit nach und nimmMt das Fragen nach ahrheit Urbewegung
des Menschen die theologische Anthropologie auf) die umfassende Problematik
des Anspruches der ahrheit der Geschichtlichkeit des Menschen gehört auch die
Diskussion U das Buch VvVon Küng, Unfehlbar? Eine age, Einsiedeln 1970
(mit der zunächst provozierenden Behauptung, @5 onne  .. keine unfehlbaren ..  S}  ätze  s
geben, a!  LA  Jas sich der immer noch fortgeführten Diskussion mehr und mehr eın
sprachphilosophisches Problem zeigt, worauf freilich katholische Theologie bis VOrLr
kurzem aum gerüstet war'!) Dazu die Diskussionen: Rahner £.), Zum Pro-
blem der Unfehlbarkeit, Freiburg 1971 ; Kolping, Unfehlbar? Eine Antwort (Theol
Brennpunkte 28), Frankfurt 19771

Zum Thema Sprache: Gerade die Küng aufgegriffene und ange-
wandte Fragestellung (im Sinne der „Infragestellung“) ver  ist S auf clie auch 1171
katholischen Bereich eginnenden Versuche einer Sprachphilosophie, cie 1in ihrer
theologischen Bedeutung icht hoch veranschlagt werden Onnen. Sie weTl-
den in Beziehung einer „Neuen Hermeneutik“ gesetzt, obwohl INa bei schon
wieder S einer Krise spricht. Zur Orientierung dienen bestens folgende
Beiträge: Lehmann, Hermeneutik, Sacramentum Mundi (1968), öp-
(sowohl 1M LThHK® als auch „Handbuch theologischer Grundbegriffe” 1962, £ehlt

3068

Gerade als Lehrer ist Christus das U11bild des Pneumatikei,s, des Geisterfüllten, ganz 
der Wahrheit offen und mit ihr identisch, sein Wort, er selbst als Wort, die voll­
endete Manifestation des Geistes (vgl. 2 Kor 3, 17: ,,Der Herr ist der Geist"). In der 
Synagoge von Nazareth erinnerte Jesus an das lsaias-Wort über den Messias (61, 
1 f): ,,Geist des Herrn liegt über mir, darum hat er mich gesalbt, Armen die Froh­
botschaft zu bringen. Gesandt hat er mich, Gefangenen Befreiung und Blinden das 
Gesicht zu künden, Gebrochene in Freiheit zu entlassen, ein Gnadenjahr des Herrn 
auszurufen!" (Lk 4, 18 f). Darin ist der Lebensauftrag des Herrn zusammengefaßt 
und als ein Werk des Geistes ausgelegt. Frohbotschaft ausrichten heißt: Den Glauben 
aufrichten, die Armen selig machen durch die Gabe des Geistes, die Wahrheit über 
Leben und Tod, den Sinn des Lebens zeigen. 
Dogma und Verkündigung vermitteln das Wort der Wahrheit in ihrer Sprache. Daß 
sie auch die Sprache der Welt sei, ist eine Forderung der universalen Wahrheit. 

Literatur zum Thema 

Die folgende Zusammenstellung, an der sich auch unsere Oberlegungen orientierten, 
dient dem Zweck eines „Literaturberichtes", der die zwei vorausgehenden (vgl. ThPQ 
118 [1970] 276 f und 119 (1971) 351-354) ergänzen kann. 

1. Zum Dogma im allgemeinen: W. Kasper, Dogma unter dem Wort Gottes, Mainz 
1965 (eine Deutung in heilsgeschichtlicher Sicht); Ders., Methoden der Dogmatik, 
München 1967. W. Pannenberg, Was ist eine dogmatische Aussage? In: Grundfragen 
systematischer Theologie. Göttingen 1967 (P. ist zur Zeit der bedeutendste prote­
stantische Systematiker, der vor allem das Aufeinanderbezogensein von Historie und 
Hermeneutik neu darstellen will). J. Ratzinger, Zur Frage nach der Geschichtlichkeit 
der Dogmen, in: Martyria, Leiturgia, Diakonia (FS f. H. Volk), Mainz 1969, 59-70. 
P. Schoonenberg, Die Interpretation des Dogmas, Düsseldorf 1969 (mit konkreten 
Beispielen, wie alles bei S. praxisbezogen ist). 0. Semmelroth, Die Dogmen und ihre 
Funktionen, in: Theol. Akademie VI, Frankfurt 1969, 29--49. G. Söll, Dogma und 
Dogmenentwicklung, Freiburg 1971. ]. Nolte, Dogma in Geschichte, Freiburg 1971. 

2. Zum Thema Wahrheit: ]. Möller, Wahrheit, in: Sacramentum Mundi IV (1969), 
1223-1232 (Lit.). H. Grass, Der theologische Pluralismus und die Wahrheitsfrage, in: 
Theologie und Kritik, Göttingen 1969, 71-92 (über die rechte Anwendung der „Rela­
tivität" auf das Wahrheitsproblem). B. Weite, Ober den Sinn von Wahrheit im 
Bereich des Glaubens, in: Die Zeit Jesu, Freiburg 1970 (W. denkt Heidegger in 
schöpferischer Freiheit nach und nimmt das Fragen nach Wahrheit als Urbewegung 
des Menschen in die theologische Anthropologie auf). In die umfassende Problematik 
des Anspruches der Wahrheit in der Geschichtlichkeit des Menschen gehört auch die 
Diskussion um das Buch von H. Küng, Unfehlbar? Eine Anfrage, Einsiedeln 1970 
(mit der zunächst provozierenden Behauptung, es könne keine unfehlbaren „Sätze" 
geben, was sich in der immer noch fortgeführten Diskussion mehr und mehr als ein 
sprachphilosophisches Problem zeigt, worauf freilich katholische Theologie bis vor 
kurzem kaum gerüstet war!). Dazu die Diskussionen: K. Rahner (Hg.), .Zum Pro­
blem der Unfehlbarkeit, Freiburg 1971; A. Kolping, Unfehlbar? Eine Antwort (Theol. 
Brennpunkte 28), Frankfurt 1971. 

3. Zum Thema Sprache: Gerade die von H. Küng aufgegriffene und konkret ange­
wandte Fragestellung (im Sinne der „Infragestellung") verweist uns auf die auch im 
katholischen Bereich beginnenden Versuche einer Sprachphilosophie, die in ihrer 
theologischen Bedeutung gar nicht hoch genug veranschlagt werden können. Sie wer­
den in Beziehung zu einer „Neuen Hermeneutik" gesetzt, obwohl man bei ihr schon 
wieder von einer Krise spricht. Zur ersten Orientierung dienen bestens folgende 
Beiträge: K. Lehmann, Hermeneutik, in: Sacramentum Mundi II (1968), Sp. 676-684 
(sowohl im LThK2 als auch im „Handbuc:h theologischer Grundbegriffe", 1962, fehlt 

306 



noch ein systematischer Artikel darüber‘!). Feil, Zur hermeneutischen Diskussion
Philosophie und Theologie, in: HerKorr 26 (1972) 294—301 (eine „Bestandsaufnahme

katholischer Veröffentlichungen“, die OT allem auch den problemgeschicht-
lichen Hintergrund gut ausleuchtet). Die dadurch angeregte und durchführbare „Sprach-

(in Auseinandersetzung mıiıt analytischer Philosophie, kritischer Theorie und
politischer Theologie) nımmt lem Schillebeeckx erfolgreich und mutig auf

seinem Bu  D Glaubensinterpretation. Beiträge Z einer hermeneutischen und kri-
tischen Theologie, Mainz 1971 zeigt, wIe Theologie eın Verständnis . „Sprache”
ımmer schon voraussetzt und s ımmer mut eıner sprachlichen Dokumenten ent-
haltenen Wirklichkeitsinterpretation ZUu {l hat. Sein Grundanliegen: Nur durch die
entsprechende TAaXıs5 (Orthopraxie) der Glaube erifiziert werden. Hier wird
Sprache ernst geNOMUNEN (wohl angeregt durch die ımmer noch truchtbare
Sprachontologie Heideggers) eiıne bensform, die von gesellschaftlicher Relevanz
und HUr Rahmen einer gesellschaftlichen stitution mög ist Es ist eicht ab7ı1-
sehen, Wäas dieses „Sinnkriterium der Pr.  'aX15  S4 das kirchli: verfaßte Dogma

bedeuten at. suchte es davon vorausgehenden Aufsatz ZUu en.
Als monographische Behandlung des Themas ist zu nennen;: de Pater,
Theologische Sprachlogik, München 19  N (der Autor, Professor Löwen, untersucht
das theologische Sprechen mıit den Mitteln der analytischen Philosophie der Nach-
kriegszeit). 1er wird auch clie „Sprache der Verkündigung“ nNeu Z1 Problem, wıe
WIT anzudeuten suchten Dazu: Grabner-Haider, Sprachentwertung den Kirchen.
Einsiedeln 1971

ARL EL  SD  RF

Die Bedeutung der empirischen Wiıssenschaften für den Relıgions-
unterricht

Einleitung
Seit einigen Jahren ist der Religionsunterricht RU.) an  . den Ööffentlichen Schulen der
Bundesrepublik 115 Kreuzfeuer der Meinungen geraten. Als eın alarmierendes Zeichen
werden allgemein die steigenden Abmeldungsziffern E  > betrachtet. Im Kaum
Frankfurt haben sich 177 etzten Jahr der Oberstufe der Gymnasien Pro-
zent und mehr der katholischen Schüler VOoIn abgemeldet!
eben dieser Austrittsbewegung Ge sich eın großer Teil der Schüler ernsthaft mıiıt
dem aııseinander. Denn die Mehrzahl der Schüler will den nich;  en einfach
abschaffen. ber S1e will einen RU, der anders 1st als der traditionelle. Der herkömm-
liche muß umfunktioniert werden, damit wieder £unktioniert !
Die Forderungen der Schüler lassen sich 1n folgenden Stichworten zusammenfassen:
Gtatt dogmatischer Belehrung sachliche Information und Anleitung Zu kritischer Aus-
einandersetzung mit dem Christentum und den Weltreligionen; Orientierung über
die philosophischen Grundlagen der Religion, ae‘  ber gesellschaftliche, elle und
politische Fragestellungen der Gegenwart Erst dann folgen biblische Theologie, Dog-
matik, Kirchengeschichte. Kritische Reflexion ber das Christentum und Gegenwarts-
fragen stehen eindeutig erster Gtelle der Forderungen?.

1 Nach einer rhebung des 5  tes Ka Religionspädagogik. Frankfurt 19571. Die-
eitrag wurde etwas veränderter Form als Eröffnungsvorlesung des Studienjahres

1971/72 der Phil.-Theol Hochschule Gt Georgen
Zum Beispiel <n  “ (1969),

20° 307

... 

noch ein systematischer Artikel darüber!). E. Feil, Zur hermeneutischen Diskussion 
in Philosophie und Theologie, in: HerKorr 26 (1972) 294-301 (eine „Bestandsaufnahme 
neuerer katholischer Veröffentlichungen", die vor allem auch den problemgeschicht­
lichen Hintergrund gut ausleuchtet). Die dadurch angeregte und durchführbare „Sprach­
kritik (in Auseinandersetzung mit analytischer Philosophie, kritischer Theorie und 
politischer Theologie) nimmt vor allem E. Schillebeeckx erfolgreich und mutig auf 
in seinem Buch: Glaubensinterpretation. Beiträge zu einer hermeneutischen und kri­
tischen Theologie, Mainz 1971. Er zeigt, wie Theologie ein Verständnis von „Sprache" 
immer schon voraussetzt und es immer mit einer in sprachlichen Dokumenten ent­
haltenen Wirklichkeitsinterpretation zu tun hat. Sein Grundanliegen: Nur durch die 
entsprechende Praxis (Orthopraxie) kann der Glaube verifiziert werden. Hier wird 
Sprache ganz ernst genommen (wohl angeregt durch die immer noch fruchtbare 
Sprachontologie Heideggers) als eine Lebensform, die von gesellschaftlicher Relevanz 
und nur im Rahmen einer gesellschaftlichen Institution möglich ist. Es ist leicht abzu­
sehen, was dieses „Sinnkriterium der Praxis" z. B. für das kirchlich verfaßte Dogma 
zu bedeuten hat. Ich suchte einiges davon im vorausgehenden Aufsatz zu zeigen. -
Als erste monographische Behandlung des Themas ist zu nennen: W. A. de Pater, 
Theologische Sprachlogik, München 1971 (der Autor, Professor in Löwen, untersucht 
das theologische Sprechen mit den Mitteln der analytischen Philosophie der Nach­
kriegszeit). Hier wird auch die „Sprache der Verkündigung" neu zum Problem, wie 
wir anzudeuten suchten. Dazu: A. Grabner-Haider, Sprachentwertung in den Kirchen. 
Einsiedeln 1971. 

KARL FRIELINGSDORF 

Die Bedeutung der empirischen Wissenschaften für den Religions­
unterricht 
I. Einleitung 

Seit einigen Jahren ist der Religionsunterricht (RU.) an den öffentlichen Schulen der 
Bundesrepublik ins Kreuzfeuer der Meinungen geraten. Als ein alarmierendes Zeichen 
werden allgemein die steigenden Abmeldungsziffern vom RU betrachtet. Im Raum 
Frankfurt haben sich z. B. im letzten Jahr in der Oberstufe der Gymnasien 40 Pro­
zent und mehr der katholischen Schüler vom RU abgemeldet1• 

Neben dieser Austrittsbewegung setzt sich ein großer Teil der Schüler ernsthaft mit 
dem RU auseinander. Denn die Mehrzahl der Schüler will den RU nicht einfach 
abschaffen. Aber sie will einen RU, der anders ist als der traditionelle. Der herkömm­
liche RU muß umfunktioniert werden, damit er wieder funktioniert 1 
Die Forderungen der Schüler lassen sich in folgenden Stichworten zusammenfassen: 
Statt dogmatischer Belehrung sachliche Information und Anleitung zu kritischer Aus­
einandersetzung mit dem Christentum und den Weltreligionen; Orientierung über 
die philosophischen Grundlagen der Religion, über gesellschaftliche, kulturelle und 
politische Fragestellungen der Gegenwart. Erst dann folgen biblische Theologie, Dog­
matik, Kirchengeschichte. Kritische Reflexion über das Christentum und Gegenwarts­
fragen stehen eindeutig an erster Stelle der Forderungen2• 

1 Nach einer Erhebung des Amtes für Katholische Religionspädagogik. Frankfurt 1971. Die­
ser Beitrag wurde in etwas veränderter Form als Eröffnungsvorlesung des Studienjahres 
1971/72 an der Phil.-Theol. Hochschule St. Georgen gehalten. 

1 Zum Beispiel 4 {1969), 17. 

307 


