verfahren, wie es in 1 und 2 Kor seine Ansitze hat, hervorgegangen ist4%. Von hier
aus wire allerdings die Frage zu stellen, ob die extreme Richtergewalt der Kirche
fiir die alltiglichen Schwichen der Christen verbraucht werden sollte. Sollten diese
nicht tatsichlich den anderen Reaktionsweisen der Kirche unterliegen, insbesondere der
wirksamen Fiirbitte {ibergeben werden? Hat nicht vielleicht doch die alte Kirche durch
ihre Beschrinkung auf die Capitalia im Bufgerichtsverfahren die Gabe der Unter-
scheidung besser gehandhabt, als routinierte Nachfolgegenerationen?

Es ist nicht Aufgabe einer bibeltheologischen Ortsbestimmung, diese Fragen fiir die
Praxis zu beantworten. Die Legitimitit der Fragen scheint sich jedoch aus dem ntl Be-
fund zu ergeben.

4 Gje enthilt immer noch die im Ansatz festgestellten Grundelemente: Bekenntnis (bzw.
Feststellung der Schuld seitens des Priesters) — Auflage der Strafe bzw. BuBe — Rekon-
ziliation bzw. Absolution. Auf Grund der historischen Entwicklung hat sich allerdings die
Sffentliche BuBe auf ein Minimum reduziert und wird erst nach der Rekonziliation
abgeleistet.

WINFRIED GRUBER

Dogma und Verkiindigung

Zur Sprache des Glaubens

Unser Reden iiber den Glauben entbehrt nicht einer gewissen unkritischen Selbst-
verstindlichkeit. Wer stellt sich schon die Frage: Warum kénnen und diirfen wir
iiberhaupt von Dingen reden, die ihre letzte Tiefe jetzt noch nicht kundtun, weil sie
— wie die sogenannten Glaubenswahrheiten — zu ihrer vollen Enthiillung die ganze
Geschichte brauchen? Wiegen wir uns nicht in einer naiven Sicherheit, die vom
Geschichtsweg der Wahrheit — auch und gerade der Glaubenswahrheit — keine
Ahnung hat? Verschanzen wir uns etwa. deswegen so gerne hinter formelhaften
Phrasen, weil wir das Wagnis der eigenen Entdeckung scheuen, vielleicht sogar vor
der ganzen Wahrheit instinktiv Angst haben? Die routinemifige ,Rede iiber den
Glauben” ist oft nicht Verkiindigung, sondern Flucht vor der Verantwortung, unter
die uns das Wort Gottes stellt. Nicht zuletzt in der katholischen Theologie hat man
zu lange diesem ,Wort” nur literarische Bedeutung zugemessen. Eine Ehrfurcht vor
der Offenbarungs-Wirklichkeit des Wortes in der Sprache des Menschen war mehr
unbewufit als thematisch da. Heute ist einiges anders geworden: Wort Gottes, Sprache
des Glaubens, Héren und Antwort sind als personale Ereignisse wieder besser erkannt.
Die ,,neue Hermeneutik” stellt neue Fragen und gibt den Raum fiir oft iiberraschend
neue Antworten freil,

So diirfen wir, ohne in den Verdacht hiretischer Skepsis zu kommen, fragen: Wie
kénnen Dogma und Verkiindigung in ihrer unaufhebbaren zeitlichen Relativitit
,wahr’” und in einem weiteren Sinn tatsichlich unfehlbar sein? Wir erkennen die Pro-
bleme, die sich stellen, zwei vor allem: Die Geschichtlichkeit der Wahrheit und die
Wandelbarkeit der Sprache. Als schmaler Ausschnitt aus dieser umfassenden Proble-
matik will sich unser Thema verstehen: Dogma und Verkiindigung als die Grund-
formen der Rede iiber den Glauben. Der angeschlossene ,Literaturbericht” weist die
hier angeschnittenen Fragen in ihrer theologischen Aktualitit des nzheren nach.

15, , Literaturbericht” am Ende des Aufsatzes.

299



L. Dogma und Sprache

Unter der skizzierten Leitfrage nach der Moglichkeit verbindlichen Redens iiber den
Glauben lassen sich thesenhaft folgende Feststellungen treffen:

;. Dogma und Verkiindigung sind elementare Lebensvollziige der Kirche des Glau-
ens.

Beide wirken aktiv mit der Wahrheit zusammen, die das eigentliche Geschehen aller
Geschichte ausmacht: Sie bezeugen den Fortschritt der Wahrheit — gemeint ist hier
immer die Wahrheit des Heiles — und sind so deren Manifestation unter jeweils
anderen sozio-kulturellen Bedingungen; im Medium der Sprache dienen sie als Fak-
toren der Vermittlung und begriinden den Erfolg der Wahrheit in der Welt mit.
Sie setzen als Zeugen die Gemeinschaft des Glaubens voraus, wie sie immer auch
an der Verwirklichung der Kirche beteiligt sind, Verkiindigung und Bekenntnis waren
von Anfang an die eigentlich kirchengriindenden Elemente. Das eine setzt das andere
voraus oder — wie es konkreter lauten mag: Der Glaube ist das Urleben der Kirche.

2. Wenn Kirche das Wort als den Logos Gottes verkiindet, geschieht darin eine
echte Selbstaussage des Logos.

Er ,kommt zur Sprache” und damit in den uns zugiinglichen Bereich des Verstehens
und Begreifens. Um die kirchlich gebundene Selbst-Aussage geht es sowohl dem
Dogma als auch der Verkiindigung, um die iiberzeugende, jeweils neu zu aktuali-
sierende Darstellung, um den einen Logos in der Vielheit der Teilwahrheiten oder
Dogmen. Durch die christozentrische Heilsokonomie ist der Weg von dem Vielerlei
der Offenbarungen zum ,,Zuletzt” in Jesus Christus (Hebr 1, 1f) vorgezeichnet, von
den vielen Dogmen zu dem einen fundamentalen Urdogma (analog dem ,,Ursakra-
ment”) in ihm. Dieses zusammenfassend Eine ans Licht zu heben, ist die Aufgabe
der Dogmen und der Verkiindigung, wobei darauf zu achten ist, da beide nur zwei
Seiten der einen Wirklichkeit sind: der Sprachwerdung der ewigen Wahrheit2.

Die je verschiedene Form der Vermittlung dieses Wahrheitsprozesses, in dem fast
eine Umkehrung zur , Fleischwerdung des Wortes” erkannt werden kann, soll im
folgenden eine gesonderte Betrachtung aufzeigen. Zunichst stellen wir uns der Frage,
wie das Dogma als ,Glaubenslehre”, ja wie ein Lehren und Lernen des Glaubens
iiberhaupt méglich ist.

Es geht ja nicht um ,,Wissens-Gegenstinde” (wie manch einer meint), sondern um
ein urspriinglich personales Ergriffen- und Angesprochensein, das eben ausgelegt
sein will. Worauf griindet die Rede von der dhristlichen ,Lehre”“? So fragen wir nach
dem Urgrund der Lehre, nicht nach den Quellen fiir einzelne Lehrstiicke. Wir fragen
nach einer Grundlage fiir jene verbindliche Information, wie sie im Dogma und in der
Glaubenslehre vorkommt.

2 Das Eingehen in die Sprache ist Fortsetzung der ,Aussage” Gottes im menschgewordenen

Gotteswort und zugleich dessen Auswirkung in der nachésterlichen Zeit. Denn fiir die volle
Parusie des Wortes bedarf es der Sendung des HL. Geistes als der Kraft der Auferstehung,
der andererseits auch immer schon ,gesprochen hat durch die Propheten”. — Eine Pneu-
matologie, auf die wir zum Schluf noch kurz zu sprechen kommen, wird zeigen, daf
»Auferstehung” tatsichlich in einem tiefen Sinn ein ,,Sprachereignis” ist, d. h. Manifestation
der Wahrheit in der dem Menschen falbaren Gestalt, eben im Medium der ,,Sprache” im
weitesten Sinn. Darum kommt es auf die ,Verkiindigung” und das Bekenntnis der Auf-
erstehung an: auf den Glauben.
Zum Problem s. K. Rahner, Was ist eine dogmatische Aussage? In: Catholica 15 (1961),
161—184; F. Malmberg, Die mittelbar-unmittelbare Verbindung mit Gott im Dogmen-
glauben, in: Gott in Welt II, Freiburg 1964, 92—102, bes. der Abschnitt von der ,Kirch-
werdung des Wortes”, 98 ff.

300

[



3. Die Antwort zeigt sich erst, wenn wir die Kirche als jene ,Jiinger-Gemeinde”
sehen, die um ihren einzigen Lehrer und Meister gesammelt ist: ,Einer ist euer
Lehrer, ihr alle aber seid Briider”. (Mt 23, 8.)

Das bedeutet: Die soteriologische Rolle Christi darf nicht allein in seinem ,priester-
lichen” Tun im engeren Sinn gesehen werden, sondern muff wie am Anfang der
Christologie den Wort-Dienst des Logos miteinbeziehen. Das grundlegende Wort
vom Lehrer wird ergiinzt durch den Lehrauftrag: ,,Macht alle zu Jiingern” (Mt 28, 19).
Der ,lehrhafte” Inhalt der christlichen Botschaft gehdrt daher zur Inkarnation des
Logos, ist mit Christus, dem Lehrer und Quell der Wahrheit, gegeben. Im offenen
und gehorsamen Hinhoren auf das Lehr-Wort des Meisters leisten wir die Nach-
folge im Geist und in der Wahrheit. Wie diese Grundlage mit Christus als dem
Lehrer gegeben ist, so ist sie auch in ihm realisiert. Denn auch fiir ihn galt das
Gesetz des Lernens, das Wachstum in der Erkenntnis (Lk 2, 52). Lernen ist hérendes
Eingehen auf die Wahrheit.

Die heute aus den biblischen Quellen erneuerte Christologie ist wieder aufnahms-
fihig geworden fiir die urspriinglichen Themen, wie Lehre, Lernen, Wahrheit. Bisher
wurde die Frage nach dem Formalen des christlichen Lehr-Logos noch nicht klar genug
gestellt. Die Dogmatik unserer Tage hat gerade fiir die Begriindung des Dogmas,
als der kirchlich gebundenen Selbstaussage des Logos, neue und interessante Aufgaben
vor sich. In einigen Grundsiitzen sei noch niher auf folgendes hingewiesen:

4. Das Dogma braucht unsere Sprache.

Der Grund dafiir ist nicht etwa die rein technische Notwendigkeit, einen geistigen
Inhalt im Medium des artikulierten Ausdruckes mitzuteilen, sondern die wesentliche
Komplexheit und Struktur des Dogmas, das ein gottliches Element, nimlich die geoffen-
barte Wahrheit, und ein menschliches Element, das autoritative Wort der Kirche, um-
faBt. Der Heilsokonomie entsprechend will sich ,,Gottliches im Menschlichen” bekun-
den, in seiner Bedeutung ,fiir uns”, als Zuspruch und Aufruf. So hat das Dogma
sein Sprachkleid als Medium der Kommunikation und zugleich als Zeugnis der Inkar-
nation des Wortes. Mit innerer Dynamik dringt es zur Aufnahme durch den Hérer
des Wortes. Auch die Dogmatik ist einem bestimmten Sprachstil verpflichtet, als dem
Ausdrudksmittel des Dogmas, freilich nicht unabhingig von der offiziellen Ausdeu-
tung in der ,, Verkiindigung”, durch die erst der appellative Charakter der Offenbarung
und die Verbindlichkeit des Dogmas deutlich werden.

Die ,,Sprache” des Glaubens ist darum nicht blo8 das technische Hilfsmittel der Infor-
mation, sondern ein Wesensbestandteil der geoffenbarten Wahrheit und auch des
Dogmas, sie gehdrt zur menschlichen Welt, die zugleich die Welt Gottes ist. Die
Gestalt des Dogmas wird geprigt durch das Zeugnis der bekennenden Kirche. Mit der
Verkiindigung durch die Kirche ist das Dogma in die Uffentlichkeit entlassen und frei-
gesetzt. Die Kirche gibt ihm durch ihr lebendiges Wort einen Daseinsgrund inmitten
der Menschen, aus dem es wirksam fortbestehen und fruchtbar werden kann. Damit
aber hingt wieder zusammen, da88 der sprachliche Ausdruck des Dogmas eine gewisse
Bestiindigkeit bei sich hat, was nicht mit unbeweglich oder unverinderlich verwech-
selt werden darf. Soll sich nimlich die Wahrheit im Wandel der Zeiten durchhalten,
so wird immer wieder die Anpassung an das wachsende Verstindnis erfolgen miissen.

5. Das Dogma bedarf immer neu der Erklirung.

Gehort auch die Sprache zur Struktur der gottlichen Wahrheit, so schlieBt das doch
nicht aus, da eine stindige ,Erklirung” das Dogma dem Verstindnis nahe bringen
muBl. Was aber heiflit hier ,erkliren”? Im herkémmlichen Sprachgebrauch bedeutet
er soviel wie verstindlichmachen, aufschliefen, ausdeuten. Dies gilt als interpretie-
rende Methode ohne Zweifel auch hier. Dennoch bedeutet Auslegung im Zusammen-
hang mit dem Dogma mehr, denn es geht wesentlich darum, das Dogma aus dem

301



jeweiligen kirchlichen Selbstverstindnis heraus, inmitten einer bestimmten geschicht-
lichen und gesellschaftlichen Lage und fiir diese zu verstehen. Die Geschichtlichkeit
des Dogmas ist der eigentliche Grund fiir die notwendig fortschreitende Erkldrung
und ,Erhellung”, die ihr Licht vom Aufgang der Wahrheit empfingt. Die Wahrheit
reift in der Gemeinschaft der Glaubenden heran und wichst mit ihr gemeinsam zur
vollen Offenheit, die mit einem biblischen Bildwort ,, Tag des Herrn” heifit. In der
Helligkeit dieses Tages wird die Wahrheit des Heiles erst ihre letzte Tiefe zeigen.

6. So steht das Dogma im Horizont der Eschatologie, was zugleich bedeutet, daf es
von einer gewissen ,Vorliufigkeit” gezeichnet ist und immer nur dienenden Charak-
ter hat, nie Selbstzweck werden kann3,

Sprache” als Gabe des Geistes (man denke in diesem Zusammenhang an die pfingst-
lich-endzeitlichen ,Sprachengaben”) ist das geschichtlich bedingte Instrument der
Wabhrheit, die selbst noch unterwegs ist, im tiefsten Sinn des Wortes wandlungsfihig
und verletzbar. Wir sind auf das Wort Gottes gegriindet und auf die Enthiillung der
Wahrheit ausgerichtet. In der Zwischenzeit kann es darum nur den ,Dienst der
Wabhrheit” geben. Dogma und Verkiindigung sind in diesem Sinne echte Dienste in
der Kirche. Sie lebt vom Charisma der Wahrheit und kann so das Wort Gottes in
dogmatischer Rede zur Sprache bringen.

7. Im Horizont der Eschatologie steht die Wahrheit als eine Aufgabe, die wir immer
,,vor uns” haben. Sie hat mit Zukunft zu tun’,

In der Gegenwart strengen wir uns an, ringen wir um die Wahrheit, erkennen und
tun im Vollsinn kénnen wir sie aber erst in jener Stunde der Wahrheit am Ende der
Geschichte. Wahrheit ist immer mehr als blo8 das Richtige. Wir wissen viel ,Rich-
tiges” iiber uns selbst und iiber andere. Haben wir deswegen schon die volle Wahr-
heit iiber uns gefunden? Wahrheit ist mehr als die durchschaute Gegenwart, Wahr-
heit ist keine Formel, sondern ein Leben, zu dem der Mensch hinreifen muf3, um
unverwechselbar und ganz er selbst ,wahrhaftig” nach dem Plane Gottes zu sein.
Eben das will und muB die Kirche: Von der wachsenden Wahrheit Zeugnis geben,
den Geist der Wahrheit ausstrahlen, dem wahren Leben dienen. Viele Wege, viele
Methoden, Experimente und Anstrengungen sind dazu notwendig, aber auch immer
wieder neue Ansitze im theologischen Denken, in der kirchlichen Praxis, im Dienst
der Verkiindigung. Auf neue Fragen kann man nicht nur mit alten Antworten reagie-
ren. Die moderne Aufsplitterung eines geschlossenen Weltbildes von einst iiber-
schwemmt uns geradezu mit neuen Problemen, die durch keine noch so bewihrte
Schulbuchweisheit zugedeckt werden konnen. Nichts tut der Theologie mehr not, als
der Mut zum Neuen, Phantasie ohne Phantasterei, Reformen ohne Reformwut.

II. Aufgaben der Dogmatik

Die Dogmatik soll der geschichtlich gewachsenen Sprach-Gestalt des Dogmas nach-
denken. Sie bringt das Dogma als Dogma zur Sprache, was nach dem obigen nur
bedeuten kann, da8 sie die Kirche in ihrer Wahrheitsgestalt darstellen soll. Im dufleren
zeigt sich das darin, da die Dogmatik die Zeugnisse der Offenbarung erforscht und
die Fortsetzung des Glaubensgespriches in der Tradition verfolgt. Das Mitgehen auf
dem Weg der Wahrheit von den ersten Anfingen an ist der Dogmatik zur beson-
deren Aufgabe gestellt. Das leistet sie nicht allein dadurch, daf sie Worte der Schrift
oder Vitertexte zu Beweiszwedken wiederholt, sondern sie mu8 eine aktuelle Begeg-
nung vermitteln, die immer auch den Fortschritt in die Zukunft einschlieSt. So bringt

3 Vgl. W. Gruber, Die Letzten Dinge, in: ThPQ 116 (1968), 3—15, wo ich die , Vorlaufigkeit”
als eschatologische Kategorie niher darlegte.

4 Zu diesem qualifizierten ,,vor uns” vgl. E. Schillebeeckx, Gott — die Zukunft des Menschen,
Mainz 1969.

302

.,



sie das Dogma aus den Quellen zur Sprache und bezeugt die Tradition als die blei-
bende Fortdauer aus dem Ursprung. Sie versieht dabei das Dogma nicht nur mit der
zeitlichen Signatur, es geht ihr nicht um Historie, sondern um die Geschichtlichkeit
der Wahrheit.

Damit ist nicht gesagt, da Dogmatik allein in Dogmengeschichte aufzugehen habe,
wohl aber muf sie den Aufweis eines Entwicklungsprozesses leisten, um der geschicht-
lich wachsenden Wahrheit Zeugnis zu geben, und hat darum im besonderen auch
kiinftigen Entwicklungen Rechnung zu tragen, ja solche iiberhaupt in ihrer Méglich-
keit aufzuweisen. Da sich ferner kein Dogma unabhingig von anderen entwickelt,
sondern jedes gemif der ,,Analogie des Glaubens” (R6m 12, 6), sind auch die Quer-
verbindungen zu beachten und jedes Dogma ist in seiner Offenheit fiir das Ganze
darzustellen. Dabei werden neue Aspekte entdeckt, unter denen sich das einzelne
jeweils neu sehen 1ilt in Einheit mit der geschichtlichen Struktur. So ist es die beson-
dere Aufgabe der Dogmatik, das Ganze der Wahrheit nach allen Richtungen in den
Blick zu bringen.

Die Wahrheit in Person ist Jesus Christus. Auf diese personale Mitte hin hat die
Dogmatik alles zu ordnen, christozentrisch auszurichten. Mit innerer Dynamik dringt
das Dogma nach seinem sprachlichen Ausdruck, wie wir schon zeigten, ebenso nach
der Norm aller Glaubensrede im Wort Gottes. Auf Christus bezogen heifit dies: Sein
Wortdienst geht weiter, sein Leben und Verkiinden. Darin liegt die dhristologische
Begriindung des Dogmas, die ihm die Bedeutung im Wandel der Welt sichert. Inso-
fern das Dogma dem absoluten Anspruch der Wahrheit dient, hebt es auch die
absolute Verbindlichkeit des Gotteswortes und seine normative Bedeutung hervor.
Die indispensable Verpflichtung ist nicht blof juridischer Natur, sondern primir mit
der Wirklichkeit des Wortes der Wahrheit gegeben. Eine ,Hermeneutik der kirch-
lichen Lehraussagen’” mufl zeigen, wie eine Entscheidung nicht schon in sich, sondern
erst durch ihre echte Aufnahme in der Glaubensgemeinde, das ist im Vollzug des
Dialoges, ihren glidubigen Sinn hat. Die Erforschung der Méglichkeiten der Aufnahme
— und damit der Bedingungen des jeweils moglichen Glaubens — gehdrt zu den
aktuellen Aufgaben der Dogmatik. Man kann auch nicht behaupten, das alles sei
schon Aufgabe der Verkiindigung, als der konkreten Weisung zum rechten Vollzug
des Glaubens im Leben und zur Realisierung des Dialoges zwischen Gott und dem
Menschen. Dogmatik zielt natiirlich nicht auf eine bestimmte Einzelsituation, vielmehr
auf die Grundstrukturen personaler Existenz, die der Vollzug des Dogmas voraus-
setzt. Aber die Frage steht immer tragend im Hintergrund: Was bietet das Dogma
fiir die sinnvolle Lebensfiihrung des Menschen, auf welche Grundfragen gibt es eine
giiltige Antwort? Mit einer bloB intellektuellen Ausdeutung ist dem Dogma nicht
gedient.

Es ist ferner ohne weiters einzusehen, daf es zum Aufgabenkreis der Dogmatik
gehort, den Irrtum aufzudecken und abzuweisen, was jedoch nicht in seiner rein
negativen Bedeutung zu sehen ist. Auch in der Form der Abwehr muf als Grund-
element des Dialoges das ,,Horen” auf den anderen noch zu erkennen sein. Nur wer
ernst zu nehmen ist, verdient es auch, bei der Gegeniiberstellung mit der Wahrheit
angenommen oder zuriickgewiesen zu werden. Das Eingehen auf den Menschen,
grundgelegt in der Menschwerdung Christi, gehort somit zum Leitbild der Dogmatik.

III. Die Verkiindigung

Die Wahrheit will zu Wort, d. h. ,,zur Sprache” kommen. Sie will sich im Men-
schen und durch ihn ereignen. Die Dynamik des Gotteswortes (vgl. 2 Thess 3, 1)
verlangt nach der Aufnahme im Horer. Dann erst ereignet sich wirklich das Wort,
wenn ihm die Antwort folgt: Das Glauben aus dem Horen (R6m 10, 17). Das Ein-
gehen des Wortes in die Gemeinschaft der Menschen geschieht mit der Verkiindigung.

303



Sie verbiirgt und vermittelt die Gegenwart des Heilswortes®. Verkiindigung ist nicht
nur Rede, Ausruf, sondern die Einheit von Wort und Antwort in einer konkreten
Situation. Das ,,Sakrament” des Wortes will auch empfangen sein. Bei den Sakra-
menten bedeutet die ,Spendung” nicht eine mechanische Verteilung, sondern ,, Aus-
teilung der Geheimnisse Gottes” (1 Kor 4, 1), der ,,[Empfang” nicht nur die Entgegen-
nahme des Sakramentes, sondern zugleich und notwendig gibt sich der Empfinger
selbst durch das Sakrament weiter an Gott (darin ,bringt” er sich eigentlich weiter).
So bereitet Verkiindigung die volle Ankunft Christi vor, die uns seit seiner ersten
Ankunft im Fleische verpflichtet: ,,Wehe mir, wenn ich das Evangelium nicht ver-
kiindete!” (1 Kor 9, 16). Die Verkiindigung des Evangeliums ist identisch mit dem
Christein. Von der Erfiillung des Auftrages hiingt die Zukunft ab: ,Alles tue ich, um
des Evangeliums.willen, damit ich an ihm teilhabe” (1 Kor 9, 23).

Wie bei der Lehrverkiindigung im Dogma, so gilt auch hier: Gott und Mensch stehen
in dialogischer Beziechung, die Wahrheit hat Gott endgiiltig dem Menschen iiber-
eignet. Wie das ,,Urdogma” Christus, Wort und gehorsame Antwort in einem, so
gibt es Verkiindigung nur als die Verwirklichung dieses Christus-Geheimnisses. Wie
in Christus die Wahrheit des Menschen endgiiltig aufgeht, so bringt die Verkiindi-
gung den Menschen zu sich selbst, indem er der Wahrheit begegnet.

Das Wort der Wahrheit wird zur Sprache gebracht und mitten im Leben Ereignis.
Mit seiner Kirche macht sich der Herr selbst auf den Weg zur vollen Parusie der
Wahrheit. Verkiindigung ist darum das notwendige Wort fiir diese Zwischenzeit und
in der Relation zum ,Ende” ein relatives Wort — wie auch das Dogma —, nicht Ziel,
sondern Weg, mit dessen Fragwiirdigkeit und Miihsal beladen®.

Die eschatologisch orientierte Verkiindigung vermittelt zwischen der Zeit der Kirche
und dem noch verhiillten Eschaton. Sie stellt die Kirche des Wortes in der Nachfolge
ihres obersten Lehrers dar und durch den grundlegenden Heilsdialog zwischen Chri-
stus und der Kirche kann Gottes Gnadenwort bei uns ankommen.

IV. Verkiindigung der Kirche

Durch die Verkiindigung wird der Glaube geweckt. Wer glaubt, nimmt grundsitzlich
die ,,ganze Wahrheit” an (das Gegenteil ist die partielle Identifikation der Héresie).
Wie das Dogma die Wahrheit zum ganzen Heilsgeschehen in Beziehung bringt, so
mufl Verkiindigung inmitten des Lebens den ganzen Christus vergegenwirtigen: mit
Haupt und Gliedern. Nur dann wird Menschsein als Heil erfahren. Das heifit nicht,
da Verkiindigung nur , Existenz — Erhellung” wire, aber ohne Zweifel hat sie auch
diese therapeutische Funktion. Heil und heilen diirfen nicht auseinanderfallen. Nur
dann dient Verkiindigung wirklich der Menschwerdung des Menschen. Sie wei8 sich
der Welt, dem Leben, der Gesellschaft verpflichtet. Die Universalitit des Christen-
tums, die katholische Weite des Heilswortes, der unbegrenzte Horizont der neuen
Schopfung bricht mit ihr in unsere kleine Welt ein. Der Daseins-Raum des Men-
schen wird erweitert, zugleich in seiner Bedeutung als Vor-Raum des Ewigen sichtbar,
wie sich dies in den kerygmatischen Namen und Bildern der Kirche zeigt, vor allem in
dem heute wiederentdeckten Begriff ,,Volk Gottes”: In ihm kann die heilsgeschicht-
liche Bedeutung, der nach allen Seiten hin offene Horizont der Kirche wirksam werden.
Zur Vergangenheit hilt sie die Verbindung, indem sie die Werte der Tradition be-
wahrt, der Zukunft dient sie als Zeichen fiir das Reich Gottes, in der Gegenwart
stellt sie den ,,Ubergang” dar, die Pilgerschaft und Gemeinschaft mit allen Menschen.

¥ Mafigeblich fiir alle ,Theologie des Wortes” ist die Konstitution ,Dei Verbum” des
II. Vatikanums. Vgl. den Kommentar des LThK, Konzilsband II, Freiburg 1967; E. Stake-
meier, Die Konzilskonstitution iiber die gottliche Offenbarung, Paderborn 1966; O. Sem-
melroth / M. Zerwick, Vatikanum II iiber das Wort Gottes, Stuttgart 1966.

¢ Vgl. V. Schurr, Die Gemeindepredigt, in: Handbuch der Pastoraltheologie I, Freiburg 1964,
230—265. ,,Die Wortverkiindigung geschieht auf die Parusie des Herrn hin” (241).

304

43



Die Heilszeit ist zum universalen Lebensraum geworden, sein Bezugspunkt ist der
Punkt ,,Omega”, der auferstandene Herr. Das Leben des Menschen ist der einzigartige
nZeit-Raum” fiir die Begegnung mit Christus und allen Menschen. Die Verkiindigung
gilt den Nahen und Fernen, sie mifit alle Riume und Zeiten des Menschen aus.

Verkiindigung und kunstvoll gestaltetes Dogma zugleich ist auch die Symbolsprache
der Liturgie, in jener Unmittelbarkeit, die dem bildhaft eingestellten Menschen be-
sonders nahe kommt oder zumindest nahekommen sollte. Was die Dogmatik ,,Form
der Sakramente” nennt, darf freilich nicht mit den paar formelhaften Worten ver-
wechselt werden, die bei der Sakramentenfeier nach rituellem Gebrauch zu sprechen
sind. Mit der systematischen Einteilung in ,Materie und Form” darf man es sich
bei der Erklirung der Sakramente nicht zu leicht machen. Das ,,0pus operatum® ist
kein in sich abgeschlossener magischer Zirkel, sondern gehdrt in den umfassenden
Lebenskreis des Menschen. In den spirlichen Elementen, die heute kaum mehr als
Zeichen dienen konnen, findet sich doch die ganze materielle und geistige Welt des
Menschen verdichtet. Die Verkiindigung durch die Liturgie, durch ihre Symbole und
Sprache, muf} die plurale Einheit der Welt wiedergeben. Zur Welt gehéren aber nicht
nur die eben greifbaren Riume, sondern auch alles Kommende; also die Geschichte in
allen Dimensionen. Von der Protologie bis zur Eschatologie zieht sich das Geheimnis
durch, kein Raum bleibt hier ausgeklammert, auch im tiglichen Umgang mit der
Welt wird Christus verkiindet. So etwa versteht es die existentielle Theologie, die
sich am Leben und Leiden dieser Welt orientiert. Fiir die induktive Darstellung und
Verkiindigung fehlen uns freilich weithin noch die angemessenen Kategorien, ja selbst
die Grundelemente einer empirischen Sprache’. Damit sind wir wieder bei dem Thema,
das wir oben schon anzudeuten versuchten.

Dogma und Verkiindigung sind mit ihrem Wort-Dienst auf das universale Ziel der
Kirche ausgerichtet: Auf den unverhiillten Tag des Herrn, der jetzt schon in unserer
Gegenwart aufleuchtet. Dogma als Verkiindigung und als Lebensvollzug der Kirche
bringt die Wahrheit ,,zur Sprache” und Licht in das Dunkel. Verkiindigung als Dogma
setzt die Ankunft des ewigen Wortes in der Welt des Menschen fort.

Der entscheidende Antrieb zur Sprachwerdung des Wortes geht vom Heiligen Geist,
dem Geist der Endzeit aus, der fiir die Kirche das Bleiben in der Wahrheit und in
diesem Sinne die gnadenhafte Unfehlbarkeit verheiflt. Daher ist jede Art von christ-
licher Verkiindigung Pneumatologie, d. h. Kunde vom und des Pneumas. Wenn wir
das Lehren Christi in seiner soteriologischen Bedeutung unseren Betrachtungen zu-
grunde legten und die Kirche als die Jiinger-Gemeinde unseres obersten Lehrers sehen
— was allein eine tragende Begriindung fiir Lehre und Lernen in der Kirche ist —, so
war das immer schon ,Pneumatologie”. Vielleicht lag es eben an der mangelhaften
Pneumatologie vergangener Dogmatiken (nicht der Dogmen!), daf Christi Wort-
Dienst und damit die christologische Begriindung aller Verkiindigung nicht gebiih-
rende Beriicksichtigung fand? Nur zum Abschluf unserer Uberlegungen seien einige
Hinweise weitergegeben, die von selbst zur tieferen Meditation dringen und die
Lehr-Gestalt unserer Verkiindigung verstehen lassen.?

7 Unter den ,,gesellschaftsbezogenen” Theologen ragt in jiingster Zeit der in Wien wirkende
reformierte Dogmatiker Kurt Liithi hervor: Theologie als Dialog mit der Welt von heute,
Freiburg 1971. Er erfaft die Dimension der Geschichte als wichtige Bedingung jedes
Dialoges. Nicht nur ,Personen” miissen miteinander reden, sondern auch Gruppen,
Staaten, Organisationen.

8 Zu den bedeutendsten Pneumatologen unserer Zeit zihlt H. Miihlen, dessen Werk immer
um die vertiefte Schau der pneumatischen Wirklichkeit bemiiht ist. So vor allem sein
funds;mentales Buch: Una mystica Persona, Paderborn 1964 (2., wesentlich erw. Auflage
1967.).

® Die Ausarbeitung dieses Themas ist einer groferen Arbeit vorbehalten, fiir die der Ver-
fasser dieses Artikels die Bausteine eben sammelt.

2 305



Gerade als Lehrer ist Christus das Urbild des Pneumatikers, des Geisterfiillten, ganz
der Wahrheit offen und mit ihr identisch, sein Wort, er selbst als Wort, die voll-
endete Manifestation des Geistes (vgl. 2 Kor 3, 17: ,,Der Herr ist der Geist”). In der
Synagoge von Nazareth erinnerte Jesus an das Isaias-Wort iiber den Messias (61,
1f): ,Geist des Herrn liegt iiber mir, darum hat er mich gesalbt, Armen die Froh-
botschaft zu bringen. Gesandt hat er mich, Gefangenen Befreiung und Blinden das
Gesicht zu kiinden, Gebrochene in Freijheit zu entlassen, ein Gnadenjahr des Herrn
auszurufen!” (Lk 4, 18 f). Darin ist der Lebensauftrag des Herrn zusammengefafSt
und als ein Werk des Geistes ausgelegt. Frohbotschaft ausrichten heifit: Den Glauben
aufrichten, die Armen selig machen durch die Gabe des Geistes, die Wahrheit iiber
Leben und Tod, den Sinn des Lebens zeigen.

Dogma und Verkiindigung vermitteln das Wort der Wahrheit in ihrer Sprache. Daf§
sie auch die Sprache der Welt sei, ist eine Forderung der universalen Wahrheit.

Literatur zum Thema

Die folgende Zusammenstellung, an der sich auch unsere Uberlegungen orientierten,
dient dem Zwedk eines ,Literaturberichtes”, der die zwei vorausgehenden (vgl. ThPQ
118 [1970] 276 £ und 119 (1971) 351—354) ergénzen kann.

1. Zum Dogma im allgemeinen: W. Kasper, Dogma unter dem Wort Gottes, Mainz
1965 (eine Deutung in heilsgeschichtlicher Sicht); Ders.,, Methoden der Dogmatik,
Miinchen 1967. W. Pannenberg, Was ist eine dogmatische Aussage? In: Grundfragen
systematischer Theologie. Gottingen 1967 (P. ist zur Zeit der bedeutendste prote-
stantische Systematiker, der vor allem das Aufeinanderbezogensein von Historie und
Hermeneutik neu darstellen will). J. Ratzinger, Zur Frage nach der Geschichtlichkeit
der Dogmen, in: Martyria, Leiturgia, Diakonia (FS f. H. Volk), Mainz 1969, 59—70.
P. Schoonenberg, Die Interpretation des Dogmas, Diisseldorf 1969 (mit konkreten
Beispielen, wie alles bei S. praxisbezogen ist). O. Semmelroth, Die Dogmen und ihre
Funktionen, in: Theol. Akademie VI, Frankfurt 1969, 29—49. G. S6ll, Dogma und
Dogmenentwicklung, Freiburg 1971. J. Nolte, Dogma in Geschichte, Freiburg 1971.

2. Zum Thema Wahrheit: J. Méller, Wahrheit, in: Sacramentum Mundi IV (1969),
1223—1232 (Lit.). H. Grass, Der theologische Pluralismus und die Wahrheitsfrage, in:
Theologie und Kritik, Géttingen 1969, 71—92 (iiber die rechte Anwendung der ,,Rela-
tivitit” auf das Wahrheitsproblem). B. Welte, Uber den Sinn von Wahrheit im
Bereich des Glaubens, in: Die Zeit Jesu, Freiburg 1970 (W. denkt Heidegger in
schopferischer Freiheit nach und nimmt das Fragen nach Wahrheit als Urbewegung
des Menschen in die theologische Anthropologie auf). In die umfassende Problematik
des Anspruches der Wahrheit in der Geschichtlichkeit des Menschen gehort auch die
Diskussion um das Buch von H. Kiing, Unfehlbar? Eine Anfrage, Einsiedeln 1970
(mit der zunichst provozierenden Behauptung, es konne keine unfehlbaren ,Sitze”
geben, was sich in der immer noch fortgefiihrten Diskussion mehr und mehr als ein
sprachphilosophisches Problem zeigt, worauf freilich katholische Theologie bis vor
kurzem kaum geriistet war!). Dazu die Diskussionen: K. Rahner (Hg.), Zum Pro-
blem der Unfehlbarkeit, Freiburg 1971; A. Kolping, Unfehlbar? Eine Antwort (Theol.
Brennpunkte 28), Frankfurt 1971.

3. Zum Thema Sprache: Gerade die von H. Kiing aufgegriffene und konkret ange-
wandte Fragestellung (im Sinne der , Infragestellung”) verweist uns auf die auch im
katholischen Bereich beginnenden Versuche einer Sprachphilosophie, die in ihrer
theologischen Bedeutung gar nicht hoch genug veranschlagt werden kénnen. Sie wer-
den in Beziehung zu einer ,Neuen Hermeneutik” gesetzt, obwohl man bei ihr schon
wieder von einer Krise spricht. Zur ersten Orientierung dienen bestens folgende
Beitrige: K. Lehmann, Hermeneutik, in: Sacramentum Mundi II (1968), Sp. 676—684
(sowohl im LThK? als auch im ,Handbuch theologischer Grundbegriffe”, 1962, fehlt

306

tm



noch ein systematischer Artikel dariiber!). E. Feil, Zur hermeneutischen Diskussion
in Philosophie und Theologie, in: HerKorr 26 (1972) 294—301 (eine ,,Bestandsaufnahme
neuerer Katholischer Veroffentlichungen”, die vor allem auch den problemgeschicht-
lichen Hintergrund gut ausleuchtet). Die dadurch angeregte und durchfithrbare ,Sprach-
kritik (in Auseinandersetzung mit analytischer Philosophie, kritischer Theorie und
politischer Theologie) nimmt vor allem E. Schillebeeckx erfolgreich und mutig auf
in seinem Buch: Glaubensinterpretation. Beitrige zu einer hermeneutischen und kri-
tischen Theologie, Mainz 1971. Er zeigt, wie Theologie ein Verstindnis von ,,Sprache”
immer schon voraussetzt und es immer mit einer in sprachlichen Dokumenten ent-
haltenen Wirklichkeitsinterpretation zu tun hat. Sein Grundanliegen: Nur durch die
entsprechende Praxis (Orthopraxie) kann der Glaube verifiziert werden. Hier wird
Sprache ganz ernst genommen (wohl angeregt durch die immer noch fruchtbare
Sprachontologie Heideggers) als eine Lebensform, die von gesellschaftlicher Relevanz
und nur im Rahmen einer gesellschaftlichen Institution méglich ist. Es ist leicht abzu-
sehen, was dieses ,,Sinnkriterium der Praxis” z. B. fiir das kirchlich verfate Dogma
zu bedeuten hat. Ich suchte einiges davon im vorausgehenden Aufsatz zu zeigen. —

Als erste monographische Behandlung des Themas ist zu nennen: W. A. de Pater,
Theologische Sprachlogik, Miinchen 1971 (der Autor, Professor in Léwen, untersucht
das theologische Sprechen mit den Mitteln der analytischen Philosophie der Nach-
kriegszeit). Hier wird auch die ,,Sprache der Verkiindigung” neu zum Problem, wie
wir anzudeuten suchten. Dazu: A. Grabner-Haider, Sprachentwertung in den Kirchen.
Einsiedeln 1971.

KARL FRIELINGSDORF

Die Bedeutung der empirischen Wissenschaften fiir den Religions-
unterricht
L. Einleitung

Seit einigen Jahren ist der Religionsunterricht (RU.) an den &ffentlichen Schulen der
Bundesrepublik ins Kreuzfeuer der Meinungen geraten. Als ein alarmierendes Zeichen
werden allgemein die steigenden Abmeldungsziffern vom RU betrachtet. Im Raum
Frankfurt haben sich z. B. im letzten Jahr in der Oberstufe der Gymnasien 40 Pro-
zent und mehr der katholischen Schiiler vom RU abgemeldet!.

Neben dieser Austrittsbewegung setzt sich ein groBer Teil der Schiiler ernsthaft mit
dem RU auseinander. Denn die Mehrzahl der Schiiler will den RU nicht einfach
abschaffen. Aber sie will einen RU, der anders ist als der traditionelle. Der herk6mm-
liche RU muB8 umfunktioniert werden, damit er wieder funktioniert!

Die Forderungen der Schiiler lassen sich in folgenden Stichworten zusammenfassen:
Statt dogmatischer Belehrung sachliche Information und Anleitung zu kritischer Aus-
einandersetzung mit dem Christentum und den Weltreligionen; Orientierung iiber
die philosophischen Grundlagen der Religion, iiber gesellschaftliche, kulturelle und
politische Fragestellungen der Gegenwart. Erst dann folgen biblische Theologie, Dog-
matik, Kirchengeschichte. Kritische Reflexion iiber das Christentum und Gegenwarts-
fragen stehen eindeutig an erster Stelle der Forderungen?2.

1 Nach einer Erhebung des Amtes fiir Katholische Religionspiddagogik. Frankfurt 1971. Die-
ser Beitrag wurde in etwas verinderter Form als Erdffnungsvorlesung des Studienjahres
1971/72 an der Phil.-Theol. Hochschule St. Georgen gehalten.

2 Zum Beispiel 4 (1969), 17.

200 307



