
noch ein systematischer Artikel darüber‘!). Feil, Zur hermeneutischen Diskussion
Philosophie und Theologie, in: HerKorr 26 (1972) 294—301 (eine „Bestandsaufnahme

katholischer Veröffentlichungen“, die OT allem auch den problemgeschicht-
lichen Hintergrund gut ausleuchtet). Die dadurch angeregte und durchführbare „Sprach-

(in Auseinandersetzung mıiıt analytischer Philosophie, kritischer Theorie und
politischer Theologie) nımmt lem Schillebeeckx erfolgreich und mutig auf

seinem Bu  D Glaubensinterpretation. Beiträge Z einer hermeneutischen und kri-
tischen Theologie, Mainz 1971 zeigt, wIe Theologie eın Verständnis . „Sprache”
ımmer schon voraussetzt und s ımmer mut eıner sprachlichen Dokumenten ent-
haltenen Wirklichkeitsinterpretation ZUu {l hat. Sein Grundanliegen: Nur durch die
entsprechende TAaXıs5 (Orthopraxie) der Glaube erifiziert werden. Hier wird
Sprache ernst geNOMUNEN (wohl angeregt durch die ımmer noch truchtbare
Sprachontologie Heideggers) eiıne bensform, die von gesellschaftlicher Relevanz
und HUr Rahmen einer gesellschaftlichen stitution mög ist Es ist eicht ab7ı1-
sehen, Wäas dieses „Sinnkriterium der Pr.  'aX15  S4 das kirchli: verfaßte Dogma

bedeuten at. suchte es davon vorausgehenden Aufsatz ZUu en.
Als monographische Behandlung des Themas ist zu nennen;: de Pater,
Theologische Sprachlogik, München 19  N (der Autor, Professor Löwen, untersucht
das theologische Sprechen mıit den Mitteln der analytischen Philosophie der Nach-
kriegszeit). 1er wird auch clie „Sprache der Verkündigung“ nNeu Z1 Problem, wıe
WIT anzudeuten suchten Dazu: Grabner-Haider, Sprachentwertung den Kirchen.
Einsiedeln 1971

ARL EL  SD  RF

Die Bedeutung der empirischen Wiıssenschaften für den Relıgions-
unterricht

Einleitung
Seit einigen Jahren ist der Religionsunterricht RU.) an  . den Ööffentlichen Schulen der
Bundesrepublik 115 Kreuzfeuer der Meinungen geraten. Als eın alarmierendes Zeichen
werden allgemein die steigenden Abmeldungsziffern E  > betrachtet. Im Kaum
Frankfurt haben sich 177 etzten Jahr der Oberstufe der Gymnasien Pro-
zent und mehr der katholischen Schüler VOoIn abgemeldet!
eben dieser Austrittsbewegung Ge sich eın großer Teil der Schüler ernsthaft mıiıt
dem aııseinander. Denn die Mehrzahl der Schüler will den nich;  en einfach
abschaffen. ber S1e will einen RU, der anders 1st als der traditionelle. Der herkömm-
liche muß umfunktioniert werden, damit wieder £unktioniert !
Die Forderungen der Schüler lassen sich 1n folgenden Stichworten zusammenfassen:
Gtatt dogmatischer Belehrung sachliche Information und Anleitung Zu kritischer Aus-
einandersetzung mit dem Christentum und den Weltreligionen; Orientierung über
die philosophischen Grundlagen der Religion, ae‘  ber gesellschaftliche, elle und
politische Fragestellungen der Gegenwart Erst dann folgen biblische Theologie, Dog-
matik, Kirchengeschichte. Kritische Reflexion ber das Christentum und Gegenwarts-
fragen stehen eindeutig erster Gtelle der Forderungen?.

1 Nach einer rhebung des 5  tes Ka Religionspädagogik. Frankfurt 19571. Die-
eitrag wurde etwas veränderter Form als Eröffnungsvorlesung des Studienjahres

1971/72 der Phil.-Theol Hochschule Gt Georgen
Zum Beispiel <n  “ (1969),

20° 307

... 

noch ein systematischer Artikel darüber!). E. Feil, Zur hermeneutischen Diskussion 
in Philosophie und Theologie, in: HerKorr 26 (1972) 294-301 (eine „Bestandsaufnahme 
neuerer katholischer Veröffentlichungen", die vor allem auch den problemgeschicht­
lichen Hintergrund gut ausleuchtet). Die dadurch angeregte und durchführbare „Sprach­
kritik (in Auseinandersetzung mit analytischer Philosophie, kritischer Theorie und 
politischer Theologie) nimmt vor allem E. Schillebeeckx erfolgreich und mutig auf 
in seinem Buch: Glaubensinterpretation. Beiträge zu einer hermeneutischen und kri­
tischen Theologie, Mainz 1971. Er zeigt, wie Theologie ein Verständnis von „Sprache" 
immer schon voraussetzt und es immer mit einer in sprachlichen Dokumenten ent­
haltenen Wirklichkeitsinterpretation zu tun hat. Sein Grundanliegen: Nur durch die 
entsprechende Praxis (Orthopraxie) kann der Glaube verifiziert werden. Hier wird 
Sprache ganz ernst genommen (wohl angeregt durch die immer noch fruchtbare 
Sprachontologie Heideggers) als eine Lebensform, die von gesellschaftlicher Relevanz 
und nur im Rahmen einer gesellschaftlichen Institution möglich ist. Es ist leicht abzu­
sehen, was dieses „Sinnkriterium der Praxis" z. B. für das kirchlich verfaßte Dogma 
zu bedeuten hat. Ich suchte einiges davon im vorausgehenden Aufsatz zu zeigen. -
Als erste monographische Behandlung des Themas ist zu nennen: W. A. de Pater, 
Theologische Sprachlogik, München 1971 (der Autor, Professor in Löwen, untersucht 
das theologische Sprechen mit den Mitteln der analytischen Philosophie der Nach­
kriegszeit). Hier wird auch die „Sprache der Verkündigung" neu zum Problem, wie 
wir anzudeuten suchten. Dazu: A. Grabner-Haider, Sprachentwertung in den Kirchen. 
Einsiedeln 1971. 

KARL FRIELINGSDORF 

Die Bedeutung der empirischen Wissenschaften für den Religions­
unterricht 
I. Einleitung 

Seit einigen Jahren ist der Religionsunterricht (RU.) an den öffentlichen Schulen der 
Bundesrepublik ins Kreuzfeuer der Meinungen geraten. Als ein alarmierendes Zeichen 
werden allgemein die steigenden Abmeldungsziffern vom RU betrachtet. Im Raum 
Frankfurt haben sich z. B. im letzten Jahr in der Oberstufe der Gymnasien 40 Pro­
zent und mehr der katholischen Schüler vom RU abgemeldet1• 

Neben dieser Austrittsbewegung setzt sich ein großer Teil der Schüler ernsthaft mit 
dem RU auseinander. Denn die Mehrzahl der Schüler will den RU nicht einfach 
abschaffen. Aber sie will einen RU, der anders ist als der traditionelle. Der herkömm­
liche RU muß umfunktioniert werden, damit er wieder funktioniert 1 
Die Forderungen der Schüler lassen sich in folgenden Stichworten zusammenfassen: 
Statt dogmatischer Belehrung sachliche Information und Anleitung zu kritischer Aus­
einandersetzung mit dem Christentum und den Weltreligionen; Orientierung über 
die philosophischen Grundlagen der Religion, über gesellschaftliche, kulturelle und 
politische Fragestellungen der Gegenwart. Erst dann folgen biblische Theologie, Dog­
matik, Kirchengeschichte. Kritische Reflexion über das Christentum und Gegenwarts­
fragen stehen eindeutig an erster Stelle der Forderungen2• 

1 Nach einer Erhebung des Amtes für Katholische Religionspädagogik. Frankfurt 1971. Die­
ser Beitrag wurde in etwas veränderter Form als Eröffnungsvorlesung des Studienjahres 
1971/72 an der Phil.-Theol. Hochschule St. Georgen gehalten. 

1 Zum Beispiel 4 {1969), 17. 

307 



Dieser „Aufstand der Schüler ‚gen den ve wIıe der evangelische Religionspädagoge
Kittel dieses Phänomen nennt, hat zweifellos auch dazu geführt, A jenseits der

nicht immer sachlich geführten Öffentlichen Diskussion über den den letzten
Jahren eın intensives Fachgespräch ınter den Religionspädagogen begonnen hat In
diesen Gesprächen wird der Auseinandersetzung mıt den empirischen Wissenschaften
eın hervorragender Platz eingeraäumt.

Der Einfluß der Humanwissenschaften auf den Religionsunterricht
L. Spricht heute von einer empirischen Wende RU, ist damit erster
Linie eine bessere Kenntnis und Kontrolle der religionspädagogischen Wirklichkeit mit
erfahrungswissenschaftlichen Mitteln gemeint. Im Vergleich mıiıt den USA und Frank-
reich etwa ist der Einbruch der empirischen Wissenschaften die deutsche Religions-
pädagogik relativ späat erfolgt. Der Hauptgrund dieser erzögerung dürfte die W15SSsSenNn-
schaftstheoretische Nähe der modernen GSozialwissenschaften zZ1  UL Positivismus und
Neo-Behaviorismus seın und die amıit verbundene Furcht mancher Religionspädago-

Pine empirische Wende se1l gleichbedeutend mıit der Anerkennung dieser O0S1-
onen. Da umgekehrt nich!  ;n wenige Humanwissenschaftler der Religionspädagogik wıe
der gesamten eologie vorwerten, G1 schließe von der Norm auf die Realität und
ce1l deshalb realitätsblind, stehen auch hier einer Zusammenarbeit G-  rr geringe
ideologische Widerstände Wege
Der orwurf eıner gewissen Realitätsblindheit trifft auf die traditionelle Religions-
pädagogik unNnseres ahrhunderts noch weitgehend zı Denn auf dem Hintergrund
einer langen christlichen Bildungsgeschichte wird hier £e1its die Theologie als
Norm- und Leitwissens: der Pädagogik begriffen (Göttler, Pfliegler, OPpP bzw.
versteht sich die eologie selbst als Heilspädagogik (Bemberg, Peil, Heuser). Die
Theologie als ‚OIMa normans“”“ entwirft eın 2ens! und steckt damit den
Horizont ab, auf den alle Antworten und Verhaltensweisen bezogen S1N!  d.
Erziehung wird „Heilswille Kind” definiert (Eggersdorfer) und wird SO celbst

Heilsgeschehen, dem Gott der eigentliche Erzieher ist. „Fast ausschließ-
idealen Zielgedanken orjentiert, blieb dieser weithin theologisch unter-

baute Metaphysik und damit SCe1N! Grundlagen her ungeschichtlich“®
Ebensowenig ist der darauffolgenden kerygmatisch und biblisch Orjentierten reli-
gionspädagogischen Epoche 15 die jüngste eit iınein gelungen, die Ergebnisse
der Humanwissenschaften zu egrieren. Die Bibelunterricht angewandte histo-
risch-hermeneutische Methode beschränkt G1| der Erforschung der Praxis cehr
au die Realität historischen exten. ] fehlt weithin die kritis:  Q beobachtende
Kontrolle der religionspädagogischen Wirklichkeit.

möchte usdrücklich betonen, laß hier nicht un eiıne Abwertung der religions-
pädagogischen Tradition geht Vielmehr soll der eg nspruch dieser Tradition

Hinblick auf die Erkenntnisse der empirischen Wissenschaften UNSeTel eit kri-
tisch überprüft werden.
Um das Nebeneinander VO Theorie und Pra:  X15 eın rational überprüfbares uein-
ander und Miteinander umzuwandeln, bedarf£ der aber einer kritischen Theo  rne,
LUn e11nNe methodologischen und wissenschaftstheoretischen Probleme angehen zZzu kön-
nen. Wenn Realitätsforschung Seın will, dann die religionspädagogische
Wirklichkeit NUuUr mit Hilfe der Humanwissenschaften analysieren. aber: Der

- dann e1ne ene kritische Theorie zı  C gewinnen, v ET SeiINe geistes-
wissenschaftlichen Methoden durch empirische erganzt. Anders kann er sich nicht
den Maßstäben orientieren, die der Erziehung und Bildung eute erprobt werden.

Feifel, Religionspädagogische Realitätskontrolle. In (1970), 327

308

Dieser „Aufstand der Schüler gegen den RU", wie der evangelische Religionspädagoge 
H. Kittel dieses Phänomen nennt, hat zweifellos auch dazu geführt, daß jenseits der 
nicht immer sachlich geführten öffentlichen Diskussion über den RU in den letzten 
Jahren ein intensives Fachgespräch unter den Religionspädagogen begonnen hat. In 
diesen Gesprächen wird der Auseinandersetzung mit den empirischen Wissenschaften 
ein hervorragender Platz eingeräumt. 

II. Der Einfluß der Humanwissensdtaften auf den Religionsunterridtt 

1. Spricht man heute von einer empirischen Wende im RU, so ist damit in erster 
Linie eine bessere Kenntnis und Kontrolle der religionspädagogischen Wirklichkeit mit 
erfahrungswissenschaftlichen Mitteln gemeint. Im Vergleich mit den USA und Frank­
reich etwa ist der Einbruch der empirischen Wissenschaften in die deutsche Religions­
pädagogik relativ spät erfolgt. Der Hauptgrund dieser Verzögerung dürfte die wissen­
schaftstheoretische Nähe der modernen Sozialwissenschaften zum Positivismus und 
Neo-Behaviorismus sein und die damit verbundene Furcht mancher Religionspädago­
gen, eine empirische Wende sei gleichbedeutend mit der Anerkennung dieser Posi­
tionen. Da umgekehrt nicht wenige Humanwissenschaftler der Religionspädagogik wie 
der gesamten Theologie vorwerfen, sie schließe von der Norm auf die Realität und 
sei deshalb realitätsblind, stehen auch hier einer Zusammenarbeit nicht geringe 
ideologische Widerstände im Wege. 

Der Vorwurf einer gewissen Realitätsblindheit trifft auf die traditionelle Religions­
pädagogik unseres Jahrhunderts noch weitgehend zu. Denn auf dem Hintergrund 
einer langen christlichen Bildungsgeschichte wird hier einerseits die Theologie als 
Norm- und Leitwissenschaft der Pädagogik begriffen (Göttler, Pfüegler, Bopp) bzw. 
versteht sich die Theologie selbst als Heilspädagogik (Bemberg, Peil, Heuser). Die 
Theologie als „norma normans" entwirft ein Menschenbild und stedct damit den 
Horizont ab, auf den hin alle Antworten und Verhaltensweisen vorweg bezogen sind. 
Erziehung wird als „Heilswille am Kind" definiert (Eggersdorfer) und wird so selbst t; 
zu einem Heilsgeschehen, in dem Gott der eigentliche Erzieher ist. ,,Fast ausschließ-
lich am idealen Zielgedanken orientiert, blieb dieser RU weithin theologisch unter-
baute Metaphysik und damit von seinen Grundlagen her ungeschichtlich"3• 

Ebensowenig ist es der darauffolgenden kerygmatisch und biblisch orientierten reli­
gionspädagogischen Epoche bis in die jüngste Zeit hinein gelungen, die Ergebnisse 
der Humanwissenschaften zu integrieren. Die im Bibelunterricht angewandte histo­
risch-hermeneutische Methode beschränkt sich in der Erforschung der Praxis zu sehr 
auf die Realität in historischen Texten. Es fehlt weithin die kritisch beobachtende 
Kontrqlle der religionspädagogischen Wirklichkeit. 

Ich möchte ausdrüdclich betonen, daß es hier nicht um eine Abwertung der religions­
pädagogischen Tradition geht. Vielmehr soll der legitime Anspruch dieser Tradition 
im Hinblidc auf die Erkenntnisse der empirischen Wissenschaften unserer Zeit kri­
tisch überprüft werden. 

Um das Nebeneinander von Theorie und Praxis in ein rational überprüfbares Zuein­
ander und Miteinander umzuwandeln, bedarf der RU aber einer kritischen Theorie, 
um seine methodologischen und wissenschaftstheoretischen Probleme angehen zu kön­
nen. Wenn RU Realitätsforschung sein will, dann kann er die religionspädagogische 
Wirklichkeit nur mit Hilfe der Humanwissenschaften analysieren. D. h. aber: Der RU 
vermag nur dann eine eigene kritische Theorie zu gewinnen, wenn er seine geistes­
wissenschaftlichen Methoden durch empirische ergänzt. Anders kann er sich nicht an 
den Maßstäben orientieren, die in der Erziehung und Bildung heute erprobt werden. 

3 E. Feifel, Religionspädagogische Realitätskontrolle. In: KatBl 95 (1970), 322 ff. 

308 



Inzwischen hat auch der deutsche damit begonnen, sich an den empirischen
Maßstäben und Kriterien ZU orjentieren. Dabei geht ın der sogenannten empiri-
schen Wende der Religionspädagogik zuerst die „Dimension des Verhaltens 1m
Lehren und ernen“. Bei der Bestimmung der Bildungs- und Erziehungswirklichkeit
sind eben der empirischen Anthropologie die Soziologie, die Entwicklungs-, Sozial-
und Tiefenpsychologie wichtig, Wissenschaften, die sich alle muift den individuellen
und sozialen Verhaltensweisen des enschen beschäftigen. Ebenso bedeutsam sind
die lernpsychologischen Erkenntnisse, die etwa auf die edeutung der Motivation und
die Gleichzeitigkeit rationalen und emotionalen Lernens SOWIE auf die Lernstörungen
hinweisen.
Die Kybernetik eröffnet durch ihre Informationsverarbeitung, Steuerung und Regelung
das Feld technisch programmierter Unterweisung, während die Kommunikationsfor-
schung die Erziehungs- und Bildungswirklichkeit un dem Aspekt mitmenschlicher
Verständigung und Einflußnahme untersucht‘.
Wir onnen hier IUr einigen Beispielen exemplaris: zeigen, WIe csich diese emp1-
sche Wende auswirkt und wıe 95 zZzu einer fruchtbaren Zusammenarbeit
mir den Humanwissenschaften kommen kann.

Die Curriculumrevision 1771 Religionsunterricht
(1) {ÜDer Jh. geläufige Begriff „Curriculum“” ıst ber die angloamerikanische
Forschung von Robinsohn wieder bei 5 eingeführt worden. Wir verwenden
hier den Begriff Curriculum® integralen S5inne, bezogen auf die Lernziele,
Lerninhalte, Lernorganisation und das Instrumentarium der Lernkontrolle ZUX Über-
prüfung der Lernleistungen der Schüler wıe der Leistungsfähigkeit des Curriculum
selbst. Für diesen Begriffsgebrauch ist einmal ausschlaggebend die ‚„Interdependenz
zwischen den Zielen, Inhalten, en, Verfahrensweisen und Medien des Unter-
chts SOWIe der Gesichtspunkt der Kontrollierbarkeit”®. Dazu ist @5 aber erforderlich,
1a die Lernziele operationalisierbar sind und 11UT auf die anthropologischen
und sozialen Voraussetzungen des Lernens überprüft und PU bestimmt werden.
Da weiterhin Zusammenhang zwischen den Lernzielen, ihrer Begründung und
den entsprechenden Lernerfahrungen besteht, ..  sen die Lernziele S{  (} formuliert Sein,

61@e beobachtbar und kontrollierbar sind.
(2) Das sich celbst regulierende Curriculum ist der ybernetischen Denkweise
entiert, die einem Regelkreis durch „Feedback“”, durch informative Rück-
oppelung ständigen Kontakt muit der Lernwirklichkeit hält. Die meıisten der bisher
entwickelten Modelle gehen davon aus, 1a8

„das allgemeine Erziehungsziel ist, den einzelnen ZUT Bewältigung von Lebens-
situatiıonen ausSzustiattien,

e1ıne so Ausstattung durch den Erwerb von Qualifikationen und Dispositionen
erfolgt und

cl  1e5se Qualifikationen wiederum durch die verschiedenen Elemente des Curriculum
vermittelt werden‘.

A Feifel, Religionspädagogische Realitätskontrolle, 329,
5 Vgl dazıu Achtenhagen, eyer, Curriculumforschung: Analyse und Konstruktion.
in Achtenhagen, Meyer (Hg.), Curriculumrevision, Möglichkeiten und (‚renzen.
München 1971, f; B, Robinsohn, Bildungsreform als evision des Curriculum. Neu-
wied 91971 Zeitschrift für Pädagogik 71), Curriculum Theorie und Entwicklung
mit Beiträgen vVvVon Nipkowv, Frey, Schmidt, Moser U, “ I, ; K'na
Curriculumforschung und Lehrplanreform. In Neue Sammlung (1969) 169—185;

Zimmer, Zur Bedeutung der Humanwissenschaften die Curriculumforschung und
-entwicklung. In Rundgespräch, Sonderheft (1969) 41—53

Ö Nipkow, Curriculumdiskussion. In Zeitschrift für Pädagogik 7]'I 2
i Robinsochn, Bildungsreform, O

30

Inzwischen hat auch der deutsche RU damit begonnen, sich an den empirischen 
Maßstäben und Kriterien zu orientieren. Dabei geht es in der sogenannten empiri­
schen Wende der Religionspädagogik zuerst um die „Dimension des Verhaltens im 
Lehren und Lernen". Bei der Bestimmung der Bildungs- und Erziehungswirklichkeit 
sind neben der empirischen Anthropologie die Soziologie, die Entwicklungs-, Sozial­
und Tiefenpsychologie wichtig, Wissenschaften, die sich alle mit den individuellen 
und sozialen Verhaltensweisen des Menschen beschäftigen. Ebenso bedeutsam sind 
die lernpsychologischen Erkenntnisse, die etwa auf die Bedeutung der Motivation und 
die Gleichzeitigkeit rationalen und emotionalen Lernens sowie auf die Lernstörungen 
hinweisen. 
Die Kybernetik eröffnet durch ihre Informationsverarbeitung, Steuerung und Regelung 
das Feld technisch programmierter Unterweisung, während die Kommunikationsfor­
schung die Erziehungs- und Bildungswirklichkeit unter dem Aspekt mitmenschlicher 
Verständigung und Einflußnahme untersucht'. 
Wir können hier nur an einigen Beispielen exemplarisch zeigen, wie sich diese empi­
rische Wende im RU auswirkt und wie es zu einer fruchtbaren Zusammenarbeit 
mit den Humanwissenschaften kommen kann. 

2. Die Curriculumrevision im Religionsunterricht 
(1) Der im 18. Jh. geläufige Begriff „Curriculum" ist über die angloamerikanische 
Forschung von 5. B. Robinsohn wieder bei uns eingeführt worden. Wir verwenden 
hier den Begriff Curriculum5 im integralen Sinne, d. h. bezogen auf die Lernziele, 
Lerninhalte, Lernorganisation und das Instrumentarium der Lernkontrolle zur Ober­
prüfung der Lernleistungen der Schüler wie der Leistungsfähigkeit des Curriculum 
selbst. Für diesen Begriffsgebrauch ist einmal ausschlaggebend die „Interdependenz 
zwischen den Zielen, Inhalten, Strukturen, Verfahrensweisen und Medien des Unter­
richts sowie der Gesichtspunkt der Kontrollierbarkeit"6• Dazu ist es aber erforderlich, 
daß die Lernziele operationalisierbar sind und stets nur auf die anthropologischen 
und sozialen Voraussetzungen des Lernens hin überprüft und neu bestimmt werden. 
Da weiterhin ein Zusammenhang zwischen den Lernzielen, ihrer Begründung und 
den entsprechenden Lernerfahrungen besteht, müssen die Lernziele so formuliert sein, 
daß sie beobachtbar und kontrollierbar sind. 

(2) Das sich selbst regulierende Curriculum ist an der kybernetischen Denkweise 
orientiert, die in einem Regelkreis durch „Feedbadc", d. h. durch informative Rüdc­
koppelung ständigen Kontakt mit der Lernwirklichkeit hält. Die meisten der bisher 
entwidcelten Modelle gehen davon aus, daß es 

1. ,,das allgemeine Erziehungsziel ist, den einzelnen zur Bewältigung von Lebens­
situationen auszustatten, 
2. eine solche Ausstattung durch den Erwerb von Qualißkationen und Dispositionen 
erfolgt und 
3. diese Qualifikationen wiederum durch die verschiedenen Elemente des Curriculum 
vermittelt werden"1• 

4 E. Feifel, Religionspädagogische Realitätskontrolle, 329. 
5 Vgl. dazu F. Achtenhagen, H. L. Meyer, Curriculumforschung: Analyse und Konstruktion. 

In: F. Achtenhagen, H. L. Meyer (Hg.), Curriculumrevision, Möglichkeiten und Grenzen. 
München 1971, 11 f; 5. B. Robinsohn, Bildungsreform als Revision des Curriculum. Neu­
wied 31971; Zeitschrift für Pädagogik 1 (1971), Curriculum - Theorie und Entwicklung -
mit Beiträgen von K. E. Nipkow, K. Frey, G. R. Schmidt, H. Moser u. a. m.; D. Knab, 
Curriculumforschung und Lehrplanreform. In: Neue Sammlung 9 (1969) 169-185; 
G. Zimmer, Zur Bedeutung der Humanwissenschaften für die Curriculumforschung und 
-entwid<lung. In: Rundgespräch, Sonderheft 5 (1969) 41-53. 

6 K. E. Nipkow, Curriculumdiskussion. In: Zeitschrift für Pädagogik 1 (1971), 2. 
7 S. B. Robinsohn, Bildungsreform, '/9 f. 

309 



Unter dieser Voraussetzung sind bei einem idealtypisch betrachteten Curriculum fol-
gende Schritte zZzu beachten:
a} Zunächst mu eine Analyse der Lebenssituationen (Verwendungssituationen)
folgen, muit eren Hilfe dann erst operationalisierte Lernziele erhoben, ausgewählt
und gewichtet werden können.

Abschluß anl die „Situationsanalysen“ können Lernziele bestimmt und die
Qualifikationen und Verhaltensdispositionen ermittelt werden, die dem Schüler Verlr-
mittelt werden sollen, damit den Lebensanforderungen gerecht werden kann.
C) In einem nächsten Schritt geht 6n n die Auswahl und Organisation der Inhalte
und der anzuwendenden Arbeitsformen: Um das anen des Lernverlaufes.

Die Unterrichtspläne, die Lernziele und die Lernverfahren müuüssen entfaltet und
ständig kritisch überprüft werden. Mit den Ergebnissen kann die Revision des Curri-
culum auf alle oben genannten Kategorien bezogen beginnen?®.
Um den Abstand der traditionellen Unterrichtstheorien vVon der Lebenswirklichkeit ZU

überwinden, mMussen  a die 1  : Curricula SUu gestaltet werden, F}} der Unterricht 65

möglich macht, unter Einbeziehung futurologischer Aspekte zu einem allgemeinen
Methodenbewußltsein gelangen, den Schüler Kenntnis der Bedingungen z.u

bringen, enen er späater S@eINe Interessen verwirklichen kann‘  ‘;
(3) Mit er Verspätung ist die deutsche Religionspädagogik auf die Notwendig-
eit eıner kritisch kontrollierten Lehrplanentwicklung ufmerksam geworden. Bisher
\  &11 die ten Lehrpläne den TeiINe Stoffpläne, die theologisch
idealen Norm abgeleitet wurden und einen Kanon VC Heilswahrheiten vermitteln
suchten, fast ohne Rückkoppelung VO]  - Theorie und Praxis.
Ein er Nachteil der herkömmlichen Glaubensunterweisung V  r das Moment der
Einübung die perfekten Antwortsysteme der Glaubensbücher, in denen mangels
einer Situationsanalyse ele ragen ehlen, welche die technische Welt und die plurale
Gesellschaft dem jJungen Menschen heute stellen.
Die n Religionspädagogik, WIe 512e cich D der religionspädagogischen D”ro-
jektforschung darstellt, hat cich weithin vVon den normatıven Kriterien bgewandt und
bedient sich bewußt des erfahrungswissenschaftlichen nNnstrumentariums. 5ie erstellt
nach dem Prinzip der beweglichen Lehrplangestaltung Unterrichtsmodelle, 1€ dem
Religionslehrer sollen, Unterricht C den Lernsituationen und Lern-
zielen her Zu planen. Entscheidend ür die Entwicklung solicher Unterrichtsmodelle hat
sich eıne didaktische Theoriebildung herausgestellt, der nach einer kybernetischen
Modellvorstellung Verständnis- und Gestaltungsprobleme des geht!%, Dabei
164 die Funktion der Strukturdidaktik, Modellsituationen mit ilfe der Metho-
den der Systemforschung, der Feld- und Medienforschung möglichst viele Lehrer
übertragbare Unterrichtsstrukturen gewınnen. agegen handelt e5 sich der
Situationsdidaktik nicht 5 eine umfassende Reflexion der Bedingungsfaktoren, der
Unterrichtsvoraussetzungen und Lehrschritte, sondern un die Anwendung und Über-

einNnes Unterrichtsmodells durch den Religionslehrer konkreten Schul-
klasse.
Hier wird die Wechselwirkung einer praxisbezogenen Didaktik ichtbar Dem Reli-
gionslehrer werden Unterrichtsmodelle einschließlich der Medien erfügung
stellt, die er erproben und ventuell verbessern soll geht dabei E 1e bei den

Knab, Currniculumforschung, ff; Ders., Ansätze ZUT Curriculumreform 1n der 3RD.
In: betrifft erziehung z (1971) ; Huber, Curriculumentwicklung und Lehrerfortbildung

der BRD. In Neue Sammlung Z (1971),
eifel, Religionspädagogische Realitätskontrolle, 331
eyer Utrup, Die Grundidee der Religionspädagogischen Projektforschung, In
Dessecker, Martin, Meyer U Utrup, Religionspädagogische Projektforschung.

Stuttigart 1970,

31C

Unter dieser Voraussetzung sind bei einem idealtypisdt betradtteten Curriculum fol­
gende Sdtritte zu beadtten: 
a) Zunächst muß eine Analyse der Lebenssituationen (Verwendungssituationen) er­
folgen, mit deren Hilfe dann erst operationalisierte Lernziele erhoben, ausgewählt 
und gewichtet werden können. 
b) Im Abschluß an die „Situationsanalysen" können Lernziele bestimmt und die 
Qualifikationen und Verhaltensdispositionen ermittelt werden, die dem Schüler ver­
mittelt werden sollen, damit er den Lebensanforderungen gerecht werden kann. 
c) In einem nächsten Schritt geht es um die Auswahl und Organisation der Inhalte 
und der anzuwendenden Arbeitsformen: Um das Planen des Lernverlaufes. 
d) Die Unterrichtspläne, die Lernziele und die Lernverfahren müssen entfaltet und 
ständig kritisch überprüft werden. Mit den Ergebnissen kann die Revision des Curri­
culum - auf alle oben genannten Kategorien bezogen - beginnen8• 

Um den Abstand der traditionellen Unterrichtstheorien von der Lebenswirklichkeit zu 
überwinden, müssen die neuen Curricula so gestaltet werden, ,,daß der Unterricht es 
möglich macht, unter Einbeziehung futurologischer Aspekte zu einem allgemeinen 
Methodenbewu.8tsein zu gelangen, um den Schüler zur Kenntnis der Bedingungen zu 
bringen, unter denen er später seine Interessen verwirklichen kann"9• 

(3) Mit einiger Verspätung ist die deutsche Religionspädagogik auf die Notwendig­
keit einer kritisch kontrollierten Lehrplanentwicklung aufmerksam geworden. Bisher 
waren die meisten Lehrpläne für den RU reine Stoffpläne, die theologisch aus einer 
idealen Norm abgeleitet wurden und einen Kanon von Heilswahrheiten zu vermitteln 
suchten, fast ohne Rückkoppelung von Theorie und Praxis. 
Ein weiterer Nachteil der herkömmlichen Glaubensunterweisung war das Moment der 
Einübung in die perfekten Antwortsysteme der Glaubensbücher, in denen mangels 
einer Situationsanalyse viele Fragen fehlen, welche die technische Welt und die plurale 
Gesellschaft dem jungen Menschen heute stellen. 
Die neuere Religionspädagogik, wie sie sich z. B. in der religionspädagogischen Pro­
jektforschung darstellt, hat sich weithin von den normativen Kriterien abgewandt und 
bedient sich bewußt des erfahrungswissenschaftlichen Instrumentariums. Sie erstellt 
nach dem Prinzip der beweglichen Lehrplangestaltung Unterrichtsmodelle, die dem 
Religionslehrer helfen sollen, seinen Unterricht von den Lernsituationen und Lern­
zielen her zu planen. Entscheidend für die Entwicklung solcher Unterrichtsmodelle hat 
sich eine didaktische Theoriebildung herausgestellt, der es nach einer kybernetischen 
Modellvoi,stellung um Verständnis- und Gestaltungsprobleme des RU geht10• Dabei 
ist es die Funktion der Strukturdidaktik, aus Modellsituationen mit Hilfe der Metho­
den der Systemforschung, der Feld- und Medienforschung für möglichst viele Lehrer 
übertragbare Unterrichtsstrukturen zu gewinnen. Dagegen handelt es sich in der 
Situationsdidaktik nicht um eine umfassende Reflexion der Bedingungsfaktoren, der 
Unterrichtsvoraussetzungen und Lehrschritte, sondern um die Anwendung und Ober­
prüfung eines Unterrichtsmodells durch den Religionslehrer in einer konkreten Schul­
klasse. 
Hier wird die Wechselwirkung einer praxisbezogenen Didaktik sichtbar: Dem Reli­
gionslehrer werden Unterrichtsmodelle einschließlich der Medien zur Verfügung ge­
stellt, die er erproben und eventuell verbessern soll. Es geht dabei um die bei den 

8 D. Knab, Curtüculumforschung, 169 ff; Ders., Ansätze zur ~urriculumreform in der BRD. 
In: betrifft: erziehung 2 (1971); L. Huber, Curriculumentwid<lung und Lehrerfortbildung 
in der BRD. In: Neue Sammlung 2 (1971), 109 ff u. a. m. 

11 E. Feifel, Religionspädagogische Realitätskontrolle, 331. 
1° K. Meyer zu Utrup, Die Grundidee der Religionspädagogischen Projektforschung. In: 

K. Dessecker, G. Martin, K. Meyer zu Utrup, Religionspädagogische Projektforschung. 
Stuttgart 1970, 17 ff. 

310 



Informationssystemen wesentliche Rückkoppelung: Beim Testen und Entwickeln vVvVon
Unterrichtsmodellen verbessert der Lehrer einmal seıne Situationsdidaktik und re:
andererseits durch seine ritik 1e Strukturdidaktiker aIl, ausgewählte Modelile weiter
ZzZu  fa differenzieren.
(4) egınnen mit den die Curriculumforschung wichtigen Lebenssituationen.
Für die religionspädagogische Lehrplangestaltung bedeutet ies, 61e icht mehr
usschließlich vVon theologischen Traditionen und Normen ausgehen und vVon dort auf

Realität schließen Sie muß sich vielmehr den Lebenslagen, den
Verwendungssituationen, den gen und vorgegebenen Erfahrungen der
ungen Menschen Orjentieren. 1st inzwischen eine Binsenwahrheit, 4l den
er ort abholen soll, wWOo steht Der Schüler muß Dn erkennen, ©S g
ihn selbst geht, un seine Einstellung zZu den Menschen und ingen, sSeın Da-
seinsverständnis. Generell gilt für jeden Lernenden: Nur das, 1 ın seinen eigenen
Erfahrungen irgendwie Resonanz auslöst, geht ihm unter die Haut und kann lern-
wirksam werden. Ohne Erfahrungshintergrund können Begriffe icht begriffen WEeT-
den.
Wenn die Religionspädagogik aber der Analyse möglicher Lebenslagen ausgeht
und nach den Qualifikationen fragt, die Bewältigung dieser Situationen erforder-

SIN  d, dann 1St 612e auf erfahrungswissenschaftliche Methoden und Forschungs-
ergebnisse etwa der Entwicklungspsychologie, der Sozialpsychologie, der Soziologie
und der Projektforschung angewiesen!!,
Hier müßte die „religionspädagogische Feldforschung” verstärkt werden. Denn
die empirische Forschung ist dieses religionspädagogische Feld wie jeder Lebensvollzug
eın vielfältiger Tatsachenkomplex, der einer Faktorenanalyse unterworfen werden
muß1? Bastian hat Z ersucht, den Kontaktgeschehen verstandenen KU
in folgende Mikrostrukturen aufzugliedern: Schülertätigkeit, Schülerverhalten, Schüler-
theologie, Lehrertätigkeit, Lehrerverhalten, Artikulation des Unterrichtes, Unterrichts-
energetik, Unterrichtsziele, Unterrichtsmittel, Unterrichtstopologie?3. Natürlich muß
der Religionslehrer befähigt werden, bei der notwendigen Regelkreisanalyse und
Effektivitätskontrolle mitzuarbeiten und das pädagogische Feld systematisch beob-
achten.
Als Beispiel 6e1 die Schülertheologie herausgegriffen, wıe sıe sich bei Wortfe  efragun-
E nach der Jungfrauengeburt und nach ott dargestellt hat. die Fra nach der
Jungfrauengeburt nach Bastian!* ıner  al Volksschulklasse folgen © Antworten
gegeben: 1L, Eine Geburt VOT der Hochzeit. Eine nichtverheiratete Junge Frau wird schwan-

der Zeitung steht, eute schon dreizehnjährige eın bekommen.
esus ist  — R1nesKind.”

Eine Untersuchung von 2000 Gymnasiasten er von 14-——17 Jahren ergab, daß } bei
5 Prozent e21n iblisch-trinitarisches Gottesverständnis in den Antworten sichtbar wurdel?.

Solche Schüleräußerungen geben einmal Au$#£schluß über das prachliche Bezugssystem,
von dem die Information und Kommunikation ım Unterricht abhängen. Sie aber
auch auf die Sprachschranken hin, die großen Teil der theologischen
Begrifflichkeit anzulasten sind. Hier wird aber auch ersichtlich, wWwI1e wichtig e5 den
Religionslehrer ist, die „Theologie” seiner Schüler kennen und darüber hinaus
eiıne Analyse des gesamten religionspädagogischen Feldes mıit Hilfe der empirischen
Wissenschaften vorzunehmen, damit er wirksam unterrichten kann.

Auf theologisch-inhaltlichen Konsequenzen eines solchen Vorgehens wels Exeler,
Religionsunterricht als eutung des ase1ins. In KatBlI (1970) 757  i IL hin.

Winnefeld, Pädagogischer Kontakt und pädagogisches Feld. MünchenJ 20
Bastıian, Dida Anatomie 1 Religionsunterricht. In eologia practica

(1966) 174 f  n
Bastian, idaktische Anatomie, 175.

Babin, Dieu et l’adolescent. Lyon

Informationssystemen wesentliche Rückkoppelung: Beim Testen und Entwickeln von 
Unterrichtsmodellen verbessert der Lehrer einmal seine Situationsdidaktik und regt 
andererseits durch seine Kritik die Strukturdidaktiker an, ausgewählte Modelle weiter 
zu differenzieren. 

(4) Beginnen wir mit den für die Curriculumforschung so wichtigen Lebenssituationen. 
Für die religionspädagogische Lehrplangestaltung bedeutet dies, daß sie nicht mehr 
ausschließlich von theologischen Traditionen und Normen ausgehen und von dort auf 
die Realität schließen kann. Sie muß sich vielmehr an den Lebenslagen, d. h. an den 
Verwendung-ssituationen, an den Erwartungen und vorgegebenen Erfahrungen der 
jungen Menschen orientieren. Es ist inzwischen eine Binsenwahrheit, daß man den 
Schüler dort abholen soll, wo er steht. Der Schüler muß im RU erkennen, daß es um 
ihn selbst geht, um seine Einstellung zu den Menschen und Dingen, um sein Da­
seinsverständnis. Generell gilt für jeden lernenden: Nur das, was in seinen eigenen 
Erfahrungen irgendwie Resonanz auslöst, geht ihm unter die Haut und kann lern­
wirksam werden. Ohne Erfahrungshintergrund können Begriffe nicht begriffen wer­
den. 
Wenn die Religionspädagogik aber von der Analyse möglicher Lebenslagen ausgeht 
und nach den Qualifikationen fragt, die zur Bewältigung dieser Situationen erforder­
lich sind, dann ist sie auf erfahrungswissenschaftliche Methoden und Forschungs­
ergebnisse etwa der Entwicklungspsychologie, der Sozialpsychologie, der Soziologie 
und der Projektforschung angewiesen11• 

Hier müßte die „religionspädagogische Feldforschung" verstärkt werden. Denn für 
die empirische Forschung ist dieses religionspädagogische Feld wie jeder Lebensvollzug 
ein vielfältiger Tatsachenkomplex, der einer Faktorenanalyse unterworfen werden 
muß12• H. D. Bastian hat z. B. versucht, den als Kontaktgeschehen vemtandenen RU 
in folgende Mikrostrukturen aufzugliedern: Schülertätigkeit, Schülerverhalten, Schüler­
theologie, Lehrertätigkeit, Lehrerverhalten, Artikulation des Unterrichtes, Unterrichts­
energetik, Unterrichtsziele, Unterrichtsmittel, Unterrichtstopologie13• Natürlich muß 
der Religionslehrer befähigt werden, bei der notwendigen Regelkreisanalyse und 
Effektivitätskontrolle mitzuarbeiten und das pädagogische Feld systematisch zu beob­
achten. 

Als Beispiel sei nur die Sc:hülertheologie herausgegriffen, wie sie sic:h bei Wortfeldbefragun­
gen nac:h der Jungfrauengeburt und nac:h Gott dargestellt hat. Auf die Fragen nac:h der 
Jungfrauengeburt wurden nac:h Bastian14 in einer 9. Volkssc:hulklasse folgende Antworten 
gegeben: ,,1. Eine Geburt vor der Hochzeit. 2. Eine nic:htverheiratete junge Frau wird sc:hwan­
ger. 3. In der Zeitung steht, daß heute sc:hon dreizehnjährige Mädc:hen ein Kind bekommen. 
4. Jesus ist ein unehelic:hes Kind." 
Eine Untersuc:hung von 2000 Gymnasiasten im Alter von 14-17 Jahren ergab, daß nur bei 
5 Prozent ein biblisc:h-tllinitarisc:hes Gottesverständnis in den Antworcten sic:htbar wurde15• 

Solche Schüleräußerungen geben einmal Aufschluß über das sprachliche Bezugssystem, 
von dem die Information und Kommunikation im Unterricht abhängen. Sie weisen aber 
auch auf die Sprachschranken im RU hin, die zum großen Teil der theologischen 
Begrifflichkeit anzulasten sind. Hier wird aber auch ersichtlich, wie wichtig es für den 
Religionslehrer ist, die „Theologie" seiner Schüler zu kennen und darüber hinaus 
eine Analyse des gesamten religionspädagogischen Feldes mit Hilfe der empirischen 
Wissenschaften vorzunehmen, damit er wirksam unterrichten kann. 

11 Auf die theologisc:h-inhaltlic:hen Konsequenzen eines solc:hen Vorgehens weist A. Exeler, 
Religionsunterric:ht als Deutung des Daseins. In: KatBl 95 (1970) 712 ff hin. 

ui F. Winnefeld, Pädagogisc:her Kontakt und pädagogisc:hes Feld. Münc:hen '1967, 29 ff. 
13 H. D. Bastian, Didaktisc:he Anatomie im Relisionsunterric:ht. In: Theolo~a practica 1 

(1966) 174 ff. 
H H. D. Bastian, Didaktisc:he Anatomie, 175. 
15 P. Babin, Dieu et l'adolescent. Lyon 1963. 

311 



3, Psychosoziale Neuerungen ım Religionsunterricht
(1) Die Forschungsergebnisse der psychologischen Wissenschaften beginnen VvVon den
USA und Frankreich her allmählich auch die deutsche Religionspädagogik fa beein-
Aussen. SGeit den Forschungen vVon Rogers der individuellen Psychotherapie, VvVon

Slavson und 10N der Gruppentherapie und VvVon eWIN d STIUDDEN:
dynamischen Bereich WI]1Ssen WIT mehr als ewey oder Montessori über Cie
SV des enschen, über Spannungen und Konflikte den zwischenmenschlichen
Beziehungen und -  . zuletzt iber die Bedeutung Von Gruppenprozessen für das
menschliche Verhalten.
In der Geschichte der Psychologie sind besonders zweı Flemente von Wichtigkeit
Die Tiefenpsychologie hat sich eingehend mıit der Analyse unbewußter Phänomene
und mit ihrem auf psychische Prozesse des Individuums beschäftigt. Dagegen
hat sich die Sozialpsychologie S allem mit der Wirkung sozialer Faktoren auf die
Reaktionen des einzelnen efaß: stellt fest, der Mensch Großteil das
Produkt eines Sozialisierungsprozesses ist, der ihn der Kindheit gesellschafts-
fähig macht. Grund gruppendynamischer Forschungen wWwIissen WIr heute, der
Mensch Auch im Lernprozeß In einem viel größeren Mafße seinen psychosozialen
Bezügen abhängig ist, H das eit des individualistischen Idealismus aNngeE-
nNoOMMen hat, Diese Erkenntnisse haben auch psychosozialen Neuerungen
geführt.
(2) hese Neuerungen lassen sich ihrem ganzZen usmafß erfassen, wen

s/ie mit der bisherigen Religionspädagogik vergleicht, die Heilspädagogik
ihre Hauptaufgabe darin sah, eiıne deduktiv aufgebaute Glaubens- und GSittenlehre
ZUu vermitteln. Der Religionslehrer sollte dem Schüler einem Lernprozeß theolo-
sche Wahrheiten und Normen „eintrichtern  “  J amırt der Heranwachsende
als Christ einer relativ stabilen und statisch verfafßten Kirche eben konnte. Die
Methoden eınes solchen fast ausschließlich Vergangenen orientierten sind
bekannt Frontalunterricht, Auswendiglernen und mechanisches Wiederholen VÖO
Glaubenswahrheiten, einbahnige Kommunikation, autoritärer Führungsstil, fer-
tige rage-Antwort-Schema etc. Der Schüler blieb abhängig, mußte sich pPasSsiıv
aNnNPDaSSEN, er konnte nicht initiativ und kreativ werden!®.
Inzwischen hat OÜ  Al damit begonnen, dem eiıne tivere olle
Erziehungs- und Lernprozeß EeINZUFaumen. Denn das ist kein Miniatur-Erwach-
L oder wWwIe Wa eın beliebig formbares Material, dem ian Unterricht den
Wissensstempel der jeweiligen Gesellschaft ufdrücken kann. Das überlieferte Kon-
zept der Wissensvermittlung läuft gerade dem personalen Reifungsprozeß des Her-
anwachsenden zuwider, weil dessen Interessen und Fähigkeiten kaum berücksich-
tigt werden und seine Eigeninitiative und Tätigkeit weithin brachliegen. 621 hier
kurz die pädagogischen Richtlinen ogers erinnert, der miıt seinem nicht-
direktiven und freiheitlichen Erziehungsmodell einen heilsamen Schock unter den
Erziehern und Lehrern nach dem zweiıt: Weltkrieg ausgelöst hat. Lehren ist

im runde chts anderes als ernen. Fs 3 Von außen den
dierenden herangebracht werden, sondern muß der Eigenerfahrung des Ler-
enden ausgehen und erlauben, seine Erfahrungen mit ilfe des Lehrenden
ZUu vertiefen. Auch der Lehrer muß die Grundeinstellung des Lernens haben und
VOTr allem das notwendige pädagogische cschaffen Das Lerngeschehen Or;j1en-
tiert sich also wesentlich Lernenden und coll möglichst dialogisch seın. Es soll
dem Studierenden Höchstmaß Initiative, Kreativität und aktivem Lernen eTr-

möglichen und ihn au dem Abhängigkeitsverhältnis dem Lehrer gegenüber ZUT

Barbin, agogie religieuse et relations humaines. Montreal 1966, fl Hameline,
ardeln, La Liberte d’apprendre. Paris 1967,

3. Psychosoziale Neuerungen im Religionsunterricht 

(l) Die Forschungsergebnisse der psychologischen Wissenschaften beginnen von den 
USA und Frankreich her allmählich auch die deutsche Religionspädagogik zu beein­
flussen. Seit den Forschungen von C. Rogers in der individuellen Psychotherapie, von 
S. Slavson und W. R. Bion in der Gruppentherapie und von K. Lewin u. a. im gruppen­
dynamischen Bereich wissen wir mehr als J. Dewey oder M. Montessori über die 
Psyche des Menschen, über Spannungen und Konflikte in den zwischenmenschlichen 
Beziehungen und nicht zuletzt über die Bedeutung von Gruppenprozessen für das 
menschliche V erhalten. 
In der Geschichte der Psychologie sind besonders zwei Elemente von Wichtigkeit: 
Die Tiefenpsychologie hat sich eingehend mit der Analyse unbewußter Phänomene 
und mit ihrem Einfluß auf psychische Prozesse des Individuums beschäftigt. Dagegen 
hat sich die Sozialpsychologie vor allem mit der Wirkung sozialer Faktoren auf die 
Reaktionen des einzelnen befaßt. Sie stellt fest, daß der Mensch zum Großteil das 
Produkt eines Sozialisierungsprozesses ist, der ihn von der Kindheit an gesellschafts­
fähig macht. Auf Grund gruppendynamischer Forschungen wissen wir heute, daß der 
Mensch auch im Lernprozeß in einem viel größeren Maße von seinen psychosozialen 
Bezügen abhängig ist, als man das zur Zeit des individualistischen Idealismus ange­
nommen hat. Diese Erkenntnisse haben auch im RU zu psychosozialen Neuerungen 
geführt. 

(2) Diese Neuerungen lassen sich erst in ihrem ganzen Ausmaß erfassen, wenn 
man sie mit der bisherigen Religionspädagogik vergleicht, die als Heilspädagogik 
ihre Hauptaufgabe darin sah, eine deduktiv aufgebaute Glaubens- und Sittenlehre 
zu vermitteln. Der Religionslehrer sollte dem Schüler in einem Lernprozeß theolo­
gische Wahrheiten und Normen „eintrichtern11

, damit der Heranwachsende 
als Christ in einer relativ stabilen und statisch verfaßten Kirche leben konnte. Die 
Methoden eines solchen fast ausschließlich am Vergangenen orientierten RU sind 
bekannt: Frontalunterricht, Auswendiglernen und mechanisches Wiederholen von 
Glaubenswahrheiten, einbahnige Kommunikation, autoritärer Führungsstil, fer­
tige Frage-Antwort-Schema etc. Der Schüler blieb abhängig, mußte sich passiv 
anpassen, er konnte nicht initiativ und ~eativ werden16• 

Inzwischen hat man im RU damit begonnen, dem Kind eine aktivere Rolle im 
Erziehungs- und Lernprozeß einzuräumen. Denn das Kind ist kein Miniatur-Erwach­
sener oder wie Wachs ein beliebig formbares Material, dem man im Unterricht den 
Wissensstempel der jeweiligen Gesellschaft aufdrücken kann. Das überlieferte Kon­
zept der Wissensvermittlung läuft gerade dem personalen Reifungsprozeß des Her­
anwachsenden zuwider, weil dessen Interessen und Fähigkeiten kaum berücksich­
tigt werden und seine Eigeninitiative und Tätigkeit weithin brachliegen. Es sei hier 
kurz an die pädagogischen Richtlinen C. Rogers erinnert, der mit seinem nicht­
direktiven und freiheitlichen Erziehungsmodell einen heilsamen Schock unter den 
Erziehern und Lehrern nach dem zweiten Weltkrieg ausgelöst hat. Lehren ist für 
ihn im Grunde nichts anderes als Lernen. Es kann nicht von außen an den Stu­
dierenden herangebracht werden, sondern muß von der Eigenerfahrung des ler­
nenden ausgehen und ihm erlauben, seine Erfahrungen mit Hilfe des lehrenden 
zu vertiefen. Auch der Lehrer muß die Grundeinstellung des Lernens haben und 
vor allem das notwendige pädagogische Klima schaffen. Das Lerngeschehen orien­
tiert sich also wesentlich am lernenden und soll möglichst dialogisch sein. Es soll 
dem Studierenden ein Höchstmaß an Initiative, Kreativität und aktivem Lernen er­
möglichen und ihn aus dem Abhängigkeitsverhältnis dem Lehrer gegenüber zur 

10 R. Barbin, Pedagogie religieuse et relations humaines. Montreal 1966, 34 f; 'D. Hameline, 
M. ]. Dardelin, La Liberte d'apprendre. Paris 1967, 17 ff. 

312 



kritischen Selbständigkeit und eiINer gesunden Unabhängigkeit führen, unter Um-
ständen SOgarl gen den Wunsch des Studenten!?.
Diese mehr individualpsychologisch ausgerichtete Pädagogik wird ergänzt und >
weiıtert durch gruppendynamische Forschungen, die VOT allem auf die psychosoziale
Dimension der pädagogischen Wirklichkeit hinweisen. abei geht die FEr-
forschung der Interaktionen innerhalb von ruppen und zwischen verschiedenen Grup-

psychodynamische Gesetzmäßigkeiten und das Abhängigkeitsverhält-
NS einzelner enschen zu Gruppen und Institutionen. 1e Schulklasse bietet sich
alc klassisches Versuchsfeld an, weil hier nich  Pr NUr ul die Intra-Gruppen-
Beziehungen Schüler-Schüler und Schüler-Lehre geht, sondern die Klasse auch
Inter-Gruppen-Beziehungen ZU den Eltern, den Lehrern, den anderen Klassen und
3 Schule steht.
Wir onnen  .. hier 1Ur auf eın wichtige psychosoziale Neuerungen SIUppeN-
Orientierten Religionspädagogik hinweisen.

(3) Unterdessen hat auch der Religionspädagogik erkannt, wiıe sehr der
‚EINPTOZ! und das Schülerverhalten von der schulischen Umwelt und den Inter-
aktionen der Klasse beeinflußt WI  d, das WadSs Correll die soziale Bedingtheit des
Lernens nennt!&. Weil aAber das vielfältige Beziehungsgeflecht zwischen Schülern
und Lehrer VOT allem emotionaler atur ist, bleiben oft viele dieser irrationalen

ım dynamischen Lernprozeß unbewuß@t und unerkannt, obwohl G61e  - das kon-
krete Klassengeschehen und das Verhalten der er und des Lehrers wesentlich
mitbestimmen. Die großen Disziplinschwierigkeiten vieler Religionslehrer sind icht
zuletzt darauf ückzuführen, d  1ese nicht wissen, wıe etw.: ehrs und

Verhalten die Klasse und einzelne Schüler beeinflussen. Gerade der Religions-
lehrer, dessen Image den ernerIolg entscheidend ist, collte der Lage sein,
das Klassenverhalten zu analysieren und das pädagogische Klima verbessern,
Konflikte und Spannungen den Lernprozeß blockieren.
Lernen ist also nicht primär e1n individueller Vorgang, sondern sozialer Pro-
zeß, der wesentlich durch die Wechselbeziehung des Schülers z den Mitschülern
und ZU1 Lehrer SOWIEe durch die sozialen und gemüthaften Bedürfnisse des Lernen-
den bestimmt WIT!  d. Durch die Klasse wird icht ur die Denk- und ollens-
Motivation des Schülers, sondern auch seine Selbsteinschätzung und die Bewertung
der anderen Klassenkameraden stark beeinflußt Die Lernbereitschaft des einzelnen
Schülers hängt wesentlich vVon seinem sozialen Rang der Klasse und VO den hn
gerichteten artungen ab Es ommt also be  1 Lernen darauf ail, die Bedürf-
NıSSe und Ziele der einzelnen Schüler SC  O integrieren und koordinieren, 612e
ohne einen alschen Konformismus mıiıt dem Lernziel der Klasse übereinstimmen. Da-
bei 34 5 wichtig, cich der Religionslehrer nicht autoriıtäar den Mittelpunkt
des Lerngeschehens stellt, sondern die Schüler soOweit möglich Selbstverantwor-

und Eigeninitiative arbeiten läßt Durch seın partnerschaftliches Verhalten
er einen Großteil der hemmenden Spannungen abbauen können.

ommt, al die eiıner Gruppe erzielte Lernleistung meıs das e1nem
individuellen ErINVOTgANg erreichte Ergebnis überitrift und das Gelernte auch besser

WIT|  . Die psychologische Begründung Die Gruppe macht den einzelnen
ejer seinem ernen und gibt 1e notwendige Selbstbestätigung und Sicher-
eit. Mit dieser sozialen Integration ist eın Abbau VL lernhemmenden,
emotionalen Blockierungen und e1ne Angstreduktion verbunden, die wiederum
einen  a größeren Lernerfolg ermöglichen. Denn entgegengebrachte Sympathie wirkt
leistungssteigernd, Ermutigungen lassen Neues wagen, Bekräftigungen hren

Rogers, On Becoming Person. Boston 1962
Correll, Lernpsychologie. Donauwörth 1969, 109

213

kritischen Selbständigkeit und einer gesunden Unabhängigkeit führen, unter Um­
ständen sogar gegen den Wunsch des Studenten17• 

Diese mehr individualpsychologisch ausgerichtete Pädagogik wird ergänzt und er­
weitert durch gruppendynamische Forschungen, die vor allem auf die psychosoziale 
Dimension der pädagogischen Wirklichkeit hinweisen. Dabei geht es um die Er­
forschung der Interaktionen innerhalb von Gruppen und zwischen verschiedenen Grup­
pen, um psychodynamische Gesetzmäßigkeiten und um das Abhängigkeitsverhält­
nis einzelner Menschen zu Gruppen und Institutionen. Die Schulklasse bietet sich 
als klassisches Versuchsfeld an, weil es hier nicht nur um die Intra-Gruppen­
Beziehungen Schüler-Schüler und Schüler-Lehrer geht, sondern die Klasse auch in 
Inter-Gruppen-Beziehungen zu den Eltern, den Lehrern, den anderen Klassen und 
zur Schule steht. 
Wir können hier nur auf einige wichtige psychosoziale Neuerungen einer gruppen­
orientierten Religionspädagogik hinweisen. 

(3) Unterdessen hat man auch in der Religionspädagogik erkannt, wie sehr der 
Lernprozeß und das Schülerverhalten von der schulischen Umwelt und den Inter­
aktionen der Klasse beeinflußt wird, das was Correll die soziale Bedingtheit des 
Lernens nennt18• Weil aber das vielfältige Beziehungsgeflecht zwischen Schülern 
und Lehrer vor allem emotionaler Natur ist, bleiben oft viele dieser nationalen 
Kräfte im dynamischen Lernprozeß unbewußt und unerkannt, obwohl sie das kon­
krete Klassengeschehen und das Verhalten der Schüler und des Lehrers wesentlich 
mitbestimmen. Die großen Disziplinschwierigkeiten vieler Religionslehrer sind nicht 
zuletzt darauf zurückzuführen, daß diese nicht wissen, wie etwa ihr Lehrstil und 
ihr Verhalten die Klasse und einzelne Schüler beeinflussen. Gerade der Religions­
lehrer, dessen Image für den Lernerfolg entscheidend ist, sollte in der Lage sein, 
das Klassenverhalten zu analysieren und das pädagogische Klima zu verbessern, wenn 
Konflikte und Spannungen den Lernprozeß blockieren. 
Lernen ist also nicht primär ein individueller Vorgang, sondern ein sozialer Pro­
zeß, der wesentlich durch die Wechselbeziehung des Schülers zu den Mitschülern 
und zum Lehrer sowie durch die sozialen und gemüthaften Bedürfnisse des lernen­
den bestimmt wird. Durch die Klasse wird nicht nur die Denk- und Wollens­
Motivation des Schülers, sondern auch seine Selbsteinschätzung und die Bewertung 
der anderen Klassenkameraden stark beeinflußt. Die Lernbereitschaft des einzelnen 
Schülers hängt wesentlich von seinem sozialen Rang in der Klasse und von den an ihn 
gerichteten Erwartungen ab. Es kommt also beim Lernen darauf an, die Bedürf­
nisse und Ziele der einzelnen Schüler so zu integrieren und zu koordinieren, daß sie 
ohne einen falschen Konformismus mit dem Lernziel der Klasse übereinstimmen. Da­
bei ist es wichtig, daß sich der Religionslehrer nicht autoritär in den Mittelpunkt 
des Lerngeschehens stellt, sondern die Schüler soweit möglich in Selbstverantwor­
tung und Eigeninitiative arbeiten läßt. Durch sein partnerschaftliches Verhalten 
wird er einen Großteil der hemmenden Spannungen abbauen können. 
Hinzu kommt, daß die in einer Gruppe erzielte Lernleistung meist das in einem 
individuellen Lernvorgang erreidtte Ergebnis übertrifft und das Gelernte audt besser 
behalten wird. Die psychologisdte Begründung: Die Gruppe macht den einzelnen 
freier in seinem Lernen und gibt ihm die notwendige Selbstbestätigung und Sidter­
heit. Mit dieser sozialen Integration ist meist ein Abbau von lemhemmenden, 
emotionalen Blockierungen und eine Angstreduktion verbunden, die wiederum 
einen größeren Lernerfolg ermöglidten. Denn entgegengebrachte Sympathie wirkt 
leistungssteigernd, Ermutigungen lassen Neues wagen, Bekräftigungen führen zur 

17 C. R. Rogers, On Becoming a Person. Boston 1962. 
18 W. Correll, Lernpsychologie. Donauwörth 1969, 109 ff. 

313 



inneren Festigung und Beibehaltung VOo!  »3 gelungenen, als erfolgreich erlebten
Verhaltensweisen!?.
(4) se1l eın weiterer psychosozialer spe gen der sich den jJüngsten
Formulierungen religionspädagogischer Lernziele niedergeschlagen hat. Angesichts
des beschleunigten sozialen Zeit, der sich entscheiden auf das
Leben des einzelnen und die Funktionsbereiche der Gesellschaft auswirkt, erhebt
sich der Ruf nach einem Erziehungsmodell, das e1ne gesellschaftliche Emanzipation,
eıne größere Unabhängigkeit und kritische Selbstverantwortung des heutigen Men-
schen anstrebt. Nach den Forschungsergebnissen der Sozialwissenschaften hängen
die positive Steuerung der schnellen Wandlungsprozesse und deren erfolgreiche Ana-
Iyse und Bewältigung aber ebenso ab VO der Kooperationsfähigkeit, Teamarbeit
und dem partizıpatıven Verhaltensstil der heutigen Menschen.
Nun bietet sich gruppenpsychologisch orjient:erter geradezu eine sozial-
integrative Erziehung m. zZ.u sSeiINen Lernzielen gehört ausdrücklich eEINe DTr1-
MATı  H+ Humanisierung 1nne einer Sensibilisierung das eigene und fremde
Verhalten. Er den Schüler Unabhängigkeit fre  en Persönlichkeitsent-
faltung führen. möchte helfen, die lernhemmenden Faktoren und
wehrmechanismen abzubauen, z einem partnerschaftlichen und sozialrichtigen
Verhalten ommen. In der Klasse kann der er lernen, verantwortlich
8 Aufgabe mitzuarbeiten, auf andere Rücksicht nehmen, andere Meinun-

Zı dulden, Minderheiten und Außenseiter anzuerkennen, sich mıit dem Auto-
ritätsproblem Gestalt des Lehrers und der Einrichtung ule auseinanderzusetzen,
Seine eigenen Bedürfnisse und Zielvorstellungen mıit denen der Klasse zu vergleichen
und eventuell abzustimmen. Der Schüler kann Se1in eigenes Verhalten 11 Feed-
back der Klassenkameraden und des Lehrers ständig überprüfen, kann die Fähig-
keit erwerben, Konflikte Gruppenprobleme besser erkennen, gemeinsame
Lösungen zı suchen und Entscheidungen Z treffen. Man könnte diesen Katalog
VO:  - Lernmöglichkeiten noch beliebig fortsetzen: Die Klasse bietet sich als soziales
UÜbungsfeld Heranwachsende geradezu dil, wenn der Religionslehrer bzw.
Schule und irche den Schülern eSses soziale Lernen 1U) ermöglichen®®,
D:  hese Sensibilisierung scheint aber gerade 21n Lernziel des zu sSe1n. Denn
die aufgezählten „sozialen  s Tugenden”, WwIe Toleranz, gegenseitiges Ver-
stehen, Abbau S Vorurteilen, Zusammenarbeit, soziales Verhalten etc ent-
sprechen doch weithin den christlichen Grundhaltungen des NTs

(5) Golilen die eben genannten Lernziele Pa erreicht werden, dann muß eine
weıtere Erfahrung der Sozialpsychologie berücksichtigt werden: Die Gleichzeitigkeit
emotionalen und rationalen Lernens. Denn s steht fest, die „Aufhebung
S Voreinstellungen und Vorurteilen sowohl ber die Realität der eigenen Person
WIe iber die anderer Menschen und Gruppen E durch Interaktionsformen öglich
ist, die gleichzeitig mut der rationalen Einsicht auch die damit verbundene ©
tionale, persönliche Betroffenheit auslösen‘21. aber, solche Tätig-
keiten und Lernprozesse onnen  . nachhaltig und wirkungsvoll se1in, bei denen alle
Kräfte des enschen, Intellekt und CGemüt bewußtseinsbildend &11 hHese
der Gruppendynamik gegenüber der einseitigen Hirnlastigkeit vieler Bildungsbemü-
hungen betonte Verbindung vVon ern! und Gemüt ist besonders da wichtig, va  ”

Bernstein, Soziokulturelle eterminanten des Lernens. In Fr. Weinert (Hg.), Pädagogi-
sche Psychologie. Eln 1969, 346 ff; Festinger, Pepitone, Newcom Some
CONSCQUECNCES of de-individuation STOUP. Journal of Abnormal Social
Psychology > 1952),
Vgl. dazu Frielingsdorf, Psychosoziale pekte der Religionspädagogik. In KatBI
(1971), 1229

Brocher, Warum Gruppendynamik? In Gruppendynamik (1970), 3

314

inneren Festigung und zur Beibehaltung von gelungenen, als erfolgreich erlebten 
Verhaltensweisen19• 

(4) Es sei ein weiterer psychosozialer Aspekt genannt, der sich in den jüngsten 
Formulierungen religionspädagogischer Lernziele niedergeschlagen hat. Angesichts 
des beschleunigten sozialen Wandels in unserer Zeit, der sich entscheidend auf das 
Leben des einzelnen und die Funktionsbereiche der Gesellschaft auswirkt, erhebt 
sich der Ruf nach einem Erziehungsmodell, das eine gesellschaftliche Emanzipation, 
eine größere Unabhängigkeit und kritische Selbstverantwortung des heutigen Men­
schen anstrebt. Nach den Forschungsergebnissen der Sozialwissenschaften hängen 
die positive Steuerung der schnellen Wandlungsprozesse und deren erfolgreiche Ana­
lyse und Bewältigung aber ebenso ab von der Kooperationsfähigkeit, von Teamarbeit 
und dem partizipativen Verhaltensstil der heutigen Menschen. 
Nun bietet sich ein gruppenpsychologisch orientierter RU geradezu für eine sozial­
integrative Erziehung an. Denn zu seinen Lernzielen gehört ausdrücklich eine pri­
märe Humanisierung im Sinne einer Sensibilisierung für das eigene und fremde 
Verhalten. Er will den Schüler zur Unabhängigkeit und freien Persönlichkeitsent­
faltung führen. Er möchte ihm helfen, die lernhemmenden Faktoren und Ab­
wehrmechanismen abzubauen, um zu einem partnerschaftlichen und sozialrichtigen 
Verhalten zu kommen. In der Klasse kann der Schüler lernen, verantwortlich an 
einer Aufgabe mitzuarbeiten, auf andere Rücksicht zu nehmen, andere Meinun­
gen zu dulden, Minderheiten und Außenseiter anzuerkennen, sich mit dem Auto­
ritätsproblem in Gestalt des Lehrers und der Einrichtung Schule auseinanderzusetzen, 
seine eigenen Bedürfnisse und Zielvorstellungen mit denen der Klasse zu vergleichen 
und eventuell abzustimmen. Der Schüler kann sein eigenes Verhalten im Feed­
back der Klassenkameraden und des Lehrers ständig überprüfen, er kann die Fähig­
keit erwerben, Konflikte und Gruppenprobleme besser zu erkennen, gemeinsame 
Lösungen zu suchen und Entscheidungen zu treffen. Man könnte diesen Katalog 
von Lernmöglichkeiten noch beliebig fortsetzen: Die Klasse bietet sich als soziales 
Ubungsfeld für Heranwachsende geradezu an, wenn der Religionslehrer bzw. 
Schule und Kirche den Schülern dieses soziale Lernen nur ermöglichen20• 

Diese Sensibilisierung scheint mir aber gerade ein Lernziel des RU zu sein. Denn 
die aufgezählten „sozialen Tugenden", wie Toleranz, gegenseitiges Ver­
stehen, Abbau von Vorurteilen, Zusammenarbeit, soziales Verhalten etc. ent­
sprechen doch weithin den christlichen Grundhaltungen des NTs. 

(5) Sollen die eben genannten Lernziele im RU erreicht werden, dann muß eine 
weitere Erfahrung der Sozialpsychologie berücksichtigt werden: Die Gleichzeitigkeit 
emotionalen und rationalen Lernens. Denn es steht fest, daß die „Aufhebung 
von Voreinstellungen und Vorurteilen sowohl über die Realität der eigenen Person 
wie über die anderer Menschen und Gruppen nur durch Interaktionsformen möglich 
ist, die gleichzeitig mit der rationalen Einsicht auch die damit verbundene emo­
tionale, persönliche Betroffenheit auslösen"21• D. h. aber, nur solche Tätig­
keiten und Lernprozesse können nachhaltig und wirkungsvoll sein, bei denen alle 
Kräfte des Menschen, Intellekt und Gemüt bewußtseinsbildend waren. Diese von 
der Gruppendynamik gegenüber der einseitigen Hirnlastigkeit vieler Bildungsbemü­
hungen betonte Verbindung von Vernunft und Gemüt ist besonders da wichtig, wo 

19 B. Bernstein, Soziokulturelle Determinanten des Lernens. In: Fr. Weinert (Hg.), Pädagogi­
sche Psychologie. Köln 1969, 346 ff; L. Festinger, A. Pepitone, T. M. Newcomb, Some 
consequences of de-individuation in a group. In: Journal of Abnormal and Social 
Psychology 47 (1952), 383 ff. 

io Vgl. dazu K. Frielingsdorf, Psychosoziale Aspekte der Religionspädagogik. In: KatBl 96 
(1971), 329 ff. 

it T. Brocher, Warum Gruppendynamik? In: Gruppendynamik 1 (1970), 3 f. 

314 .;. 



un die Bestärkung Oder die Veränderung In menschlichen Verhaltensweisen
geht. Man wird etwa durch einen  D Vortrag iber Vorurteile kaum die Einstellung
der Zuhörer ändern können.
In diesem Zusammenhang hat INa Vor einigen Jahren den USA einen Versuch mit
12—16jährigen Schülern durchgeführt??, Das Lernziel WAafl: die Vorurteile BEeNn die en
abzubauen. In einer ersten Versuchsanordnung bemühten sich ausgewählte Lehrer drei
Klassen mit vernünftigen und geschichtlichen Beweisen die Voreingenommenheit der
er gegenüber Juden zı beseitigen. Bei iner  Br Überprüfung nach O  5 Wochen hatten n  cht
einmal 2 Prozent ihre einung geändert.
Daraufhin versuchte mit moralischen Appellen. Es wurden die freiheitliche Gesinnung
und das TIistilıche Gewissen der Schüler angesprochen und Bittgottesdienste für die
Juden abgehalten. Der Ertfolg nach O  E Wochen Prozent der er beurteilte Cie Juden
positiver.
In einer dritten Versu  ordnung wurde neben den Vernunftbeweisen auch die emotionale
Lernebene angesprochen. Man führte Rollenspiele durch, den Prozeß Jesu, Gerichtsver-
handlungen zgen uden, denen die Schüler die Rolle der Richter der angeklagten
en übernahmen. Man machte weiterhin Fallbesprechungen und Iud en e1n, die &x  ber ihre
ungerechte Behandlung 1ın Konzentrationslagern berichteten Filme über Israel vorführten.
In der Auswertung der Rollenspiele und Gespräche wurde den Schülern erst ewußt, wıe
unberechtigt ihre Voreingenommenheit BEI die en WAarT, mit denen sie sich In den
Rollenspielen identifizieren mußten.

Anschluß die O Wochen, in denen mehr als F  5{  Ü  } Prozent der Schüler ihr Urteil &'  ber die
Juden revidierten, konnte en: auch das eigentliche Klassenproblem zwischen den schwar-
Z und weißen Schülern Cn ZUM! großen aufgearbeitet werden.

Dieses Beispiel e1nNes nter vielen ird negatıv bestätigt durch die große
ahl von Erwachsenen, die nach zehn und mehr n rationalen weder
die kirchliche Lehre kennen noch die christlichen Grundhaltungen 1n ihrem Leben
verwirklichen. Die Zeit der allwissenden Religionslehrer und der unkritischen, auf
Konsumentenhaltung eingestellten Schüler geht Gott 6@e1 ank zu Ende. Ein rucht-
barer cscheint S  e noch dialogischer Form möglich zZUu sein, wWo Schüler und
Lehrer gemeinsam ihren Glauben überlegen und befragen und Hand der okı-
nte SOWINEe der eigenen Erfahrung auf Wahrheitssuche gehen. Muß sich der Ju-
gendliche, selbständig zl werden, bis gewissen Grade VOoO der
identifikatorischen Bindung sSeine Eltern befreien, braucht er ZUT e ...  rel  igiösen
eife eine entsprechende Distanz und Ösung VO der Religion Seiner Eltern und
Umgebung, damit e einer persönlichen Glaubensentscheidung kommen kann.
Wie aber soll der Religionslehrer den ern den Weg einem freien und peCI-
sönlichen Glauben eröffnen, wenn €1 selbst keinen partnerschaftlichen Verhaltens-
s+il eingeübt hat, venn chts weiß über die Psychodynamik der vielfältigen
Beziehungen Verhältnis Schüler-Lehrer-Klasse, über die Wirkung der verschie-
denen Führungsstile, ber ruppenprozesse und -funktionen, über die Behand-
lung vVon Konflikten und Problemen In ruppen eic. Deshalb müßten für die Aus-
bildung der Religionslehrer entsprechende Konsequenzen BEeEZUREN werden.

Konsequenzen für d Hochschultheologie
Da Vorhergehenden die Parallelität zwischen den religionspädagogischen und
hochschultheologischen +ragen bereits Ööfters sichtbar wurde, können WIT uns hier
urz fassen. Als erschrift möchte ich eın Wort VvVon Prof. er wählen
„Ziel der Hochschule ist nicht, tracdierte ildungsgüter anzudressieren. Ziel
des Hochschulunterrichts ist 5 vielmehr, den Studenten Zu befähigen, unbekannte
Zukunft zZu bDewältigen“ 23

Um zu einer theologischen Realitätskontrolle und zZzu einem richtigeren Selbst-
verständnis zZzu gelangen, müßte die Hochschultheologie die bereits begonnene Aus-

Dieses Experiment wurde vomn Proft. O’Brien J., New York, mitgeteilt.23 Sader, Kleine Fibel Hochschulunterricht. München 1970,

., 

'I> 

es um die Bestärkung oder die Veränderung von mensdtlichen Verhaltensweisen 
geht. Man wird etwa durch einen Vortrag über Vorurteile kaum die Einstellung 
der Zuhörer ändern können. 

In diesem Zusammenhang hat man vor einigen Jahren in den USA einen Versuch mit 
12-16jährigen Schülern durchgeführt22• Das Lernziel war: die Vorurteile gegen die Juden 
abzubauen. In einer ersten Versuchsanordnung bemühten sich ausgewählte Lehrer in drei 
Klassen mit vernünftigen und geschichtlichen Beweisen die Voreingenommenheit der 
Schüler gegenüber Juden zu beseitigen. Bei einer Oberprüfung nach 6 Wochen hatten nicht 
einmal 2 Prozent ihre Meinung geändert. 
Daraufhin versuchte man es mit moralischen Appellen. Es wurden die freiheitliche Gesinnung 
und das christliche Gewissen der Schüler angesprochen und u. a. Bittgottesdienste für die 
Juden abgehalten. Der Erfolg nach 6 Wochen: 1 Prozent der Schüler beurteilte die Juden 
positiver. 
In einer dritten Versuch9anordnung wurde neben den Vernunftbeweisen auch die emotionale 
Lernebene angesprochen. Man führte Rollenspiele du-rch, z. B. den Prozeß Jesu, Gerichtsver­
handlungen gegen Juden, dn denen die Schüler die Rolle de.r Richter und der angeklagten 
Juden übernahmen. Man machte weiterhin Fallbesprechungen und lud Juden ein, die über ihre 
ungerechte Behandlung in Konzentrationslagern berichteten und Filme über Israel vorführten. 
In der Auswertung der Rollenspiele und Gespräche wurde den Schülern erst bewußt, wie 
unberechtigt ihre Voreingenommenheit gegen die Juden war, mit denen sie sich in den 
Rollenspielen identifizieren mußten. 
Im Anschluß an die 6 Wochen, in denen mehr als 60 Prozent der Schüler ihr Urteil über die 
Juden revidierten, konnte endlich auch das eigentliche Kla-ssenproblem zwischen den schwar­
zen und weißen Schülern angegangen und zum großen Teil aufgearbeitet werden. 

Dieses Beispiel - nur eines unter vielen - wird negativ bestätigt durch die große 
Anzahl von Erwachsenen, die nach zehn und mehr Jahren rationalen RU weder 
die kirdtliche Lehre kennen noch die christlichen Grundhaltungen in ihrem Leben 
verwirklichen. Die Zeit der allwissenden Religionslehrer und der unkritischen, auf 
Konsumentenhaltung eingestellten Schüler geht Gott sei Dank zu Ende. Ein frucht­
barer RU scheint nur noch in dialogischer Form möglich zu sein, wo Schüler und 
Lehrer gemeinsam ihren Glauben überlegen und befragen und an Hand der Doku­
mente sowie der eigenen Erfahrung auf Wahrheitssuche gehen. Muß sich der Ju­
gendliche, um selbständig zu werden, bis zu einem gewissen Grade von der 
identifikatorischen Bindung an seine Eltern befreien, so braucht er zur religiösen 
Reife eine entsprechende Distanz und Lösung von der Religion seiner Eltern und 
Umgebung, damit er zu einer persönlichen Glaubensentscheidung kommen kann. 
Wie aber soll der Religionslehrer den Schülern den Weg zu einem freien und per­
sönlichen Glauben · eröffnen, wenn er selbst keinen partnerschaftlichen Verhaltens­
stil eingeübt hat, wenn er nichts weiß über die Psychodynamik der vielfältigen 
Beziehungen im Verhältnis Schüler-Lehrer-Klasse, über die Wirkung der verschie­
denen Führungsstile, über Gruppenprozesse und -funktionen, über die Behand­
lung von Konflikten und Problemen in Gruppen etc. Deshalb müßten für die Aus­
bildung der Religionslehrer entsprechende Konsequenzen gezogen werden. 

m. Konsequenzen für die Hochsdiultheologie 
Da im Vorhergehenden die Parallelität zwischen den religionspädagogischen und 
hochschultheologischen Fragen bereits öfters sichtbar wurde, können wir uns hier 
kurz fassen. Als Oberschrift möchte ich ein Wort von Prof. M. Sader wählen: 
„Ziel der Hochschule ist es nicht, tradierte Bildungsgüter anzudressieren. Ziel 
des Hochschulunterrichts ist es vielmehr, den Studenten zu befähigen, unbekannte 
Zukunft zu ·bewältigen"28• 

1. Um zu einer theologischen Realitätskontrolle und zu einem richtigeren Selbst­
verständnis zu gelangen, müßte die Hochschultheologie die bereits begonnene Aus-

n Dieses Exper.iment wurde mir von Prof. J. O'Brien S. J., New York, mitgeteilt. 
21 M. Sader, Kleine Fibel zum Hochschulunterricht. München 1970, 16. 

315 



einandersetzung mit den Humanwissenschaften vertiefen, W1e Ee{w. eologen
den USA m  C den Sozialwissenschaften versucht haben?24 Wenn feststeht,

die theologische und kirchliche Wirklichkeit wıe die religionspädagogische
mıt m  a der empirischen Wissenschaften analysiert werden kann, dann 1st

die notwendig gewordene Zusammenarbeit nicht von den empirischen Methoden
der Humanwissenschaften ablösbar. aber, eine kritische Theorie kann
die Hochschultheologie L1LUT dann gewinnen, ıennn S1e die bisherigen geisteswissen-
chaf£tlichen Methoden durch empirische ergänzt. Wie WIT Beispiel der Curri-
culumforschung gesehen haben, hätte dieser Schritt allerdings weitreichende, wWI1S5-
senschaftstheoretische Folgen sowohl ethoden- wıe Sachbereich.

diesem Zusammenhang csind die Ergebnisse der jungsten Priesterbefragung inter-
e5sant. die rage „Worauf sollte bei der Uus  ung besonderes eWI!
eg werden, dami:  vr S1e den heutigen Verhältnissen entspricht?“” nennen von
den Weihejahrgängen 196[  Ü 15 1970 Prozent e1ine zeitgemäße Glaubensbegrün-
dung, Prozent Einführung Menschenführung und Gruppenarbeit, E Prozent
pastorale Praxis ährend der Studien, Prozent Psychologie und Pädagogik,
55 Prozent biblische Theologie, 53 Prozent Einführung die Spiritualität als die
gsten Fächer, ährend PIW:; die systematische Theologie mit Prozent
erheblich ınter den Durchschnittszahlen liegt*®

Verbindung mıit einem NEUgSEWONNENEN Gelbstverständnis der Hochschul-
eologie müßte die Curriculumrevision vorangetrieben werden. Eine gemischte
Kommission der evangelischen Kirche hat bereits 1969 angfristig e1NnNe ständige WIissen-
schaf?liche Überprüfung und Neubesti  ung der UTTI: clas Theologiestu-
dium, als der Studienziele, Studiengänge, Studienpläne und Lernverfahren
fordert®®. Bei eser ständig Regelkreissystem kontrollierten und orrigie-
renden Studienreform müßten mehr als bisher die Studenten beteiligt und VOT allem
die Erfahrungen der ın der eelsorglichen TaXıs5 stehenden Priester berücksichtigt
werden??.

Eine eıtere Konsequenz sehe ich der Erweiterung der Lernziele der Hoch-
schultheologie. hese Ja sicherlich nicht 1Ur theologisch-historisches Wissen
vermitteln, sondern auch vAN christlichen Grundhaltungen hinführen. Wenn e1n
Gtudent Theologie betreibt, dann ıst und sollte das e1n! rein +heoretisch-intellek-
tuelle, sondern eıne seıin gesamtes Leben und Handeln bestimmende Tätigkeit
Se1n. In diesem Lernprozeß müßte die Gleichzeitigkeit rationalen und emotionalen
Lernens berücksichtigt werden, besonders n die Verhaltensänderungen der Per-
sönlichkeitsstruktur betrifft Die modernste Theologie und die beste theoretische Aus-
ung helfen dem Priester S  er vıe.  1, er keinen Kontakt zu seiner Gemeinde
findet, unselbständig und autoritär ist, icht zuh:  oren kann, Jenn
intolerant und voreingenommen bleibt und einer echten Zusammenarbeit unfähig
ist.
Die Hochschultheologie collte sich mehr als eu des menschlichen Daseins
christlichem Glauben verstehen und versuchen, die Bedeutung der theologischen

das Leben des Priesters und der Studierenden transparenter ZUu machen.

A, Hollweg, Theologie und mpirle. Ein Beitra ZUM Gespräch zwischen Theologie und
Sozialwissenschaften in den USA und Deutschlan Stuttgart 1971
Vgl „Erste Ergebnisse der Priesterumfrage“. Hg vom Sekretariat der eutschen Bischofs-
konferenz. München 1971,

Hess, H dt (Hg.), Reform der theologischen Ausbildung, Stuttgart
1969, f  51

97 Das Kreuznacher ochschulkonzep der Bundesassistentenkonferenz, DBonn -19 These
macht einige wichtige Vorschläge Lehrveranstaltungen, in denen das „Feedback-
Prinzip  04 angewandt wird.

316

einandersetzung mit den Humanwissenschaften vertiefen, wie es etwa Theologen 
in den USA mit den Sozialwissenschaften versucht haben24• Wenn feststeht, daß 
die theologische und kirchliche Wirklichkeit - ähnlich wie die religionspädagogische -
nur mit Hilfe der empirischen Wissenschaften analysiert werden kann, dann ist 
die notwendig gewordene Zusammenarbeit nicht von den empirischen Methoden 
der Humanwissenschaften ablösbar. D. h. aber, eine kritische Theorie kann 
die Hochschultheologie nur dann gewinnen, wenn sie die bisherigen geisteswissen­
schaftlichen Methoden durch empirische ergänzt. Wie wir am Beispiel der Curri­
culumforschung gesehen haben, hätte dieser Schritt allerdings weitreichende, wis­
senschaftstheoretische Folgen sowohl im Methoden- wie im Sachbereich. 
In diesem Zusammenhang sind die Ergebnisse der jüngsten Priesterbe&agung inter­
essant. Auf die Frage: ,,Worauf sollte bei der Ausbildung besonderes Gewicht 
gelegt werden, damit sie den heutigen Verhältnissen entspricht?" nennen von 
den Weihejahrgängen 1960 bis 1970 82 Prozent eine zeitgemäße Glaubensbegrün­
dung, 78 Prozent Einführung in Menschenführung und Gruppenarbeit, 69 Prozent 
pastorale Praxis während der Studien, 67 Prozent Psychologie und Pädagogik, 
66 Prozent biblische Theologie, 53 Prozent Einführung in die Spiritualität als die 
wichtigsten Fächer, während etwa die systematische Theologie mit 23 Prozent 
erheblich unter den Durchschnittszahlen liegt25• 

2. In Verbindung mit einem neugewonnenen Selbstverständnis der Hochschul­
theologie müßte die Curriculumrevision vorangetrieben werden. Eine gemischte 
Kommission der evangelischen Kirche hat bereits 1969 langfristig eine ständige wissen­
schaftliche Überprüfung und Neubestimmung der Curricula für das Theologiestu­
dium, als der Studienziele, Studiengänge, Studienpläne und Lernverfahren ge­
fordert26. Bei dieser ständig im Regelkreissystem kontrollierten und zu korrigie­
renden Studienreform müßten mehr als bisher die Studenten beteiligt und vor allem 
die Erfahrungen der in der seelsorglichen Praxis stehenden Priester berücksichtigt 
werden27• 

3. Eine weitere Konsequenz sehe ich in der Erweiterung der Lernziele der Hoch­
schultheologie. Diese will ja sicherlich nicht nur theologisch-historisches Wissen 
vermitteln, sondern auch zu christlichen Grundhaltungen hinführen. Wenn ein 
Student Theologie betreibt, dann ist und sollte das keine rein theoretisch-intellek­
tuelle, sondern eine sein gesamtes Leben und Handeln bestimmende Tätigkeit 
sein. In diesem Lernprozeß müßte die Gleichzeitigkeit rationalen und emotionalen 
Lernens berücksichtigt werden, besonders was die Verhaltensänderungen der Per­
sönlichkeitsstruktur betrifft. Die modernste Theologie und die beste theoretische Aus­
bildung helfen dem Priester nicht viel, wenn er keinen Kontakt zu seiner Gemeinde 
findet, wenn er unselbständig und autoritär ist, nicht zuhören kann, wenn er 
intolerant und voreingenommen bleibt und zu einer echten Zusammenarbeit unfähig 
ist. 
Die Hochschultheologie sollte sich mehr als Deutung des menschlichen Daseins aus 
christlichem Glauben verstehen und versuchen, die Bedeutung der theologischen 
Inhalte für das Leben des Priesters und der Studierenden transparenter zu machen. 

24 A. Hollweg, Theologie und Empirie. Ein Beitrag zum Gespräch zwischen Theologie und 
Sozialwissenschaften in den USA und Deutschland. Stuttgart 1971. 

25 Vgl. ,,Erste Ergebnisse der Priesterumfrage". Hg. vom Sekretariat der deutschen Bischofs­
konferenz. München 1971, 14 f. 

26 H. E. Hess, H. E. Tödt (Hg.), Reform der theologischen Ausbildung, Bd. 4. Stuttgart 
1969, 61 f. . 

27 Das Kreuznacher Hochschulkonzept der Bundesassistentenkonferenz, Bonn !1968, These 97 
macht einige wichtige Vorschläge für Lehrveranstaltungen, in denen das „Feedback­
Prinzip" angewandt wird. 

316 



Die besten theologischen Retformmodelle werden erst wirksam, sich die
Dozenten ihrer Einstellung und ihrem Lehrstil diesen Modellen OrlJlen-
tieren. AÄAhnli: WIe der Religionslehrer. sollten 61e noch mehr die Problemlage der
tudierenden mit einplanen und diese soweiıt möglich ernproz aktiv eteili-

allem Wissensvorsprung des Dozierenden scheint eın £ruchtbares Theologie-
studium n! noch dialogischer Form mög SeIN. Lehrer und Lernender
sollten gemeinsam ihren Glauben überdenken.

Wenn der und Lernprozeß der eologie nicht S  = VOIN Wissensfaktor,
sondern mindestens ebenso »n den psychodynamischen Interaktionen und wechsel-
seitigen Beziehungen zwischen Lehrendem und Lernendem bestimmt WIT'  d, dann
müfßten für die Ausbildung der Theologiedozenten entsprechende Konsequenzen BCZOU-
5 werden. Ohne eın psychologisch-pädagogisches Grundwissen ommt heute kein
Theologieprofessor mehr aQuUsS, venn einen optimalen Lernerfolg erreichen und
die Studenten selbständigen, kritischen und doch kooperationsbereiten Theologen
heranbilden

Iv. CR
Die Auseinandersetzung der Religionspädagogik mit den Humanwissenschaften hat
eine eihe von wissenschaftstheoretischen und praktischen Fragen aufgeworfen, die

einem tieferen GCelbstverständnis der Religionspädagogik onnen.  . Soweit
mMan eute schon urteilen kann, hat sich die empirische Wende pOSI1tLV ausgewirkt.
Die religionspädagogische Projektforschung ist ohne die Humanwissenschatten ein-
fach undenkbar. Auch der Hochschultheologie hat eine empirische Wende einge-
setzt Es ist hoffen, clie fruchtbar begonnene Auseinandersetzung mıiıt den
Humanwissenschaften einem GSelbstverständnis der Theologie
und nicht wıe schon ..  £ters der Geschichte einer falschen Dichotomie endet.

BER  ARD HARING

Gewissensbildung
Jedermann beruft sich auf Se1n Gewissen. Das Wort Gewissen kann, We T'
verstanden, zZUu einer Brücke zwischen den Gläubigen und den ehrlich Suchenden
jeder werden. n W  W  Jjenn die Christen celbst eın mündiges Gewissen
en und durch Gewissensbildung sich auszeichnen, werden S1e den Weg
Gewissen ihrer +menschen Enden und ihnen c(0) Führer Christus sein können.
Wir agen er!  f wWas das Gewissen ist. Suchen dann nach den Voraus-
setzungen der einzelnen Gewissensentscheidung, den Sinn der Gewissensbil-
dung besser T  Ca erkennen. Dabei denken WITr celbstverständlich an die Bil-
dung enen Gewissens, jedoch oller Mitverantwortung mıit en
Mitmenschen

Was ist das G  ewissen  ?
Das (ewissen ist nicht etwas, Wa dem Menschen zusätzlich gegeben ist, -  eäü eın
OUOrgan oder eine Fähigkeit neben anderen. ist der Mensch SPiINeEer
Ganzheit, letzten nach tegrierung uncd Integrität. Das Cewis-
en hat SGitz weder Intellekt noch 1im Willen allein. Es 1st vielmehr die
innerste Einheit beider, die freilich verwundbar ıst, aAber S! die Wunde
celbst noch Schrei nach Heilung werden kann, der Mensch bei csich selbst

317

4. Die besten theologischen Reformmodelle werden erst wirksam, wenn sich die 
Dozenten in ihrer Einstellung und in ihrem Lehrstil an diesen Modellen orien­
tieren. Ähnlich wie der Religionslehrer. sollten sie noch mehr die Problemlage der 
Studierenden mit einplanen und diese soweit möglich am Lernprozeß aktiv beteili­
gen. Bei allem Wissensvorsprung des Dozierenden scheint ein fruchtbares Theologie­
studium nur noch in dialogischer Form möglich zu sein. Lehrer und lernender 
sollten gemeinsam ihren Glauben überdenken. 

5. Wenn der Lehr- und Lernprozeß in der Theologie nicht nur vom Wissensfaktor, 
sondern mindestens ebenso von den psychodynamischen Interaktionen und wechsel­
seitigen Beziehungen zwischen Lehrendem und lernendem bestimmt wird, dann 
müßten für die Ausbildung der Theologiedozenten entsprechende Konsequenzen gezo­
gen werden. Ohne ein psychologisch-pädagogisches Grundwissen kommt heute kein 
Theologieprofessor mehr aus, wenn er einen optimalen Lernerfolg erreichen und 
die Studenten zu selbständigen, kritischen und doch kooperationsbereiten Theologen 
heranbilden will. 

IV.SdtluB 
Die Auseinandersetzung der Religionspädagogik mit den Humanwissenschaften hat 
eine Reihe von wissenschaftstheoretischen und praktischen Fragen aufgeworfen, die 
zu einem tieferen Selbstverständnis der Religionspädagogik führen können. Soweit • 
man heute schon urteilen kann, hat sich die empirische Wende positiv ausgewirkt. 
Die religionspädagogische Projektforschung ist ohne die Humanwissenschaften ein­
fach undenkbar. Auch in der Hochschultheologie hat eine empirische Wende einge­
setzt. Es ist zu hoffen, daß die fruchtbar begonnene Auseinandersetzung mit den 
Humanwissenschaften zu einem erneuerten Selbstverständnis der Theologie führt 
und nicht - wie schon öfters in der Geschichte - in einer falschen Dichotomie endet. 

BERNHARD HÄRING 

Gewissensbildung 
Jedermann beruft sich auf sein Gewissen. Das Wort Gewissen kann, wenn recht 
verstanden, zu einer Brücke zwischen den Gläubigen und den ehrlich Suchenden 
jeder Art werden. Jedoch nur, wenn die Christen selbst ein mündiges Gewissen 
zeigen und durch Gewissensbildung sich auszeichnen, werden sie den Weg zum 
Gewissen ihrer Mitmenschen finden und ihnen so Führer zu Christus sein können. 
Wir fragen uns zuerst, was das Gewissen ist. Suchen dann nach den Voraus­
setzungen der einzelnen Gewissensentscheidung, um den Sinn der Gewissensbil­
dung besser zu erkennen. Dabei denken wir selbstverständlich zuerst an die Bil­
dung unseres eigenen Gewissens, jedoch in voller Mitverantwortung mit unseren 
Mitmenschen. 

Was ist das Gewissen? 

Das Gewissen ist nicht etwas, was dem Menschen zusätzlich gegeben ist, nicht ein 
Organ oder eine Fähigkeit neben anderen. Es ist der Mensch selbst in seiner 
Ganzheit, in seinem letzten Streben nach lntegrierung und Integrität. Das Gewis­
sen hat seinen Sitz weder im Intellekt noch im WilJen allein. Es ist vielmehr die 
innerste Einheit beider, die freilich verwundbar ist, aber so, daß die Wunde 
selbst noch zum Schrei nach Heilung werden kann, wenn der Mensch bei sich selbst 

317 


