gegeben und es wird von der Persdnlichkeit
des Professors abhingen, seinen Weg zwi-
schen Freiheit und Gehorsam zu finden. VF£.
steht hier als Professor wohl zu parteiisch
auf seiten der Fakultit. Man muf8 verste-
hen, daB Bischof und Regens die Studenten
nicht zu wissenschaftlichen Experten, son-
dern zu glidubigen und frommen Priestern
erziechen wollen, Es ist verletzend, da von
sultramontanen Elementen” zu reden, die
die Oberhand gewonnen haben. Er will
Kochs Lehre auch nicht durch den Hinweis
auf seine Jugend abwerten, denn sonst
kénnte man ja auch Jesus wegen seiner Ju-
gend nicht voll nehmen. Aber darf man
Jesus einfach in den Katalog progressiver
Theologieprofessoren einreihen?

Graz Johann Fischl

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

SCHILLEBEECKX EDWARD, Glaubensinter-
pretation. Beitrdige zu einer hermeneutischen
und kritischen Theologie. (174.) Griinewald,
Mainz 1971. Ln. DM 24.—.

Obwohl mehr als die Hilfte des Buches aus
Zeitschriftenartikeln des Verfassers besteht,
ist der Inhalt nicht blof eine Sammlung ver-
schiedener Aufsitze zu einem Thema, son-
dern bildet eine sinnvoll weiterfithrende Ein-
heit. Sch. umschreibt in seiner Einleitung
selbst das Thema (und gibt damit eine Er-
klirung des Titels): ,,Woher wissen wir letzt-
lich, daf eine neue, aktualisierende Interpre-
tation der christlichen Botschaft oder irgend-
eines alten Dogmas ... wirklich dem Evan-
gelium entspricht und in diesem Sinne ,or-
thodox’ ist?” (9)

Auch fiir den Theologen (nicht nur fiir den
Naturwissenschafter) wird die Arbeit immer
komplizierter und uniibersichtlicher. Abge-
sehen von manchen Seifenblasen, bietet sich
eine Fiille neuer Erkenntnisse, ja eine Reihe
neuer Wissenschaften an. Man soll nicht
dariiber staunen, wie klein die Schritte sind,
die mit Hilfe einer gewaltigen wissenschaft-
lichen Apparatur getan werden, — ohne daf
man sicher sein kann, da es wirkliche
Fortschritte und nicht (kleine) Schritte ,,neben
dem Weg” sind. Man koénnte versucht sein,
auf den ganzen wissenschaftlichen Wust
einer weithin ratlosen und gerade deshalb
so beunruhigend geschiftigen Theologie zu
verzichten und sich auf den schlichten Glau-
ben zuriikziehen. Den Versuch, einen Aus-
weg aus einem Dilemma zu bahnen, stellt
dieses Buch dar.

Angesichts des bestehenden theologischen
Pluralismus, der anscheinend unaufhebbar
ist, verzweifelt Sch. an der Mbglichkeit, die
Redchtgliubigkeit einer Neuinterpretation des
Glaubens theoretisch zu verifizieren. Er
fliichtet in das Kriterium der ,,Orthopraxie”,
von der er selbst wieder gesteht, sie sei ,,un-
denkbar ohne ein Element christlich-theore-

368

tischen Erkennens und in diesem Sinn von
Orthodoxie” (64). Die Frage wird damit nur
verschoben; sie heift dann eben: Was ist
rechtes christliches Tun? Im iibrigen legt man
sich in der Regel zuerst eine Praxis zu, die
einem behagt; eine dazupassende Theorie
findet man dann schon, Fragwiirdig ist auch
das ,Kriterium der Bejahung einer neuen
Interpretation durch die ,Gemeinde Gottes’
als Trédgerin der aktualisierenden Interpre-
tation” (75 ff). Dem kirchlichen Lehramt
wird eine ziemlich bescheidene Rolle zuge-
teilt (78 ff). Allerdings werden auch die
Theologen zu gréflerer Bescheidenheit ge-
mahnt, Dankenswert wire in diesem Zu-
sammenhang der Satz: ,Wir konnen nicht
auf eigene Faust die religitose Sprache refor-
mieren, ohne uns die Frage zu stellen, ob
andere unsere neue Sprache auch verstehen
werden (82).”

Der wachsende Atheismus, der zu der Gro-
teske einer Theologie ohne Gott gefithrt hat,
und nicht zuletzt der Rationalismus der
heutigen Gesellschaft zwingen den Gldubi-
gen, voran den Theologen, sich wieder stiir-
ker, ja mit Vorrang, Fragen der Fundamen-
taltheologie und der Theodizee zuzuwenden.
In dieser Hinsicht kann das 5. Kap. des
Buches ein engeres Zusammenriicken katho-
liscllI\er und reformatorischer Theologen fest-
stellen.

Im 2. Teil des Buches setzt sich Sch. mit der
oneuen kritischen Theorie”, speziell mit Jiir-
gen Habermas, auseinander, der Kritik an
seinen Vorgidngern Adormmo und Marcuse
iibt und selbst schon wieder von der ,Neuen
Linken” kritisiert wird. Aus dieser Auseinan-
dersetzung glaubt Sch. einen Gewinn fiir die
theologische Hermeneutik ziehen zu kénnen,
um sie auf den Weg zu einer ,kritischen
Theologie” zu fiihren, die dann zwischen
rationalistischer Vernunft und unkritischem
Glauben, von beiden angegriffen, ihren ,un-
ersetzlichen Beitrag zur Wirklichkeitsinter-
pretation sowohl der Vernunft als auch des
Glaubens” leisten kann (171).

Einer fritheren Hermeneutik wird der Vor-
wurf gemacht, sie habe sich nicht fihig er-
wiesen, eine Kritik an sich selbst zu iiben
(115). Bei der heutigen Hermeneutik hat
man stindig das bedriidkende Gefiihl, sie
zeige sich unfihig, Kritik an der philosophi-
schen Umwelt zu iiben. Trotz sanften Sei-
tenhiebes auf den ,blutigen Ernst, mit dem
heutige Erneuerungstheologen fast aus-
schlieBlich Hermeneutik und Sprachanalyse
betreiben und den Strukturalismus studie-
ren”” (63), scheint doch auch Sch. all das
und iiberhaupt die Bedeutung der empiri-
schen Wissenschaften fiir die Theologie und
den Glauben etwas zu iiberschiitzen.

Wels Peter Eder

FRIES HEINRICH, Abschied von Gott? Eine
Herausforderung — Versuch einer Antwort.



(126.) (Herder Biicherei 413) Freiburg 1971,
Kart. lam. DM 2.90.

Es ist das Verdienst des Vf., in einer Zeit,
in der es bei Theologen Mode wird, sich
die Formel vom ,,Tode Gottes” anzueignen,
an Hand authentischer Texte zu zeigen, was
Atheismus, was ,,Abschied von Gott” eigent-
lich bedeutet, wenn es sich um mehr als nur
um eine Redensart handeln soll. An den
aufgefiihrten Schliisseltexten wird eine Ent-
wicklung des Atheismus sichtbar, die selbst
vielmehr Ambivalenz und eindeutig ,Be-
kiimmertes” birgt (etwa die Vision der ,,Zu-
kunft des Schreckens” bei Nietzsche oder die
Figur der ,Holle” bei Sartre), als es etwa
der noch nahezu ,fromme Atheismus” bei
seinem Griinder Feuerbach ahnen lief. (An-
gesichts dieser problematischen Entwick-
lungslinie ist es freilich erstaunlich, wie
heute viele Theologen den Atheismus als
wesentliche Voraussetzung einer Theologie
nach dem Tode Gottes zu akzeptieren bereit
sind). Vf. versucht nun nicht die Problema-
tik des Atheismus bei Nietzsche, Dosto-
jewski, Sartre und Camus einfach billig apo-
logetisch auszuwerten, sondern er hinter-
fragt zunichst den christlichen Glauben, in-
wieweit gerade er in seiner Geschichte die
Motive des Atheismus, nimlich den Wunsch
nach Freiheit, unentfremdeter Existenz, um-
fassender Emanzipation schuldhaft verdeckt
und niedergehalten hat. So ist es also auch
nicht an uns, von Gott Abschied zu nehmen,
sondern ihm in einer ,Metanoia” neu zu
begegnen.

Ohne den Wert des Werkes zu schmailern,
sei vielleicht noch kritisch vermerkt, ob nicht
Nietzsches Intention der Rede vom , Tode
Gottes” zu Unrecht verharmlost wird, wenn
man, wie Vf. meint, davon nur den Gott
der Metaphysik betroffen sein ldBt. AuBer-
dem hitte es auch Siegmund Freud, der
viele gidngige neomarxistische Richtungen in-
spiriert hat, verdient, in die Reihe bedeu-
tender Atheisten aufgenommen zu werden.
Alles in allem freut sich der Rez., daf
gerade durch die Form des Taschenbuches die
Moglichkeit einer weiten Verbreitung dieser
kundigen Auswahl authentischer atheisti-
scher Schliisseltexte und ihrer vorziiglichen
Interpretation durch den Vf. gewihrleistet
ist.

Graz Otto Kénig

SECKLER MAX, Hoffnungsversuche. (192.)
Herder, Freiburg 1972. Kart. lam. DM 16.—.

Die Geschichte zeigt uns eine durchgingige
Hoffnung, die allen Menschen naturhaft ins
Herz geschrieben ist und die sie auch fiir die
Predigt von der christlichen Hoffnung emp-
finglich macht. Alle Religionen sind ein
Adventglaube, der im christlichen Advent in
der Geburt Jesu Christi seine Erfiillung ge-
funden hat. Christus ist der Weg, der auch

24

uns die Mdoglichkeit zur Erreichung unseres
Heiles aufzeigt. Der Glaube an die Aufer-
stehung ist die letzte und entscheidende
Hoffnung, daf wir auch in Not und Ver-
zweiflung das Leben nicht hinwerfen und
das Dasein sinnlos finden. Unser christlicher
Glaube ist so wesentlich Hoffnung, daf8
Paulus alle Nicht-glaubenden Menschen
nennt, ,die keine Hoffnung haben”.

Die Kiinderin der christlichen Hoffnung ist
die Kirche. — Der Verfasser der ,Hoff-
nungsversuche” ist Professor fiir Funda-
mentaltheologie in Tiibingen und so ist es
verstiindlich, daf er die folgenden Kapitel
iiber die Kirche mit besonderer Ausfiihrlich-
keit behandelt. Er zeigt, was man unter der
salleinseligmachenden” Kirche wirklich
meint und was man nicht meint, er spricht
von dem Verhiltnis der christlichen Kirchen
zueinander und von der ,6kumenischen” Be-
wegung unserer Tage, fiir die er die Formel
findet: ,Nicht Wiedervereinigung, sondern
Einheit”. Wer vereinigen will, muf unifor-
mieren, Zwang ausiiben, Besonderheiten ab-
schaffen, was Verarmung bedeutet. Plurali-
tit wird es immer geben, weil unser Verstand
einfach unfihig ist, in einer Erkenntnis das
Ganze in letzter Vollkommenheit zu erfas-
sen. Was abgebaut werden muf, sind nicht
die Sondermeinungen, sondern die Feind-
schaft! Die vielen Meinungen sollen sein,
sie sind komplementir und formen zusam-
men erst das Ganze.

Das fithrt den Vf. aber zwangsldufig hin zum
kirchlichen Lehramt. Kann denn jeder lehren
und schreiben, was er will? Die folgenden
Ausfithrungen, in denen er in 10 Punkten
die Auffassungen der beiden Pipste Pius
XII. und Paul VI iiber das kirchliche Lehr-
amt darlegt, gehtren zum wertvollsten des
ganzen Buches. Sie zeigen, wie es immer
wieder zu Konflikten von Theologen mit der
Hierarchie kommen konnte. Er schlieBt etwas
sarkastisch: ,So also denkt sich der Heilige
Vater die Theologie: als ein Geschdpf der
Hierarchie, auf diese im Gewissen verpflich-
tet, von ihr im Denken genormt, im Hor-
saal iiberwacht, der Sprachregelung unter-
worfen, der drohenden Gefahr von Mafi-
regelungen jeder Art ausgesetzt und geliebt
und geachtet nur als eine dem Willen des
Souverdns sich unterwerfende.” Aber er
weifl, daf alles in der Praxis milde und
weitherzig ausgefithrt wird und daB die
heutige Theologie alles eher ist als ein zen-
tral gesteuertes Instrument der Hierarchie.

Das vorliegende Werk ist keine wissen-
schaftliche Untersuchung der christlichen
Hoffnung, es hat kein einziges Zitat und
keine einzige Literaturangabe. Aber gerade
deshalb ist es gut leserlich, iiberall anregend
und HuBerst informativ iiber die religitse
Situation der Gegenwart.

Graz Johann Fischl

369



