OKUMENE

JAEGER HENRY-EVRARD (Hg.), Zeugnis
fiir die Einheit. Geistliche Texte aus den
Kirchen der Reformation. Bd. 2: Calvinismus.
(252.) Griinewald, Mainz 1971. Snolin DM
19.50.

Wer im Calvinismus bisher nur ein Chri-
stentum diisterer Strenge und abweisenden
SelbstbewuBStseins erblickt hat, wird mit
Staunen die vorliegende Anthologie lesen.
Er wird dem ,8kumenischen” Calvin begeg-
nen, der ,die reformatorische Spiritualitit
und den reformatorischen Kirchenbegriff in
ihrer Katholizitit und Universalitit zu be-
wahren” (8) wuBlte, er wird Texte calvini-
scher Autoren kennenlernen, die geradezu
im konfessionellen Sinne katholisch anmu-
ten (etwa ein Marien-Sonett Drelincourts
oder die eudharistischen Verse von D’Au-
bigné und De Sponde), er wird eine zu-
kunftsweisende ,evangelische Katholizitit”
vorfinden (z. B. bei T. Fallot), die schnur-
stracks auf Taizé zuschreitet. Eine der wich-
tigsten Gestalten, A. Vinet, ist gewiff mit
recht interessanten und typischen Stellen
vertreten (117—128), der Rez. bedauert es
dennoch, daf nicht Passagen von so direkter
Okumenizitit gewdhlt wurden, wie sie teil-
weise in der Einleitung (20 ff, passim) zi-
tiert werden. Da heiflt es u. a.: ,Man trennt
sich, um sich wieder zu vereinigen; der In-
dividualismus muf zum Sozialismus zu-
riidkfithren, der Protestantismus zum wah-
ren Katholizismus, die Freiheit zur Einheit.
Zwei Irrtiimer gibt es: ...der erste Irrtum
liegt bei den Parteigiingern der Einheit ohne
Freiheit, der zweite Irrtum liegt bei den
Sektierern der Freiheit ohne Einheit” (23).
Die Zukunft gehdrt nach ihm nicht dem
Katholizismus und Protestantismus, wie
diese nun einmal ,geschichtlich geworden”
sind, sondern ,der einen und einzigen Reali-
tit, die noch iiber Kraft in diesem Augen-
blik verfiigt: dem Christentum” (ebd.).
Hierfiir kénnten Katholiken und Protestan-
ten sich ein gegenseitiges Angebot von Wer-
ten machen.

Die Einleitung, auf die eben Bezug genom-
men wurde, setzt mitunter flir den mit dem
Calvinismus nicht vertrauten Leser zu viel
voraus. Alles in allem handelt es sich bei
dem besprochenen Band um eine wertvolle
Auswahl, der man im Sinne der Ukumene
weite Verbreitung wiinscht.

Linz Rudolf Zinnhobler

HEILER FRIEDRICH, Die Ostkirdien. Neu-
bearbeitung von ,Urkirche und Ostkirche”.
(XX u. 640) Reinhardt, Miinchen 1971. Ln.
DM 65—.

Der Name F. Heilers, dessen Arbeiten zum
besseren Kennenlernen und Verstehen der
ostlichen Kirchen bahnbrechend sind, ist
schon seit Jahren im Bereich der Ostkirchen-

370

kunde ein Begriff geworden. Die vorliegende
neubearbeitete Ausgabe mit dem wertvol-
len, umfangreichen Literaturteil zu den ein-
zelnen Kapiteln stellt sicher einen neuen
Impuls dar und ist zugleich ein grofer Bei-
trag fiir die christliche Anniherung, beson-
ders mit den o&stlichen Kirchen. ,Heute
schldgt dem christlichen Osten das Herz des
christlichen Westens entgegen: ein Herz des
Verstindnisses, der Liebe und der Sehn-
sucht nach Einheit” (4). Die Widmung des
Buches an den vor kurzem gestorbenen
UOkumenischen Patriarchen von Konstantin-
opel, Athenagoras I, der ein Pionier des

kumenismus war, ist fiir den &kumeni-
schen Charakter dieses Werkes bezeichnend.

Hier ist zu erwdhnen — ohne die Bedeu-
tung dieser Arbeit schmilern zu wollen —
daR auf Grund der Breite und der Vielfalt
der Thematik, die in diesem Buch sorgfiltig
bearbeitet wird, einige Einzelheiten nicht
ganz den Tatsachen entsprechen und daher
richtigzustellen sind: z. B. Photios bat nicht
den Papst um ,Bestitigung” seiner Wahl
(23), sondern er schickte dem Papst ein Jahr
nach seiner Wahl seinen Friedensbrief, in
dem er u. a. seine Wahl mitteilte. Ignatios
wandte sich nicht an den Papst (ebd.), da er
auf der Synode in Konstantinopel 861 kate-
gorisch sagte: ,ego non appellavi Romam,
nec apello”. Die Charakterisierung des Pa-
triarchen Michael Kerullarios und seine ge-
gen die lateinische Kirche gerichteten Hand-
lungen in Konstantinopel werden einseitig
dargestellt (26/27), weil die von den
Cluny’schen Reformanhiéngern verursachten
Ereignisse gegen die Byzantiner in Siiditalien
und Sizilien iiberhaupt nicht erwihnt wer-
den. Wenn auch Rozanow zitiert wird (425),
kann man doch nicht die Orthodoxe Kirche
einfach als , monophysitisch” betrachten. Im
Kapitel ,Entartungserscheinungen und Er-
neuerungskrifte der Ostkirchen” (436 f), in
dem der Begriff ,Entartung der Ostkirchen”
ungliiklich gewdhlt wurde, findet man iiber
die Erneuerungskrifte der Ostkirchen so viel
wie nichts, wogegen die sogenannten ,Ent-
artungserscheinungen” zum groBten Teil auf
Aussagen des Max Prinzen von Sachsen aus
dem Jahre 1907 gestiitzt werden.

Der gelungene Versuch Heilers, das &stliche
Christentum dem westlichen ndher zu brin-
gen, mufl besonders anerkannt werden. Und
wenn die Aussage des Autors, daf ,die
westlichen Christen viel von ihren &stlichen
Briidern zu lernen haben” (14), eine Fest-
stellung ist, die auch ekklesiologische Be-
deutung hat, so stellt sie uns vor eine
wichtige und verantwortungsvolle Aufgabe.

Graz Gregor Larentzakis

HAUBST RUDOLF, Nikolaus von Kues als
Promotor der Ukumene. Akten des Sympo-
sions in Bernkastel-Kues v. 22.—24. Sept.
1970. (Mitteilungen und Forschungsbeitriige



.

|

der Cusanus-Gesellschaft 9) (224.) Griine-
wald, Mainz 1971. Pappband.

Der Sammelband enthilt 13 Beitrige: 7 Re-
ferate (von Erich Meuthen, Werner Kriimer,
Hermann Hallauer, Anton Schall, Maurice
de Gandillac, Rainer R&hricht und Rudolf
Haubst), 2 Ansprachen (je eine von Gerd
Heinz-Mohr und Reinhold Weier) und 4
Aufsitze (von Gerd Heinz-Mohr, Gerda
Freiin von Bredow, Bernhard Hanssler und
Wilhelm Goerdt).

Die Referate behandeln den innerkirchli-
chen Frieden, d. h. zu Lebzeiten des Cusa-
nus zunichst die Spannung zwischen Konzil
und Papst, die Unionsverhandlungen mit den
schismatischen Griechen und den hiresie-
nahen Hussiten, die Islamfrage, das Problem
der vielen Religionen, das Toleranzproblem
bei der theologischen Wahrheitsfindung und
Fragen des Glaubensfriedens allgemein. Der
aktuelle Gegenwartsbezug der Themen liegt
auf der Hand. Die Gefahr, vorschnell zu ak-
tualisieren, den historischen Ort aus dem
Auge zu verlieren und damit alles und
nichts zu erweisen, ist durchaus gegeben.
Daher darf der fast durchwegs feststellbare
Respekt vor der Eigengesetzlichkeit der hi-
storischen Periode, der allein ,echte Kom-
munikation” (E. Meuthen, 19) ermoglicht,
auflerordentlich begrii8t werden.

Die geiibte Abstinenz (32), das Versagen
des Basler Konziliarismus nicht mehr mit
dem Kausalgeflecht, das zu den reformato-
rischen Ereignissen fiihrt, zu verkniipfen, ist
sympathisch, &8t aber gewollt berechtigte
Fragen offen. Im Artikel iiber die Hussiten-
gesprache (53—75) wiirde man sich etwas
weniger Leidenschaft und Konklusionen
wiinschen. Verwendung unverdffentlichten
Quellenmaterials macht die Untersuchung
jedoch besonders wertvoll. Ein niherer Hin-
weis iiber die cusanische Urheberschaft der
Schrift ,De maioritate auctoritatis sacro-
rum conciliorum supra auctoritatem papae”
(1433, Trier, Stadtbibliothek, HS 1205/503 f.
119r—£.123v) hitte diesbeziigliche Zweifel
ausrdumen kénnen. Die traditionelle Bedeu-
tung des Begriffs ,res sacramenti” scheint
miBverstindlich wiedergegeben (55).

Im iibrigen vermitteln die vorliegenden Ab-
handlungen etwas von der Wesentlichkeit
einer christlichen Alternative in ebenso er-
freulicher Weise, wie das wohlgelungene
Symposion zu Bernkastel-Kues, das die
Teilnehmer Rudolf Haubst, dem unermiid-
lichen ,Promotor” seines heimischen Genius

verdanken.
Wilhering/Bochum Gerhard B. Winkler

MORALTHEOLOGIE

HOEFNAGELS HARRY, Demokratisierung
der kirchlichen Autoritit. (Theologie konkret,
hg. v. Klostermann/Greinacher.) (116.) Her-
der, Wien 1969. Paperback S 60.—, DM/sfr
9.80.

24*

H. Hoefnagels, Professor fiir Religions-
soziologie in Amsterdam und Mitarbeiter
am Institut Catholique in Paris, beginnt
seine Ausfiihrungen mit einer Bestandsauf-
nahme iiber die gegenwiirtige Autoritits-
krise in der Kirche, fragt dann nach ihrer
Ursache und zeigt ihre Unvermeidlichkeit
auf. Soweit es moglich ist, ist es ihm ge-
lungen, objektiv zu bleiben und realistisch
niichtern und ohne Emotionen seine Mei-
nung zu sagen. Der Jesuitengelehrte bleibt
als Soziologe dem rechten theologischen
Kirchenbegriff treu und kldrt sauber die Be-
griffe Autoritdit und Demokratie. Mbogliche
Einwinde werden gebracht und geldst, ver-
schiedene Standpunkte gut aufgezeigt. Hie
und da hat man den Wunsch, da manches
deutlicher gesagt wiirde, z. B. die begin-
nende Anderung des Denkens und Handelns
der Rémischen Kurie oder dafl es auch Feh-
ler der Untergebenen geben kann, die mit
der Liebe nicht mehr zu vereinbaren sind.
Interessant wire es, die neuen demokrati-
schen Formen in der Kirche, die schon funk-
tionieren oder erst konkretisiert werden sol-
len, kritisch zu iiberpriifen.

Es ist unméglich, daf alle Fragen gelost
werden, es wird auch nicht jeder Leser mit
jeder Losung einverstanden sein. Vf. ist be-
strebt, in der gegenwirtigen Krise den gol-
denen Mittelweg zu gehen. Das Buch ist
fiir alle lesenswert und interessant, fiir lei-
denschaftliche Glieder kirchlicher Extrem-
gruppen hiiben und driiben aber ist es eine
heilsame und notwendige Lektiire.

ACADEMIA ALFONSIANA, Studia moralia
IX. (370.) Roma 1971. Brosch.

Der 9. Band ist zur Hundertjahrfeier der
Proklamation des hl. Alfons zum Kirchen-
lehrer am 23. Mirz 1871 erschienen. Den
Beginn bildet daher die Festansprache ,Saint
Alphonse Docteur, mais quel Docteur?”, die
Gabriel Marie Card. Garrone bei der Fest-
akademie (Nov., 1971) gehalten hat und in
der er den Heiligen als Lehrer des Gebetes,
des missionarischen Geistes, als Verehrer
der Eucharistie und der Gottesmutter ge-
priesen hat.

Die Herausgeber waren bestrebt, rein hi-
storische Dissertationen zu vermeiden und,
immer auf den hl. Alfons bezogen, die di-
rekte oder indirekte Bedeutung fiir die Ge-
genwart zu betonen. Louis Vereedce illu-
striert in seinem Beitrag ,Sens du doctorat
de Saint Alphonse de Liguori dans Ihi-
stoire de la théologie morale”, die Moral-
theologie des 17. und 18. Jahrhunderts {iber-
blickend, die Stellung des Kirchenlehrers mit
seinem Probabilititssystem und mit seiner
Gnadenlehre. Schon bei Alfons zeigt D. Ca-
pone (,Realismo umano-christiano nella
teologia morale di S. Alfonso”) am Beispiel
der sakramentalen BuBle und an der Unter-
scheidung von formeller und materieller
Siinde die personalistische Sicht des sittlichen

371



