WOLFGANG BEINERT

Beten — Glaube, der lebt

Zur Dogmatik des Gebetes?

Wie kann man beten — heute (noch) beten? Diese Frage bewegt augenblicklich nicht
nur Menschen, die im herkémmlichen Sinn als religits oder als fromm zu bezeichnen
sind. Sie stellen auch angesichts der allgemeinen Weltsituation mehr und mehr
Menschen in der Hoffnung, vielleicht aus dem Gebet Hilfe in ihrer Ausweglosigkeit
zu finden. Die Frage ist eminent praktisch und sie erheischt eine praktikable Antwort.
Kann sie von der Dogmatik kommen? Diese ist eine systematische Wissenschaft; ihr
geht es nicht in erster Linie um das praktische Verhalten, sondern um die Theorie,
die im Vergleich mit des Lebens griinem Baum gern als grau verschrien wird. Wenn
dieses Verdikt je zutrifft, so scheint es fiir das Beten zu gelten. Beten ist erstlich und
letztlich ein existentieller Vollzug, eine Sache des lebendigen Tuns. Welchen Sinn
soll dann eine Theorie des Betens haben — und das heifit einschluweise ja auch:
welcher Nutzen kénnte ihr zugeschrieben werden? Muf man nicht mit einem glatten
Nein antworten?

Mit dem Beten ist es nicht anders als mit anderen Lebensvollziigen. Wenn einer mit
noch so ergreifenden Worten iiber die Liebe redet, hat er noch keinen Augenblick
geliebt. Der geistreichste Vortrag iiber die Philosophie der Freude wiegt kein einziges
herzliches Licheln auf. Noch so sublime und ausgefeilte Gedanken iiber das Beten
vermdgen dann nicht ein einziges Vaterunser zu ersetzen, das mit Andacht gesprochen
wird. Wer wissen will, was Liebe ist, muf lieben; um das Gliick der Freude zu erleben,
mufl man sich freuen kénnen — und um Not und Segen des Gebetes inne zu werden,
mufl man sich beherzt an Gott wenden. Fiir den Liebenden und Frohen und fiir den
Beter sind alle philosophischen und theologischen Abhandlungen iiber Liebe oder
Freude oder Beten wahrlich graue Theorie, grauer noch als der verhangenste Novem-
bertag. Wozu dann also Zeit verschwenden mit einer Dogmatik des Gebetes? Auch
wenn sie weder selber Beten ist noch eine unmittelbare Hilfe dazu bieten kann, wird
sie durch zwei Griinde gerechtfertigt, ja als notwendig erwiesen.

Den ersten Grund kann man so formulieren: zur Wiirde des Gebetes und des Beters
gehort die Reflexion iiber sein Tun. Jede vollmenschliche, verantwortete, kurz jede
personale menschliche Tat verlangt und setzt voraus, daf der Titer sich seines Tuns
bewuft ist. Das ist nicht nur deswegen erforderlich, damit ein wirklicher Vollzug aus
der Tiefe seiner Existenz geschieht, sondern auch um der Auswirkungen seiner Tat
willen. Der Liebende, der nicht wei, warum er seine Liebe jemandem schenkt, wird
sie nicht iiber alle Anfechtungen hinweg zur Treue werden lassen konnen. Freude,
die nicht aus ihrem Grund lebt, verloscht in bloBer Lustigkeit. MuB8 also das Gebet
als existentieller Lebensvollzug angesprochen werden, dann bedarf der Beter des
Bedenkens seines Gebetes, um je lebendiger, je intensiver beten zu kénnen.

Der zweite Grund ist aus der Zeit geboren. Wie notwendig und wichtig auch immer
die Reflexion iiber unser Tun sein mag, tatsichlich leben wir lange Zeitrdume dahin,

1 Vortrag, gehalten am 5. November 1972 in der Domschule Wiirzburg. Die Vortragsform
wurde bewuft beibehalten, auf einen Apparat verzichtet. Literatur zum Thema: Balthasar
H. Urs »., Das betrachtende Gebet, Einsiedeln 1955; Guardini R., Vorschule des Betens,
Einsiedeln 19565; Rahner K., Worte ins Schweigen, Innsbruck 1963%; ders., Von der Not
und dem Segen des Gebets (Herder-Biicherei 28), Freiburg 19688; ders., Vom Beten heute:
GuL 42 (1969), 6—17; Schillebeeckx E., Gott — die Zukunft des Menschen, Mainz 1969,
49—99; Schifer R., Gott und Gebet: ZThK 65 (1968), 117—128; Sudbrack ]., Gebet: Sacr.
Mundi II, 158—174; Bernet W., Gebet, Stuttgart 1970; Pesch O. H., Sprechender Glaube.
Entwurf einer Theologie des Gebetes, Mainz 1970; ders., Das Gebet (Christliches Leben
heute 14), Augsburg 1972; Kasper W., Einfilhrung in den Glauben, Mainz 1972, 79—84.

1* 3



ohne uns Rechenschaft zu geben iiber unsere personalen Aktivititen. Das gilt ebenso
wie fiir unsere Existenz auch fiir unsere leiblichen und sozialen Beziehungen, in
denen wir stehen. Normalerweise denken wir nicht an das Atmen, sondern wir atmen
eben. Ein gesundes Kind tollt und tobt den ganzen Tag umher, ohne einen einzigen
Gedanken auf sein Herz zu verschwenden. Wir nehmen Geld ein und geben es wieder
aus, leisten Arbeit und empfangen die Produkte fremder Arbeit. Dabei besinnen wir
uns keineswegs jedesmal auf die volkswirtschaftlichen Zusammenhinge, auf Arbeits-
teilung, Geldumlauf und Sozialpartnerschaft. Alles das wird erst dann interessant,
wenn es zur Krise kommt: wenn man nicht mehr durchatmen kann, wenn das Herz
klopft, die Inflation galoppiert, der soziale Friede gestdrt ist. In diesem Augenblick
setzt geradezu zwangsldufig die Reflexion ein, die als Diagnose die Voraussetzung
jeder wirksamen Therapie ist.

Das trifft auch fiir die existentiellen Lebensvollziige zu. Wo Liebe in Not ist, besinnt
man sich auf ihr Wesen; wo die Freude fehlt, forscht man nach den Griinden. Das
kann der einzige noch verbleibende Ausweg aus der Krisis sein. Uber die Not des
Betens heute brauchen nicht viele Worte verloren zu werden. Wir konnen nicht mehr
beten. Das ist keine partielle Erscheinung in unserem religiésen Leben. Wir sind allem
gegeniiber sehr skeptisch geworden, was mit ihm zusammenhiingt. Das Religiosum
ist uns fremd geworden. Die Schwierigkeiten, die viele Menschen heute in der Kirche
zu bewiltigen haben, kommen nicht letztlich davon, da die Handkommunion erlaubt
ist und die einfachen Sitze des alten Katechismus als unzureichend von den Theologen
abgelehnt werden oder daf dieser oder jener Prilat immer noch nicht weiter schauen
kann als es der eigene Kirchturm erlaubt. Gott selber ist dieser Generation fragwiirdig
geworden — und dann ist es schwer, religiés, gar fromm zu sein. Dann kann man
auch nicht mehr beten. So weist sich die Krise des Gebetes als Symptom der allgemei-
nen religiosen Krise aus. Dann aber setzt die praktische Frage nach dem Wie des
Betens notwendig die dogmatische Reflexion iiber das Was des Gebetes voraus. Wenn
wir wieder beten lernen wollen, geniigen uns praktische Gebrauchsanweisungen allein
nicht. So widchtig, so unerlifllich sie auch sind, praktikabel werden sie aufs Ganze
gesehen erst durch die Meditation auf das, was Beten ist. Es bedarf der Theologie
des Gebetes, damit die Praxis unseres Betens lebendig werde.

*x

Was ist Beten? Es gibt auf diese Frage verschiedene Definitionen zur Antwort. Wir
wollen an dieser Stelle nur zwei niher besehen.

Die landliufigste, vertrauteste Begriffsbestimmung sagt: Beten ist Gesprich mit Gott.
Daran ist sicher richtig, da der Beter sich mittels der Sprache an Gott wendet. Er
sagt Du zu ihm und teilt ihm etwas mit — eine Bitte meistens, aber auch seine
Ehrfurcht, seine Anbetung, sein Gotteslob. Trotzdem 1i8t diese Definition uns un-
befriedigt. Beten mag Rede zu Gott, Ansprache an ihn sein — aber ist es ein Sprechen
mit ihm? Gesprich ist Wechselrede. Die meisten Schwierigkeiten aus dem versuchten
Vollzug des Betens rithren aber gerade daher, da man es nicht als Dialog erfihrt.
Nicht nur, daf man den Partner weder sieht noch hort, man spiirt auch keine
Reaktion von ihm. Diese wesentliche Komponente eines Gesprichs fehlt fast immer,
legen wir die MaBstibe an, die uns sonst von einer Wechselrede sprechen lassen.

Es gibt aber auch sachliche Schwierigkeiten mit dieser Definition. Unter Menschen ist
grundsitzlich jeder befugt, ein Gesprich zu beginnen. Der Adressat meiner Worte
mag sich abwenden, im Schweigen verharren oder die Rede aufnehmen — daB ich
rechtens zu ihm rede, kann er nicht bestreiten. Wir setzen meistens selbstverstindlich
voraus, da} der Mensch mit Gott ebenfalls ins Gesprich kommen konne. Das ist es
keineswegs. Im Buche Ijob wird sich der Held seiner Vermessenheit bewuft, mit der
er unbekiimmert Jahwe angesprochen hat. Er erkennt, da damit die Majestit und
Transzendenz Gottes verletzt werden kann. So verspricht er: ,Ich lege die Hand auf

4



meinen Mund. Einmal habe ich geredet und wiederhole es nicht, zweimal, und tue
es nicht wieder” (39, 34 f). Es ist zumindest sehr gedankenlos, wenn man Beten
fiir selbstverstiindliches Sprechen mit Gott hilt. Noch etwas stimmt bei der genannten
Definition bedenklich. Beten wird dabei gern zur ethischen Leistung, zum Kraftakt des
menschlichen Gespriichspartners.

Ich hatte einmal kurzfristig den Religionsunterricht in einem Fiirsorgeheim zu iibernehmen,
das von ausgezeichneten Schwestern geleitet wird. Als wir auf das Gebet zu sprechen
kamen, erklirten die Midchen sofort: ,Bei uns kann man gar nicht richtig beten, weil wir
zu viel beten miissen”. Die vorsichtige Nachfrage ergab, daf die sozial- und milieugeschidig-
ten Kinder in der Tat iiberfordert wurden. Die Schwestern legten ihr eigenes Gebetssoll als
MafBstab an, und dieses war respektabel. Ich sagte dies in aller Ehrlichkeit und bekam
mit gleicher Ehrlichkeit von ihnen zu héren, mit solchen Ansichten bewege ich mich nicht
mehr auf rechtgliubigem Boden. Man kénne den Himmel nicht heftig genug bestiirmen.
Er wiirde dem den Segen nicht verweigern, der lange und ausdauernd betet. Das klingt sehr
fromm und war sicher auch gut gemeint. Aber dahinter verbirgt sich nur zu leicht eine
Art Kaufmannsdenken, ein Spekulieren nach dem Motto: ,Steter Tropfen hohlt den Stein”.
Das wire letzten Endes aber eine Profanisierung der Unangreifbarkeit des géttlichen Ge-
heimnisses. Denn ist nicht Gott der unendliche und ur-spriingliche Geber alles Guten, dessen
Gnade uns allemal zuvorkommt? Jesus hat einmal nachdriicklich davor gewarnt, zu plappern
wie die Heiden, ,denn sie meinen, da8 sie um ihrer vielen Worte willen Erhérung finden
werden. Seid ihnen nun nicht gleich; denn euer Vater weif, was ihr bediirft, ehe ihr ihn
bittet” (Mt 6,7 f).

Nimmt man das alles ernst, dann scheint sich als Resultat zu ergeben, daf Beten als
Gesprich mit Gott, als personale Rede mit ihm zumindestens christlich nicht mehr
moglich ist. Es gibt verschiedene moderne Theologen, die diese Folgerung in der Tat
gezogen haben. Gert Otto erklirt in seinem Buch , Vernunft” (1970), Beten kénne sich
rechtens nicht im Du-, sondern nur im Er-Stil vollziehen. Es sei nur statthaft als
Reflexion iiber Jesu Wort und Tun und leite als solche einen Klirungsprozef ein,
in dem der Mensch seine Orientierung gewinne. Fiir Dorothee Sélle ist das tradi-
tionelle Beten nichts anderes als ein Riickzug aus der Verantwortung, die dem Chri-
sten in der Welt und fiir die Welt aufgegeben ist. Der Beter mache, anstatt selbst
zu handeln, Gott zum Liickenbiier des eigenen Versagens, zum Alibi fiir seine
Flucht vor der Last der Zeit. Echtes Beten geschieht dort, wo sich der Mensch iiber
den Gesamtzusammenhang des Daseins vergewissere. Das konne, meint Frau Sélle,
durchaus durch Zeitungslesen geschehen. Christus selber wiirde, statt zum Vater zu
beten, heute Zeitung lesen.

In diesen Thesen wird also das Gebet verstanden als Daseinsorientierung. Sehen wir
einmal iiber die Uberspitzungen in der Formulierung hinweg, dann zeigt sich manches
Bedenkenswerte. MifSverstindnisse wie in der traditionellen Frommigkeit sind kaum
mehr moglich. Doch treten nicht an ihre Stelle andere? Der fundamentale Grund-Satz
der ganzen Hl. Schrift, da Gott sich den Menschen personal zugewandt hat, wird
iibersehen. Ist das so, dann diirfen und kénnen wir auch eine personale Antwort
geben — so mindestens ist Gebet nicht nur méglich, sondern erforderlich. Wird Gott
in dem traditionellen Gebetsverstindnis manchmal zum Geschiftspartner herabgewiir-
digt, so degradiert ihn diese Ansicht zum deistisch-bedeutungslosen Gott, dem die
Welt aus den Hinden geglitten ist.

*

Der kurze Uberblick hat gezeigt, daf eine Beschreibung des Wesens von Gebet nur
vom Gottesbild her moglich ist. Gott ist in irgendeiner Weise das Gegeniiber des
betenden Menschen, aber er ist auf jeden Fall der unendlich Erhabene, der Absolute,
der Urheber der Dinge. Was Beten wirklich sei, bestimmt sich daher von ihm. Doch
damit ist das Problem nicht leichter geworden. Unsere Generation hat sich damit
hervorgetan, die alten Gottesbilder zu zerbrechen und im Uberschwang zu verkiin-
den, da der alte Gott gestorben sei. Zum toten Gott kann man nicht beten. Noch
einmal offenbart sich hier in aller Deutlichkeit die religiose Krise, von der wir eben

5



gesprochen haben. An dieser Stelle miifite iiber die christliche Gottesvorstellung ge-
sprochen werden, miilite ihre Begriindung gegeben und ihre innere Berechtigung fiir
uns gezeigt werden. Das ist in diesem Rahmen freilich nicht moglich. Wir kommen
dennoch nicht darum herum, zur Beantwortung unserer Frage, was Beten sei, wenig-
stens einige Ziige zu skizzieren. Wir legen sie vor, miissen aber auf alle Details
verzichten.

Die biblisch-christliche Offenbarung zeigt Gott in einer seltsamen Gegensitzlichkeit.
Er ist einmal der absolut Geheimnisvolle, dem man sich nur, wie Mose, mit verhiilltem
Haupte nahen kann. Er ist das Mysterium aller Mysterien, der Unbegreifliche und
Unnennbare, von dem man sich kein Bild machen kann, weil jedes Abbild ihn ver-
filschen wiirde. Er ist aber auch der menschennahe Gott, der Liebhaber seiner
Geschdpfe. Als Herr des Bundes erwihlt er die Vélker, als Gott der Offenbarung
macht er sein innerstes Geheimnis den Menschen kund — da er der Eine in Dreien
ist. Das tut er nicht in Belehrungen, sondern indem er seinen Sohn und den Geist
in seine Welt sendet. ,,So sehr hat Gott die Welt geliebt, daf er seinen einzigen
Sohn gab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht verlorengehe, sondern ewiges Leben
habe” (Jo 3,16). Und in seinem Namen wird nach dem gleichen Johannesevangelium
der Geist als Beistand fiir die Menschen gesandt (14, 26). In Christus ist Gott uns
nahe gekommen, indem er einer von uns wurde; im HIl. Geist ist er das innerste
Prinzip unseres geistlichen Lebens. Der transzendente Gott ist die Intimitit unserer
Innerlichkeit. Dennoch hebt seine Nihe seine Distanz nicht auf. Denn er ist der Gott
der Menschen aus der freien Verfiigung seiner Souverinitit heraus. Er will es so —
das ist der tiefste Grund, den wir angeben kénnen.

Gott erweist sich damit als der Liebende. Das bedeutet, daf8 er Herr nicht im absolu-
tistischen Sinne ist, der alles in sich und auf sich hin bis zur Ver-Nichtung aufgehen
li8t, sondern daf er auf den Menschen als den von ihm Geliebten wartet. Er 148t
den Menschen Mensch sein — mit seiner Freiheit, seiner Schwiche, seinen zentrifugalen
Kriften. Gott wird zum Gegeniiber des Menschen, weil er es so will. Seine Macht
respektiert die menschliche Freiheit. Gottes Nihe wird so zum Anruf des Menschen.
Da Gott ihn Mensch sein 1i8t, soll der Mensch Gott Gott sein lassen. Gott kommt
in seiner Gnade dem menschlichen Bemiihen zuvor, aber der Mensch soll diesem
Appell Gottes in Liebe nachkommen. Der Mensch in seiner Personalitit ist aufgerufen
zur Antwort auf Gottes Wort. Wo er sie gibt, glaubt er.

Wenn wir vom Glauben reden, meinen wir meistens unsere Zustimmung zu bestimm-
ten Wahrheiten, die in formulierten Sitzen ausgesprochen sind — da8 Gott der Schép-
fer ist, daR Jesus am Kreuz fiir uns gestorben ist, da es eine Auferstehung der
Toten gibt. Bezugspunkt eines solchen Glaubens, daff etwas so oder anders sei, kann
nur eine Person sein, der man auf Vertrauen hin das glaubt, an die man glaubt.
An das Leben der kommenden Welt kann nur glauben, wer an den Urheber des
Lebens glaubt. Eine solche personale Haltung aber setzt liebendes Vertrauen, un-
erschiitterliche Festigkeit der Hoffnung voraus. In diesen lebt er. Glaube, Hoffnung
und Liebe sind Grundhaltungen des Menschen. Sie werden jedoch nicht immer aktuali-
siert.

Wenn ein junger Mann ein Middhen liebt, dann wird ihm dies zu einer Grundlage seines
Lebens. Er liebt sie stindig. Es gibt keinen Augenblik, wo man sagen konnte: jetzt, in der
Arbeitszeit von acht bis siebzehn Uhr, liebt er sie nicht, sondern jetzt arbeitet er; aber
heute abend, wenn sie sich treffen, da fingt er wieder an zu lieben. Ein solches Verhalten
wire absurd. Der Mann lebt immer in der Liebe zu seinem Midchen. Doch gibt es be-
stimmte Zeiten, wo diese Liebe zu wachem, sichtbarem Leben erweckt wird, wo er sie
zeigen kann mit Worten oder Gesten.

Das kann ein Bild sein fiir die Wirklichkeit des Glaubens. Der Gliubige lebt im Glau-
ben und aus dem Glauben, er hofft bestindig auf Gott und ist ihm immer in Liebe
verbunden. Aber das wird nicht in jedem Moment bewuBt realisiert. Wenn aber und
wo die personale Bezogenheit auf den personalen, heilschaffenden, liebenden und

6



lebendigen Gott ausdriicklich und positiv verwirklicht wird, dort ereignet sich Gebet.
Da der Mensch seinen Glauben bekennt, seine Hoffnung erwedkt und seine Liebe lebt,
wird er zum Beter. Beten ist der in Hoffnung und Liebe geschehende lebendige Glaube.
Beten ist Glaube, der lebt. Indem sich der Mensch in der Sprache Gott zuwendet und
ihm antwortet auf seinen Ruf, indem er also seinen Glauben hier und jetzt vollzieht,

betet er.
*

Unsere Frage, was Beten sei, ist damit grundlegend bereits beantwortet. Doch was
sich so einfach anhért, steckt voller wichtiger Implikationen. Wir miissen ihnen ein
wenig nachgehen, um uns der Tragweite dieser Definition bewufSt zu werden.

Das Gebet ist der religitse Grundakt einfachhin. Indem sich der Mensch dem unend-
lichen Gott zuwendet, anerkennt er dessen absolute und unbegriindbare Transzen-
denz. Er versteht sich selber dann als begriindete Existenz, als einen, der aus der
Liebe Gottes lebt. Beten zeigt sich als responsorischer Akt, als Antwort auf die zu-
vorkommende Zuneigung Gottes, als Gegenliebe zu seiner Liebe. Der Mensch kann
nicht spontan aus sich heraus beten; er wird erst durch Gott dazu ermichtigt. Indem
er in Freiheit diesen Ruf aufnimmt, vollzieht er Religion.

Beten ist Akt des Heiles. Gebete konnen sehr vielfiltig und vielgestaltig sein. Im
Grunde lassen sie sich alle reduzieren auf den Satz: ,Ich glaube”. In diesem Glauben,
wie wir ihn vorhin kurz beschrieben haben als aus Hoffnung und Liebe lebend,
kommt der Beter zu sich selbst: er 148t sich hineinziehen in die Fiille der Liebe
Gottes und iiberwindet damit seine wesentliche Mangelhaftigkeit, die in der Abwesen-
heit Gottes in seinem Leben besteht. Der fragmentarische Mensch wird ganz. Diese
Ganzheit meint das Wort Heil, dessen Verwandtschaft mit dem englischen whole
(ganz) nicht zu iibersehen ist. Der Mensch wird heil, wenn er und weil er bei Gott ist,
seinem Heil. Indem er betet, ist er bei Gott. Heil geschieht ihm.

Die Bedingung der Moéglichkeit des Betens ist die Gnade. In diesem Satz wird die
theologische Schluifolgerung aus dem ebern Bedachten gezogen. So wenig wie das
Heil ist das es schaffende Beten und der dieses ermdglichende Glaube ein mensch-
liches Gemichte, sondern bedingt durch die gottliche Bevollmichtigung. ,Darin besteht
die Liebe, nicht daB wir Gott geliebt haben, sondern daB er uns geliebt hat” (1 Jo
4,10). Deswegen allein konnen auch wir ihn lieben und unsere Liebe im Beten
realisieren.

Beten ist trinitarisches Geschehen. Das eben zitierte Wort aus dem ersten Johannes-
brief geht noch weiter: Gottes Liebe zeigt sich darin, da er ,seinen Sohn als
Sithnopfer fiir unsere Siinden gesandt hat”. Die uns zum Beten ermachtigende Gnade
Gottes begegnet uns also in der gegenwirtigen heilsgeschichtlichen Situation in der
Begegnung mit Jesus Christus. ,,In keinem andern ist das Heil, denn es ist auch kein
andrer Name unter dem Himmel fiir die Menschen gegeben, durch den wir gerettet
werden sollen” (Apg 4, 12). Die Begegnung mit ihm wird uns ermdglicht in seinem,
dem HI. Geist, der uns zum Vater fithrt. Durch ihn und in ihm vollzieht sich alles
Beten. ,,Wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie sich’s gebiihrt; aber der Geist
selbst tritt fiir uns ein mit unaussprechlichen Seufzern” (Rém 8,26). In ihm allein
konnen wir ,,Abba, lieber Vater” sprechen (R6m 8,15) in der Bruderschaft mit Jesus
Christus (vgl. Rém 8,17). Mit diesen Worten des hl. Paulus ist auch die Struktur
christlichen Betens angedeutet. Grundsitzlich meint es Gott, aber eben so, daf es
Gott Gott sein liit. Er ist der Eine in drei Personen. Damit erhebt sich die Frage,
wer eigentlich der Adressat unseres Gebetes sei. Sie scheint sehr merkwiirdig zu
sein, eine typische abstrakte Theologenfrage. Aber sie hat praktische Auswirkungen.
Vielleicht héngt die Blisse unseres Betens auch damit zusammen, daf8 wir gar nicht

7



recht wissen, zu wem wir beten sollen: zu Gott ganz allgemein, zu den gottlichen
Personen gesondert, zum Vater? Die Frage ist sehr schwierig, weil die Trinititslehre
uns veranlaft, weder die Einheit noch die Dreiheit Gottes in irgendeiner Weise preis-
zugeben. -

Wie sich in den Sitzen aus dem Romerbrief aber bereits andeutete, kennt die Hei-
lige Schrift einen deutlichen Weg in dieser Problematik. Wie Jesus selber immer zum
Vater betet, leitet er auch die Seinen an, ,unseren Vater im Himmel” um alles Gute
zu bitten. Das freilich sollen sie tun in seinem Namen. Der Kolosserbrief faSt diese
ntl Lehre in der schtnen Anweisung zusammen: ,,Was immer ihr tut, in Worten oder
in Werken, das tut alles im Namen des Herrn Jesus Christus. Durch thn dankt ihr
Gott dem Vater” (Kol 3,17). Der Geist wird gezeigt als die Gabe, die Gott sendet,
um das richtige Beten und Glauben zu erméglichen. Ich erinnere noch einmal an
R6m 8,26. Die dhristliche Liturgie hat diesen Zug des ntl Betens immer bewahrt.
Noch heute schlieBt sie das Tagesgebet der Meffeier mit dem Satz: ,,Durch unseren
Herrn Jesus Christus, der mit dir (dem Vater) lebt und herrscht in der Einheit des
Hl. Geistes”. Der Vater ist so das eigentliche Du unseres Betens. Das schlielt nicht
aus, daf8 wir auch, wie das NT und wie die Liturgie, zu Christus (vgl. das Kyrie)
und zum Geist beten (vgl. den Hymnus Veni Creator Spiritus). Denn sie sind dem
Vater gleichwesentlich Gott. Das aber wird ebenso im Gebet an den Vater durch den
Sohn im Geist gewahrt. ‘

Beten ist Tun in der Kirche. Der gleiche Geist, der in uns betet als der Geist Jesu
Christi und das Pneuma des Vaters, ist der Geist der Kirche, ihr innerstes Lebens-
prinzip. Das II. Vatikanum hat die Kirche als ,,Zeichen und Werkzeug fiir die innerste
Vereinigung mit Gott wie fiir die Einheit der ganzen Menschheit” beschrieben (Lumen
gentium 1,1). So ist mit der trinitarischen Struktur des Betens auch seine ekklesiale
Gestalt gegeben. ,,Gott gebiihrt die Ehre in der Gemeinde und in Jesus Christus bis zu
allen Geschlechtern von Ewigkeit zu Ewigkeit” (Eph 3,21). Wo Christen beten, wo
der Glaube an den dreifaltigen Gott aktualisiert wird, da wird auch die Kirche
realisiert. Der Beter, der Gemeinschaft mit Gott haben will, erfihrt sie in der betenden
Kirche. Auch das hat sehr praktische Konsequenzen. Eine wesentliche ist, daf das
liturgische Gebet, das Gebet in und mit der Gemeinde jenes ist, das den eigentlichen
Charakter christlichen Betens am deutlichsten zum Ausdruck bringt. Sicher kann und
soll man auch im stillen Kimmerlein oder in Gottes freier Natur beten oder wo auch
immer, denn schlieSlich sollen wir allezeit beten. Aber alles Beten steht seinem inneren
Gesetz nach in Bezug zur kirchlichen Gemeinschaft, kommt also dort auch am besten
zum Ausdruck.

Das Gebet der Kirche ist die Vollform christlichen Betens, auf das alle anderen Formen
hinbezogen sind, von der her sie ihre Gestalt erfahren. Es ist dann auch klar, da
das Beten dort zu seiner Vollendung kommt, wo das ekklesiale Gebet seinen Hohe-
punkt hat — in der Feier der Eucharistie. Sie ist das Geheimnis des Glaubens, wie
wir nach jeder Konsekration bekennen: Beten als lebendiger Glaube hat darum in ihr
seine Mitte. Von hier aus wire einmal die ebenso aktuelle wie leidige Frage der
,Sonntagspflicht” anzugehen, aber auch die Bedeutung der Liturgie fiir die Gemeinde-
pastoral zu erdrtern. Die zentrale Bedeutung beider fiir den christlichen Lebensvollzug
wiirde dadurch lebendiger und auch vielleicht dem Menschen von heute einsichtiger.

Beten ist Fiirbitte. Dieser Satz ist eine wichtige Konsequenz aus der ekklesialen
Struktur des Gebetes. Es hat grundsitzlich offen zu sein fiir die anderen. Sicher mufl
man nicht bei jedem Gebet an die anderen Menschen denken, aber sie sind grund-
sdtzlich im richtigen Beten eingeschlossen. Robinson kénnte nicht beten. Schauen wir
noch einmal in den ersten Brief des Johannes. Er hatte uns bereits darauf aufmerksam
gemacht, daB die Grundvoraussetzungen unserer Liebe, aus der unser Glauben und
Beten sich ergibt, die zuvorkommende Liebe Gottes ist, die uns in seinem Sohn mani-

8



festiert wurde. Im gleichen Atemzug heifit es dann: ,,Wenn Gott uns so geliebt hat,
sind auch wir verpflichtet, einander zu lieben. Niemand hat Gott jemals geschaut; wenn
wir einander lieben, bleibt Gott in uns und seine Liebe ist in uns vollendet”
(1 Jo 4,11 f). Unsere Gottesliebe zeigt sich in unserer Nichstenliebe. Auch das muf8
notwendig in unserem Gebet seinen Ausdruck finden. Unsere Mitmenschen sind darin
einbeschlossen. Das gibt dem Beten des einzelnen die Weite. Aber umgekehrt ist auch
er jeweils getragen von den anderen Betern. Das macht sein Beten kraftvoll und
schenkt ihm in seiner Einsamkeit Zuversicht.

Dem Gebet ist die Verheiffung seiner Erh6rung gegeben. Das ist nicht nur so gemeint,
als ob irgendwann einmal irgendwie Gott sein Versprechen einlésen wiirde. Verheiung
im biblischen Sinn meint feste Erfiillung. Unser Gebet ist der Erhorung sicher.
Eine solche Aussage muf8 Widerspruch wecken. Wer je um etwas gebetet hat, hat auch
schon die Erfahrung der Erfolglosigkeit seines Flehens gemacht. Die Zahl der un-
erhérten Gebete ist Legion. Da betet eine Familie hei und innig um das Leben der
kranken Mutter, die die Kinder so dringend brauchen — und sie stirbt. Da flehen die
Menschen um Frieden und Eintracht — und neue Kriege brechen aus. Da méchte einer
aus der Verfallenheit an eine bise Neigung herauskommen und bestiirmt den Himmel
— immer vergebens. Viele haben an Gott gezweifelt, weil er immer nur in erhabener
Stummbheit unseren Bitten gegeniiber zu stehen scheint. Dagegen scheint die selbst-
verstindliche Erhérungsgewifheit nicht ankommen zu kénnen, die aus dem NT spricht:
,Bittet, so wird euch gegeben werden, suchet, so werdet ihr finden; klopft an, so wird
euch aufgetan werden” (Mt 7,7 f); ,Alles, um was ihr bittet und betet, glaubt nur,
daB ihr es empfangen habt, und es wird euch zuteil werden” (Mk 11, 24). Schauen
wir uns diese Texte, die um etliche vermehrt werden konnten, an, so sehen wir, daf8
die Voraussetzung der Erhorung jenes Urvertrauen in Gott ist, das sich in der Liebe
zu ihm gliubig artikuliert. Die Voraussetzung der Erhdrung ist der Glaube; er ist auch
deren Ma8. Selbst wenn er nur senfkorngro8 ist, heift es bei den Synoptikern, kann
er Berge versetzen (Mt 17, 20 f parr).

Auch das ergibt sich aus unserer Definition. Wenn Beten Glaube ist, der lebt, dann
ist es im MaBe dieser Lebendigkeit der Erhdrung gewi}, die dem Glaubenden verheifien
ist. Denn Glaube wie Beten sind nichts anderes als die totale Selbstiibergabe des
Menschen an Gott. Wer glaubt und diesen seinen Glauben betend aktualisiert, will
nichts anderes als Gott selber und alles andere nur in Harmonie mit dieser Grund-
ausrichtung seines Wollens. Wenn aber Gottes zuvorkommende Gnade darin besteht,
daB er sich liecbend den Menschen schenkt, dann treffen sein und des Beters Wille in
eins: Gott will sich den Menschen geben und die Menschen wollen Gott. Darum ist
jedes Gebet der Erhorung sicher: ,Dein Wille geschehe” — Gott kann selbst nichts
anderes wollen. Ist das das innerste Gesetz des Betens, dann wird leicht sichtbar,
daf dann gerade nicht jede vordergriindige Intention unseres Betens erhdrt werden
kann. Unser Wollen kann niemals in letzter Eindeutigkeit auf Gott gerichtet werden:
auch wenn dies seine Grundausrichtung ist, strebt es nach vielem anderen, das wenig-
stens de facto ihr entgegensteht. So kann es beispielsweise sein, da jemand durchaus
vertrauend und liebend um die Heilung von einer schweren Krankheit bittet, durch
die er aber in Wirklichkeit reifer und innerlicher wird, durch die seine Gottesbeziehung
tatsichlich unendlich vertieft wird. Gerade indem Gott das erste ablehnt, schenkt er
das zweite; gerade weil der Kranke nicht geheilt wird, wird seine gldubige Grundaus-
richtung deutlicher aktualisiert. Indem Gott sich uns also verweigert, erhdrt er uns;
indem er sich versagt, schenkt er die gréere Fiille seines Reichtums.

Mit solchen Erwidgungen tritt die Not des Betens an uns heran. Das alles mag sehr
leicht vom griinen Tisch aus zu sagen sein. Wie aber, wenn wir selber in die Probe
genommen sind? Hért dann unser Beten nicht auf? Das ist nur eine Schwierigkeit
des Betens. Es gibt viele Griinde, warum es uns schwer fillt — sie brauchen nicht alle

9



erdrtert und vorgelegt zu werden, denn alle kennen und leiden unter der Last, die
Beten ist. Da ist zu sagen: Die Schwierigkeit zu beten folgt aus dem Wesen des
Gebetes selbst. Dieser Satz mag manchem etwas iiberraschend klingen. Man hat in der
Gebetserziehung oft so getan, als sei Beten etwas Selbstverstindliches. ,Beten ist das
Atmen der Seele”, pflegte man zu sagen. Wie das Atmen ist es etwas Unproblemati-
sches, sollte das auch heiflen. Dem freilich widerspricht nicht allein die Erfahrung jedes
Beters, sondern auch die dem Gebet eigene innere Gesetzlichkeit.

Wenn Beten Glaube ist, der lebt, dann hat es teil an der Schwierigkeit des Glaubens.
Er ist gerichtet auf den unsinnlichen Gott, auf die transzendente Personalitit, d. h.
also auf den, der gerade nicht in unserer normalen Erfahrung, im Bereich méglichen
Wissens vorkommt. Es mag sein, daB es vergangene Geschlechter leichter hatten, Gott
in der Welt zu entdecken als deren Urheber. Vielleicht fillt es uns heute schwerer,
die Spuren eines Gottes zu sehen, dessen Tod man seit Nietzsche immer wieder
proklamiert hat. Im groSen und ganzen freilich haben es alle Menschen zu allen Zeiten
gleich schwer und gleich leicht, den verborgenen Gott der Offenbarung zu finden —
eben jenes Paradoxon auszuhalten, welches das Gottesbild der Hl. Schrift vor Augen
stellt. Der Gott, der uns angerufen hat, der in der Geschichte handelt, ist der unnenn-
bare, unsichtbare, verhiillte Gott. Zu ihm zu beten ist darum immer Miihsal. Unser
Gebet scheint ins Leere zu gehen. Es ist nicht Gesprich, sondern wie das Rufen des
Verdurstenden in der Wiiste — echolos, antwortlos. Das ist im Grunde triigerischer
Schein, weil auch und gerade in dieser ,Nacht” (Johannes vom Kreuz) Gott uns nahe
ist. Es gibt Augenblicke, wo der Betende das weiff und neuen Mut findet, seine Worte
dem Unsagbaren zu sagen. Aber im Alltag seines Glaubens und Betens wird die grofe
Niichternheit, die graue Sachlichkeit herrschen. Beides wird darum sehr schmucklos
sein, ohne Pathos und Uberschwang. Der gliubige Beter weif durch alle Miihsal hin-
durch, daB darin die Treue seiner Liebe im Examen Gottes steht.

Das bittende Gebet ist christlich legitim. Den meisten wird dieser Satz als Binsenwahr-
heit erscheinen. Andernfalls wiirde die Mehrzahl aller Gebete in Frage gestellt. Wenn
wir beten, bitten wir zumeist um etwas. Wir wollen etwas von Gott haben, etwas
bei ihm erreichen. Er ist der Geber aller Gaben und sein Sohn hat uns wieder und
wieder aufgefordert, in seinem Namen den Vater zu bitten. So gilt das Bittgebet
als eine Hochform des christlichen Betens neben dem Lob- und Dankgebet, das freilich
weit seltener praktiziert wird. Wenn wir ein wenig nachdenken, wird uns jedoch
bewuBt, da das alles eher ist als selbstverstindlich. Hat Bitten dort einen Sinn, wo
der himmlische Vater von vornherein weif, wessen wir alles bediirfen (vgl. Mt 6, 32)?
Ist nicht der Gott, den wir um etwas bitten, der unwandelbare und unverinderliche
Gott, den man mit seinem Flehen umzustimmen versucht — ein absurdes Unterneh-
men? Ist unser Betteln nicht ein Widerspruch zu unserem Glauben an den gnidigen,
freigiebigen Gott? Die Einwinde, die hier vorgebracht werden, sind so wenig neu wie
das ganze Problem. Sie sind der Summa theologica des hl. Thomas v. A. entnommen
(II II, 83, 2). Inzwischen hat sich die Frage noch verschirft. Mehr und besser als der
Aquinate glauben wir heute erkannt zu haben, da8 Gott nicht unmittelbar in das
Geschehen eingreift. Er sitzt nicht auf der Kommandobriidke, um die Weltgeschichte zu
lenken, sondern hat den Dingen ihre Gesetzlichkeit und den Menschen ihre Freiheit
gegeben, die er beide respektiert. Das sind echte Schwierigkeiten, die die Rechtmifig-
keit des Bittgebetes durchaus in Frage stellen. So gab und gibt es immer Bestrebungen,
es als verwerflich zu deklarieren. Die amtliche Kirche hat sich ihnen seit je entgegen-
gestellt, ohne freilich das Problem zu Iésen. Es existiert wirklich. Trotzdem gibt es eine
Reihe von Ansitzen, die seine Legitimitit zu sichern vermé&gen.

Als wir iiber die Gebetserhdrungen sprachen, die die Antwort auf unser Bitten sind,
haben wir feststellen konnen, daf jedes rechte Beten auf Gott selber zielt. Es ist
immer die Hingabe an Gott, die Erklirung der Ubereinstimmung meines mit seinem
Willen. Wenn man also Gott um etwas bittet und dies gliubig tut, dann bittet man

10



immer um ihn selber und um alles andere nur, insoweit es sein ist. ,Dein Wille
geschehe”, ist der Tenor jedes Bittgebetes. Es versucht Gott nicht auf die eigene Seite
herumzubekommen, es zweifelt nicht an seiner liebenden Zuvorkommenheit, sondern
es spricht das alles nur aus, was im Herrengebet unmittelbar auf die eben zitierte
Bitte folgt: ,,Dein Reich komme.” Seinem innersten Gehalt nach ist alles bittende Beten
das Flehen, da Gottes Herrschaft sich ereigne. Der Segen dieser Art des Gebetes
ist dann nicht die Umstimmung Gottes, sondern unsere Ubereinstimmung mit ihm.
Es wird der Ausdruck unserer Demut, die Absage an jenen Stolz, der die Quelle aller
Auflehnung gegen Gott ist. Indem wir uns bittend an Gott wenden, wird die Antwort
auf seinen Ruf lebendiger und vollendeter.

Am SchluB dringt sich noch eine Frage auf. Zum Wesen einer Sache gehort ihr Sinn.
Auf ihm besteht vor allem das moderne Denken. Was keinen Sinn hat, das ist sinnlos
und damit auch bedeutungslos. So bleibt die Frage: warum soll man beten? Als
aktualisierter Glaube ist Gebet die Selbstiiberantwortung des Menschen an Gott.
In ihm manifestiert sich die Grundbefindlichkeit des Menschen als begrenztes, end-
liches Wesen. Zugleich ist es der Ausdruck dafiir, daB jene Grenze in der Fiille
Gottes aufgehoben wird. Da die Begrenztheit Mangel an Freiheit bedeutet, ist ihre
Uberwindung Befreiung. Indem der Mensch betend Gottes Herrlichkeit anerkennt,
wird ihm seine volle Menschlichkeit geschenkt. Beten ist darum der Raum, in dem
die Verfremdung des Menschen, die ihn stindig bedroht, aufgehoben wird. Beten
hat keinen unmittelbaren Zwedk, es dient zu nichts, sondern hat seinen Wert in sich.
Es ermdglicht so die Freiheit und Eigenstindigkeit des Menschen und seiner Welt.
In ihm erfolgt die Absage an alle anderen Arten von Lebensbegriindung, Daseins-
vorsorge und Leitbildern der Aktivitit. Denn Beten ist zu nichts gut, es ist gelebte
Giite. So wird es zur Bufe, zur Umkehr von den Gotzen aller Art zum einen, wahren
Gott, zum Gott der unendlichen Freiheit. Beten fiihrt in jene Krisis, die das Ende
aller Krisen bedeutet. Gerade weil der Betende nichts als Gott will, will er so das
Heil der Welt und wirkt es: ,,Dein Reich komme”. ,,Ich hege keinen Zweifel”, schrieb
schon Aristides im 2. Jh. an den rémischen Kaiser, den Herrn der damaligen Welt,
,nur durch das flehentliche Gebet der Christen besteht die Welt noch weiter” (Apol. 16).

Da wir das scheinbar Fernliegende bedacht haben, sind wir mitten in dem gewesen,
was uns alle bedringt — die Zeit und die Welt, in der wir leben. Nun offenbart sich
auch das Praktikable der grauen Theorie. Vielleicht ist es ihr gelungen, die stirkste
Hilfe fiir das Beten zu geben, die denkbar ist: die Einsicht in die Notwendigkeit zu
beten. Von dort bis zum Gebet ist kein weiter Weg mehr. Thn muB jeder selber
gehen, aber er mufl und soll ithn gehen. Das Wort bleibt wahr, das Reinhold Schneider
mitten in der Finsternis der Unmenschlichkeit seiner Tage niedergeschrieben hat:

Allein den Betern kann es noch gelingen,
Das Schwert ob unsern Hiuptern aufzuhalten
Und diese Welt den richtenden Gewalten
Durdh ein geheiligt Leben abzuringen.

Denn Téter werden nie den Himmel zwingen:
Was sie vereinen, wird sich wieder spalten,
Was sie erneuern, iiber Nacht veralten,

Und was sie stiften, Not und Unheil bringen.
Jetzt ist die Zeit, da sich das Heil verbirgt,
Und Menschenhochmut auf dem Markte feiert,
Indes im Dom die Beter sich verhiillen.

Bis Gott aus unsern Opfern Segen wirkt

Und in den Tiefen, die kein Aug’ entschleiert,
Die trocknen Brunnen sich mit Leben fiillen.”

11



