
ANS HEIMERL

Menschenrechte, Christenrechte und ıhr Schutz 1ın der Kırche
Wenn heute die Forderung nach Demokratisierung der Kirche erhoben wird,
versteht Ian darunter einem guten Teil, Würde und Rechte des einzelnen
Christen besser anerkannt und geschützt werden sollen. Die 6O gemeinte Demokrati-
sierung ist mit Recht weniger umstritten der Wunsch nach demokratischen Elemen-

der Kirchenleitung.
Das Eintreten die Menschenrechte und die Grundrechte des Christen Stammt inner-
kirchli hauptsächlich der ekklesiologischen Erneuerung, elche die Kirche VOTI -

züglich als Gemeinschaft, als Volk Gottes cieht. So stellt sich von celbst+ 1e Frage
nach den Rechten der Glieder dieses Gottesvolkes, eine rage und Forderung, die
lange eit uıunter der Flagge des „Laienrechtes“ segelte. twas demagogisch wıes
dabei auf die SParsamen Canones des CIC ber den Laien der anderen
Geite 1st die Parallele Entwicklung der Welt icht zu übersehen. Dezem-
ber !1 sprach die die Deklaration der Menschenrechte aus, und 25 mMa den
Anschein haben, finde der Kirche wieder einmal eın Nachziehverfahren
5o wird geschichtlicher Überblick ehrreich sSemin. Doch ZUVOT eine ärung der
Begriffe.
Es soll hier nicht die Rede Seın den subjektiven Rechten, die jemandem nach der
jeweiligen Rechtsordnung zukommen; auch icht nur von den durch die verschiedenen
staatlichen erfassungen garantierten Grundrechten. Wir verstehen hier unier Men-
schenrechten jene Rechte, die dem Menschen SO eigen sind, 61e VOT dem DOsitiven,
gesetzlich geregelten Recht stehen. Sie sind Forderungen das positive Recht, das 61€e
anerkennen, formulieren und urchsetzen soll. So ist ja auch die Menschenrechts-
deklaration -  . unmittelbar anwendbares Recht, sondern eın Appell die Mit-
gliedstaaten der 61e ihre Rechtsordnung aufzunehmen. In ınem noch all-
gemeineren Sinn spricht in - Grundrechten und meınt damit die allen Rechts-

gemeinsamen (  e, jeder Verschiedenheit, die sich 5 besonderen
Funktionen oder Fähigkeiten ergi
1. ]  < Kirche und Menschenr: dl den letzten 7wei ahrhunderten
Auf weltlichem Gebiet stellt die französische Revolution für Europa einen Wendepunkt
ZUT ausdrücklichen Anerkennung der Menschenrechte dar. Freilich stand ihre Praxis

Widerspruch Zu ihren Grundsätzen;: d  1ese jedoch etzten sich allgemein durch und
hoben die folgende Periode deutlich V der vorhergehenden ab
„Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit“ WF die Devise. Kennzeichnend für diese Epoche
ist die Tendenz, „dıe Integritäts- und Freiheitssphäre des Menschen gegenüber dem
Gtaat abzusichern, die Möglichkeiten der Willkür VvVon seiten der Staatsorgane möglichst
klein Z.1 halten, Ungleichheiten zu beseitigen und allen Menschen cdie gleiche Chance

geben. Die Einführung V Grundverfassungen, die Definition unveräußerlicher
Menschenrechte, die Gewaltenteilung, kurz das, 1  W  A  /a5 WIr den Rechtsstaat mnen, ist
eine Frucht dieses ens. Und ©5 hängt auch das demokratische Prinzip CNS muiıt
denu Ideen ZUSaMımmen Wenn ın der olge erkannte, der Mensch
Wahrung seiner rechtlich abgesicherten Persönlichkeitssphäre doch wirtschaftlich /
grunde gehen kann, SO hat d  1e5 konsequenter We:  155e vielen Ländern einer
Sozialgesetzgebung geführt, die ihn auch von sSeiın wirtschaftlichen Seite her möglichst
abzusichern sucht“nr
Wie sah auf Lirchlichem Gebiet aus? Die französische Revolution richtete sich auch
gegen die Kirche, 61© kam d einem aufklärerischen, philosophischen, unkirchlichen

Schwendenwein, Die Errungenschaften der Französischen Revolution un das Kanonische
echt AKR (1970) 130

pA

HANS HEIMERL 

Menschenrechte, Christenrechte und ihr Schutz 1n der Kirche 
Wenn heute die Forderung nach Demokratisierung in der Kirche erhoben wird, so 
versteht man darunter zu einem guten Teil, daß Würde und Rechte des einzelnen 
Christen besser anerkannt und geschützt werden sollen. Die so gemeinte Demokrati­
sierung ist mit Recht weniger umstritten als der Wunsch nach demokratischen Elemen­
ten in der Kirchenleitung. 
Das Eintreten für die Menschenrechte und die Grundrechte des Christen stammt inner­
kirchlich hauptsächlich aus der ekklesiologischen Erneuerung, welche die Kirche vor­
züglich als Gemeinschaft, als Volk Gottes sieht. So stellt sich von selbst die Frage 
nach den Rechten der Glieder dieses Gottesvolkes, eine Frage und Forderung, die 
lange Zeit unter der Flagge des „Laienrechtes" segelte. Etwas demagogisch wies man 
dabei auf die sparsamen Canones des CJC über den Laien hin. Auf der anderen 
Seite ist die Parallele zur Entwicklung in der Welt nicht zu übersehen. Am 10. Dezem­
ber 1948 sprach die UNO die Deklaration der Menschenrechte aus, und es mag den 
Anschein haben, als finde in der Kirche wieder einmal ein Nachziehverfahren statt. 
So wird ein geschichtlicher überblick lehrreich sein. Doch zuvor eine Klärung der 
Begriffe. 
Es soll hier nicht die Rede sein von den subjektiven Rechten, die jemandem nach der 
jeweiligen Rechtsordnung zukommen; auch nicht nur von den durch die verschiedenen 
staatlichen Verfassungen garantierten Grundrechten. Wir verstehen hier unter Men­
schenrechten jene Rechte, die dem Menschen so eigen sind, daß sie vor dem positiven, 
gesetzlich geregelten Recht stehen. Sie sind Forderungen an das positive Recht, das sie 
anerkennen, formulieren und durchsetzen soll. So ist ja auch die Menschenrechts­
deklaration nicht unmittelbar anwendbares Recht, sondern ein Appell an die Mit­
gliedstaaten der UNO, sie in ihre Rechtsordnung aufzunehmen. In einem noch all­
gemeineren Sinn spricht man von Grundrechten und meint damit die allen Rechts­
genossen gemeinsamen Rechte, vor jeder Verschiedenheit, die sich aus besonderen 
Funktionen oder Fähigkeiten ergibt. 

1. Die Kirdte und die Mensdtenredtte in den letzten zwei Jahrhunderten 
Auf weltlichem Gebiet stellt die französische Revolution für Europa einen Wendepunkt 
zur ausdrücklichen Anerkennung der Menschenrechte dar. Freilich stand ihre Praxis 
im Widerspruch zu ihren Grundsätzen; diese jedoch setzten sich allgemein durch und 
hoben die folgende Periode deutlich von der vorhergehenden ab. 
„Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit" war die Devise. Kennzeichnend für diese Epoche 
ist die Tendenz, ,,die Integritäts- und Freiheitssphäre des Menschen gegenüber dem 
Staat abzusichern, die Möglichkeiten der Willkür vonseiten der Staatsorgane möglichst 
klein zu halten, Ungleichheiten zu beseitigen und allen Menschen die gleiche Chance 
zu geben. Die Einführung von Grundverfassungen, die Definition unveräußerlicher 
Menschenrechte, die Gewaltenteilung, kurz das, was wir den Rechtsstaat nennen, ist 
eine Frucht dieses Denkens. Und es hängt auch das demokratische Prinzip eng mit 
den neuen Ideen zusammen. Wenn man in der Folge erkannte, daß der Mensch trotz 
Wahrung seiner rechtlich abgesicherten Persönlichkeitssphäre doch wirtschaftlich zu­
grunde gehen kann, so hat dies konsequenter Weise in vielen Ländern zu einer 
Sozialgesetzgebung geführt, die ihn auch von seiner wirtschaftlichen Seite her möglichst 
abzusichern sucht"1• 

Wie sah es auf kirchlichem Gebiet aus? Die französische Revolution richtete sich auch 
gegen die Kirche, sie kam aus einem aufklärerischen, philosophischen, unkirchlichen 

1 H. Schwendenwein, Die Errungenschaften der Französisdten Revolution und das Kanonische 
Recht: OAKR 21 (1970} 130. 

26 



Humanismus. Es ist verständlich, 12 Kirche sich dazu ablehnend einstellte und
sich mıiıt den damaligen absolutistischen Monarchien einem Bund VvVon Thron unı
Itar verband. Wirklichkeit Var aber der Gegensatz der Kirche den Ideen der
französischen Revolution weniger groß als e5 schien, hat sich bis heute weitgehend
eingeebnet. Geistesgeschichtlich gibt zweifellos Einfl:  USse  &s des Christentums, die für
den Humanismus der Aufklärung maßgebend v  vv  /aiell. ıst e1n illegitimes

der Kirche, zZzu dem S1e sich bekennen kann?®
Geit der zweıten älfte des vorıgen Jh.s hat die Proklamierung und Verteidigung der
Menschenrechte der kirchlichen Soziallehre einen Platz gefunden. Schon die Enzy-
klika „Rerum novarum“ VO  3 Ma 1891 wendet auf die sozlale rage den
Grundsatz [1° „Alle Menschen ohne Ausnahme S1N! Vvon Gott dem gememımsamen
Vater erschaffen und streben ZUm gleichen Endziel alles Guten, das Gott selbst ist
1lle sind gleicher Weise durch das Verdienst Jesu Christi erlöst und Würde
der Kinder Gottes erhoben, daß 661e untereinander und mıit Christus eın wahres
Bruderband verbindet. Die Güter der Natur, die Geschenke der göttlichen Gnade,
sind gemeinschaftliches und ungeteiltes Eigentum des Menschengeschlechtes.”
Freilich durchschaute die irche damals die Konsequenzen aus dieser Lehre icht
dem wI1e heute, doch Leo XII forderte den Gtaat auf, sich einzusetzen £ür den
Schutz des Privateigentums, aber auch der Rechte der Arbeiter, wie das auf Freizeit,
geregelte Arbeitszeit und gerechten Lo  g
Das Kirchenrecht edoch blieb diesen Entwicklungen weitgehend fern. Das zeig! sich

kirchlichen Rechtsbuch von 1917 In dessen Systematik haben die Menschenrechte
DZW. die Grundrechte der Christen keinen eigenen atz. Einige wenige Grundrechte
tinden sich ausdrücklich genannt, jedoch Versireut: So das Recht auf es!  eßung,
das auf S55 Prozeßrecht. Fine allgemeine ege. findet sich C, 682
Die aj:en haben das Recht, VO Klerus die geistlichen Güter und besonders die ZUMM
eil notwendigen ilfen erhalten. Kombiniert [al diesen anon mıit anderen
Gesetzesstellen, die eine Verpflichtung e1nes kirchlichen Amtsträgers aussprechen, SC  O
lassen cich weiıtere Rechte der Gläubigen erschließen. Wenn Zr der Pfarrer aus

Gerechtigkeit verpflichtet ist, das Sakrament der Krankensalbung Zu penden (c. 939),
ergibt 61 daraus das Recht der Gläubigen auf diesen Dienst. Ahnliche Rückschlüsse

lassen sich bezüglich anderer GCakramente ziehen. Aus dem Verbot, den Gläubigen eiıne
echtliche ast aufzuerlegen, äßt sich auf die Bestätigung ihrer Freiheit schließen.
mgeke! begründet das Recht e1nes kirchlichen ÄAmtsträgers, etwas fordern,
eine Pflicht der Gläubigen, ©5 zu eisten. Die Grundrechte des Christen also 1m
bisherigen 1rcCANenNnrTre: ZWar vorhanden, jedoch kaum reflex, S1ie standen SOZUSageN

seinem Halbbewußtsein
WAare falsch zZz.u Sapecn_n, die Kirche habe ihrer Rechtsordnung eıne enschenrechte

und Grundrechte des Christen gekannt. Es mangelte aber ausdrücklicher Formulie-
Die ründe d  125e Unterentwicklung mogen folgende senmin Der CIC hat

sich ZUYX Aufgabe gesetzt, das £rühere Recht ammeln und in eın klares System
bringen. Manche cseiner Bestimmungen varen schon be; seinem Erscheinen tot oder
Sterben. 5o 1st verständlich, auf die Entwicklung autf dem weltlichen

Sektor, 1e nEeUeren Datums nich  r einging. Ferner ist das kirchliche Gesetzbuch
S51  cher cht grundsätzlich, jedoch faktisch Klerusrecht. Es wendet sich den Geist-
ichen und sagt ihm, wWas PT tun soll. Die Kirchenglieder 1 allgemeinen sind weniger
direkt angesprochen. Damals mangelte Ja noch an eiıner ausdrücklichen Lehre iber
das Volk Gottes und se1ine Glieder. Schließlich spielte auch eın icht unberechtigtes
Mißtrauen cst+aatliche Grundrechtskataloge mıit, die iberalistisch-individualistisch
auf kirchenfremden Ideen aufbauten und positivistisch orjentiert vv  Jafen.

2 Von „entlaufenen Kindern“ spricht Lehmann, Zur dogmatischen Legitimation einer
Demokratisierung ın der Kirche Concilium 7 (1971), 173,

Humanismus. Es ist verständlich, daß die Kirche sich dazu ablehnend einstellte und 
sich mit den damaligen absolutistischen Monarchien zu einem Bund von Thron und 
Altar verband. In Wirklichkeit war aber der Gegensatz der Kirche zu den Ideen der 
französischen Revolution weniger groß als es schien, er hat sich bis heute weitgehend 
eingeebnet. Geistesgeschichtlich gibt es zweifellos Einflüsse des Christentums, die für 
den Humanismus der Aufklärung maßgebend waren. Er ist sozusagen ein illegitimes 
Kind der Kirche, zu dem sie sich nun bekennen kann2• 

Seit der zweiten Hälfte des vorigen Jh.s hat die Proklamierung und Verteidigung der 
Menschenrechte in der kirchlichen Soziallehre einen Platz gefunden. Schon die Enzy­
klika „Rerum novarum" vom 15. Mai 1891 wendet auf die soziale Frage den 
Grundsatz an: ,,Alle Menschen ohne Ausnahme sind von Gott dem gemeinsamen 
Vater erschaffen und streben zum gleichen Endziel alles Guten, das Gott selbst ist ... 
Alle sind in gleicher Weise durch das Verdienst Jesu Christi erlöst und zur Würde 
der Kinder Gottes erhoben, so daß sie untereinander und mit Christus ein wahres 
Bruderband verbindet. Die Güter der Natur, die Geschenke der göttlichen Gnade, 
sind gemeinschaftliches und ungeteiltes Eigentum des ganzen Menschengeschlechtes." 
freilich durchschaute die Kirche damals die Konsequenzen aus dieser Lehre nicht in 
dem Maß wie heute, doch Leo XIII. forderte den Staat auf, sich einzusetzen für den 
Schutz des Privateigentums, aber auch der Rechte der Arbeiter, wie das auf Freizeit, 
geregelte Arbeitszeit und gerechten Lohn. 
Das Kirchenrecht jedoch blieb diesen Entwicklungen weitgehend fern. Das zeigt sich 
im kirchlichen Rechtsbuch von 1917. In dessen Systematik haben die Menschenrechte 
bzw. die Grundrechte der Christen keinen eigenen Platz. Einige wenige Grundrechte 
finden sich ausdrücklich genannt, jedoch verstreut: So das Recht auf Eheschließung, 
das auf Rechtsschutz im Prozeßrecht. Eine allgemeine Regel findet sich in c. 682: 
Die Laien haben das Recht, vom Klerus die geistlichen Güter und besonders die zum 
Heil notwendigen Hilfen zu erhalten. Kombiniert man diesen Canon mit anderen 
Gesetzesstellen, die eine Verpflichtung eines kirchlichen Amtsträgers aussprechen, so 
lassen sich weitere Rechte der Gläubigen erschließen. Wenn z. B. der Pfarrer aus 
Gerechtigkeit verpflichtet ist, das Sakrament der Krankensalbung zu spenden (c. 939), 
so ergibt sich daraus das Recht der Gläubigen auf diesen Dienst. Ähnliche Rückschlüsse 
lassen sich bezüglich anderer Sakramente ziehen. Aus dem Verbot, den Gläubigen eine 
rechtliche Last aufzuerlegen, läßt sich auf die Bestätigung ihrer Freiheit schließen. 
Umgekehrt begründet das Recht eines kirchlichen Amtsträgers, etwas zu fordern, 
eine Pflicht der Gläubigen, es zu leisten. Die Grundrechte des Christen waren also im 
bisherigen Kirchenrecht zwar vorhanden, jedoch kaum reflex, sie standen sozusagen 
in seinem Halbbewußtsein. 
Es wäre falsch zu sagen, die Kirche habe in ihrer Rechtsordnung keine Menschenrechte 
und Grundrechte des Christen gekannt. Es mangelte aber an ausdrücklicher Formulie­
rung. Die Gründe für diese Unterentwicklung mögen folgende sein: Der CJC hat es 
sich zur Aufgabe gesetzt, das frühere Recht zu sammeln und in ein klares System 
zu bringen. Manche seiner Bestimmungen waren schon bei seinem Erscheinen tot oder 
am Sterben. So ist es verständlich, daß er auf die Entwicklung auf dem weltlichen 
Sektor, die neueren Datums war, nicht einging. ferner ist das kirchliche Gesetzbuch 
sicher nicht grundsätzlich, jedoch faktisch Klerusrecht. Es wendet sich an den Geist­
lichen und sagt ihm, was er tun soll. Die Kirchenglieder im allgemeinen sind weniger 
direkt angesprochen. Damals mangelte es ja noch an einer ausdrücklichen Lehre über 
das Volle Gottes und seine Glieder. Schließlich spielte auch ein nicht unberechtigtes 
Mißtrauen gegen staatliche Grundrechtskataloge mit, die liberalistisch-individualistisch 
auf kirchenfremden Ideen aufbauten und positivistisch orientiert waren. 

2 Von „entlaufenen Kindern" spricht K. Lehmann, Zur dogmatischen Le.gitimabion einer 
Demokratisierung in der Kirche: Concilium 7 (1971), 173. 

27 



Das IT. Vatikanum brachte einen mschwung Die Pastoralkonstitution über die Kirche
der Welt VO heute die moderne rechtsstaatliche (demokratische) Entwick-

Jung DPOSIUV. „Aus dem Jebendigeren Bewußtsein der menschlichen wächst
ja den verschiedenen Teilen der Welt das Bestreben, eıne politisch-rechtliche
T|  ung ZUuU schaffen, der die Rechte der menschlichen Person Sffentlichen Leben
besser geschützt d3‚ll Dem Wunsch dreier Konzilsväter, die Deklaration der Men-
chenrechte formell Zu übernehmen, wurde nich!  en entsprochen, denn die Lehre der
irche hat manches Begründungen hinzuzufügen, ein bloßer formaler Ver-
weIls ware Ur So hat sich sachlich mit diesen Menschenrechten
gt, S1e ergänzt und anderer Form ausgesagt“®.
Die spezifisch christlich-kirchlichen Grundrechte werden Vom Konzil verschiedenem
Zusammenhang deutlicher als Je ZUVOT ausgesprochen. kleiner, etw: zufällig
zusammengewürfelter Katalog findet sich Laienkapitel der Kirchenkonstitution.
Das Kapitel über das Volk CGottes schafft die Voraussetzungen für die rechte Fin-
ordnung und umfassende ormulierung dieser kirchlichen Grundrechte. So legte das
Il Vatikanum ein tragfähiges Fundament die formalrechtliche Zusammenstellung
der Tundre: 1m erneuerten Kirchenrecht
Die Bischofsynode 1967 billigte Prinzipien für die eTform des CIC und ormuliert:
R‘ Recht wird vorgeschlagen, 1mM künftigen Codex ob der wurzelhaften Gleich-
heit, die unter allen Christgläubigen herrschen muß, sowohl WEeEgEN der Menschen-
s  de alc auch wegen des Empfanges der Taufe, eın allen gemeinsames juridisches
Statut aufgestellt werde, bevor echte und Pflichten aufgezählt werden, die Cie Ver-
chiedenen kirchlichen Funktionen betreffen‘®. Der umstrittene zu einer „Lex
Ecclesiae tundamen: enthielt 15 zusammenhängende Canones (von 95) über
Te:und -pflichten aller sten.

2. twicklungen und il  5  b möglichen Auswirkungen in der
der Kirche steht eute clie Forderung nach besserem Schutz der Rechte des einzelnen
Vordergrund. edoch sind auch gegenläufige Bewegungen zu beobachten, die ihrer

Gefahr B-  PE ohne 1t:  es erkennbar sind.
a) Die Autoritätskrise. Die Ablehnung des Kirchenrechtes richtet sich nıcht -  IT nach
oben, sondern auch nach unten, bzw. S den itchristen Kleine ppen können
in einem weitgehend rechtlosen Zustand leicht ihren Willen anderen aufzwingen;
Amtsträger die Rechte der Gläubigen nach Gutdünken ein, indem S1e ihre
subjektiven, oft auch gutgemeinten, pastoralen Ideen durchsetzen. Diese Subjektivität
des Amtsträgers und darum eiıne verschiedenartige Handhabung WIT! auch dadurch
begünstigt, dem einzelnen Amtsträger (Bischof, Pfarrer) eın größerer Ermessens-
spielraum eingeräumt wird Das ıst Sinn der Elastizität begrüßen, aber £ür
1e Sicherheit der Grundre: bedenkliche Folgen nach cich ziehen.

Der ren. < der 'olks- ZUFr Gemeindekirche ıst ur  &z die Rechte des einzelnen als
gunstig anzusehen Einmal wegen des Auss:  UuSSes derer, die nicht Gemeinde
1m CNHCIEN Sinn gehören, der Nichtglaubenden oder ar der Nichtpraktizierenden.

acht G1 deutlich die Tendenz bemerkbar, ihnen die Sakramente zZzu verweigern.
Eine entscheidende Mafnahme darf£ aber nıe auf das bloße Frmessen 1Nes5 Pfarrers

geschehen, S1€e stellt Ja die Verweigerung elementaren christlichen Grund-
rechtes dar.
Ferner ist das Recht des einzelnen der großen anOoNyMeN Gemeinschaft besser g-
sichert. icht sa  { wird die Justitia mit verbundenen ugen dargestellt. In kleinen

Kirche 1n der Welt 73,.
Vgl eyer, suribus humanis fundamentalibus Per RKRMCL 58 (1969), 29—58.
Communicationes der YPont. Comm. CIC recognoscendo, t,

Das II. Vatikanum brachte einen Umschwung. Die Pastoralkonstitution über die Kirche 
in der Welt von heute würdigt die moderne rechtsstaatliche (demokratische) Entwkk­
lung sehr positiv. ,,Aus dem lebendigeren Bewußtsein der menschlichen Würde wächst 
ja in den verschiedenen Teilen der Welt das Bestreben, eine neue politisch-rechtliche 
Ordnung zu schaffen, in der die Rechte der menschlichen Person im öffentlichen Leben 
besser geschützt sind3.'' Dem Wunsch dreier Konzilsväter, die Deklaration der Men­
schenrechte formell zu übernehmen, wurde nicht entsprochen, denn die Lehre der 
Kirche hat ihr manches an Begründungen hinzuzufügen, und ein bloßer formaler Ver­
weis wäre zu dürftig .gewesen. So hat man sich sachlich mit diesen Menschenrechten 
beschäftigt, sie ergänzt und in anderer Form ausgesagt'. 
Die spezinsch christlich-kirchlichen Grundrechte werden vom Konzil in verschiedenem 
Zusammenhang deutlicher als je zuvor ausgesprochen. Ein kleiner, etwas zufällig 
zusammengewürfelter Katalog findet sich im Laienkapitel der Kirchenkonstitution. 
Das Kapitel über das Volk Gottes schafft die Voraussetzungen für die rechte Ein­
ordnung und umfassende Formulierung dieser kirchlichen Grundrechte. So legte das 
II. Vatikanum ein tragfähiges Fundament für die formalrechtliche Zusammenstellung 
der Grundrechte im erneuerten Kirchenrecht. 
Die Bischofsynode 1967 billigte Prinzipien für die Reform des CJC und formuliert: 
,,ty1it Recht wird vorgeschlagen, daß im künftigen Codex ob der wurzelhaften Gleich­
heit, die unter allen Christgläubigen herrschen muß, sowohl wegen der Menschen­
würde als auch wegen des Empfanges der Taufe, ein allen gemeinsames juridisches 
Statut aufgestellt werde, bevor Rechte und Pflichten aufgezählt werden, die die ver­
schiedenen kirchlichen Funktionen betreffen116

• Der umstrittene Entwurf zu einer „Lex 
Ecclesiae fundamentalis" enthielt 15 zusammenhängende Canones (von 95) über 
Grundrechte und -pflichten aller Christen. 

2. Angebahnte Entwiddungen und ihre möglichen Auswirkungen in der Zukunft 

In der Kirche steht heute die Forderung nach besserem Schutz der Rechte des einzelnen 
im Vordergrund. Jedoch sind auch gegenläufige Bewegungen zu beobachten, die in ihrer 
Gefahr nicht ohne weiteres erkennbar sind. 
a) Die Autoritätskrise. Die Ablehnung des Kirchenrechtes richtet sich nicht nur nach 
oben, sondern auch nach unten, bzw. gegen den Mitchristen. Kleine Gruppen können 
in einem weitgehend rechtlosen Zustand leicht ihren Willen anderen aufzwingeni 
Amtsträger -schränken die Rechte der Gläubigen nach Gutdünken ein, ,indem sie ihre 
subjektiven, oft auch gutgemeinten, pastoralen Ideen durchsetzen. Diese Subjektivität 
des Amtsträgers und darum eine verschiedenartige Handhabung wird audt dadurdt 
begünstigt, daß dem einzelnen Amtsträger (Bischof, Pfarrer) ein größerer Ermessens­
spielraum eingeräumt wird. Das ist im Sinn der Elastizität zu begrüßen, kann aber für 
die Sidterheit der Grundrechte bedenkliche Folgen nadt sich ziehen. 
b) Der Trend von der Volks- zur Gemeindekirche ist für die Redtte des einzelnen als 
ungünstig anzusehen. Einmal wegen des Ausschlusses derer, die nicht zur Gemeinde 
im engeren Sinn gehören, der Nichtglaubenden oder gar der Nichtpraktizierenden. 
Es macht sidt deutlich die Tendenz bemerkbar, ihnen die Sakramente zu verweigern. 
Eine so entsdteidende Maßnahme darf aber nie auf das bloße Ermessen eines Pfarrers 
hin geschehen, sie stellt ja die Verweigerung eines elementaren dtristlichen Grund­
rechtes dar. 
Ferner ist das Recht des einzelnen in der großen anonymen Gel:Ileinschaft besser ge­
sichert. Nidtt umsonst wird die Justitia mit verbundenen Augen dargestellt. In kleinen 

3 Kirche in der Welt n. 73. 
'Vgl.]. Beyer, De liuribus humanis fundamentalibu,s ... : Per RMCL 58 (1969), 29-58. 
5 Communicationes der Pont. Comm. CIC recognoscendo, H. '211969, 82 f, 89 f. 

28 



Gemeinschaften dagegen werden oft Sympathie, Abneigung, sachfremde persönliche
Beziehungen die Objektivität eiınes Amtsträgers oder Kollegialorgans trüben. An-
scheinend geht übrigens auch weltlichen Bereich der Trend 1m Abrücken VvV«( Indi-
vidualismus Kollektiv hin, wWas einen Verlust die Individualsphäre bedeutet.
Es WAaTr'!  R schade, P die Kirche den GSchritt Gemeinschaftsformen machte,
ohne vorher etwas nachzuholen, W der Profangesellschaft selbstverständlich BEeW!
den ist, nämli eine echte Anerkennung, rechtliche Fixierung und Sicherung der
Menschenrechte.
C) Eine Gefährdung nicht 1Ur die kirchliche Einheit, sondern auch die Position
des einzelnen Christen stellt die Parteienbildung der Kirche dar Gruppierungen,
1e als „linke“ oder „rechte zl hbezeichnen pNegt, verhalten csich oft als ampf-
organisationen gegeneinander, t+eils mıit starker nterner Disziplin. Machtstreben, das
nicht VOT dem Druck auf die kirchliche Fentlichkeit und auf die kirchlichen ÄAmts-
trager zurückscheut, macht sich bemerkbar. Vom egner WIT! z  =— das ere [1=-

SCHOMUNCN, Seine Schwächen werden schonungslos aufgedeckt bis persönlichen
Verunglimpfung. Obwohl (oder weil) diese ruppierungen der Kirche eiıne Paral-
ele ZUmM Parteienwesen im demokratischen Staat bilden, sind G1e geeignet, die Freiheit
und die Rechte des einzelnen ZUu beeinträchtigen.
3. 1) Fundament der Mensche:g Christenrechte
Menschenrechte und rundrechte des Christen csind 1 kirchlichen Bereich cht VOoON-
einander ZUuU Der Mensch der irche bleibt Ja Mensch, sSe1ine Person WIT'

der Kirche anerkannt:; aber S1e wird 3  . begründet und 1n eine Sphäre
erhoben. Mit der ganzen Menschheit ist cie irche der Überzeugung, JS} alles auf
Erden auf den enschen als eınen Mittel- und Höhepunkt hinzuordnen 15  l Die
Würde des Menschen besteht seiner Erschaffung nach dem Ebenbild Gottes und
zugleich der Hinordnung auf die personale emeinschaf mit seinesgleichen. Durch
die Sünde seinen Beziehungen Gott und l Mitmenschen gestört, wird er
dennoch VO  wr Gott aAUS ungeschuldeter Vaterliebe Jesus Christus angeNOMIMEN.,

als dem vollkommenen Menschen ist die Menschennatur erhöht worden. In
hat unls Gott miıt sich und untereinander versöhnt und der Günde entri  en. Als von
Gott Geliebter empfängt der christliche Mensch die Erstlingsgabe des Geistes, durch die
RT fähig WIF!  d, das Gesetz der ebe erfüllen. Gott will, alle Menschen
eine Familie bilden und einander brüderlicher esinnung begegnen. Die mensch-
liche Person und die menschliche Gemeinschaft csind gegenseitig voneinander abhängig.
Wurzelgrund, Träger und Ziel aller gesellschaftlichen Institution ist die Person, die
ihrerseits wieder des gesellschaftlichen Lebens bedartf. edenfalls muß die ung der
Dinge und auch die Gesellschaft der Ordnung der Person dienstbar werden und icht
umgekehrt. S0 die Lehre des I1 Vatikanums?.
Die alten Postulate der französischen Revolution csind Vomm Christen chte dieses
Menschenbildes cehen. Die Ereiheit (als psychologisch-sittliche Wahlfreiheit) wird
nach dem eugnis des In Jesus Christus durch seinen e15s5 gegeben als Befreiung
S e und Tod und darum auch alc Unverfügbarkeit des Christen von seiten
aller menschlichen, aller welthaften Maächtes®., 1e5e Freiheit der Liebe zZu Gott und
den en braucht aber einen Kaum ihrer Verwirkli  ung auch in der Gesellschaft,
die soziale Freiheit steht also in Beziehung - theologischen Freiheit. Dem
Menschen Gemeinschaftswesen entspricht aber durchaus, Seine Freiheit icht
isoliert und bsolut steht, sondern durch den Gemeinschaftsbezug bestimmt ist. Die
Kirche coll der Ort sein, wCcd clie Freiheit exemplarisch gelebt wird als Vorwegnahme

Kirche in der Welt N 12, 7 Ebd. I, 12—16. 27 —26
Pesch, Neutestamentliche Grundlagen kirchlich-demokratischer Lebensform: Concilium

(1971), 167.

Gemeinschaften dagegen werden oft Sympathie, Abneigung, sachfremde persönliche 
Beziehungen die Objektivität eines Amtsträgers oder Kollegialorgans trüben. An­
scheinend geht übrigens auch im weltlichen Bereich der Trend im Abrücken vom Indi­
vidualismus zum Kollektiv hin, was einen Verlust für die Individualsphäre bedeutet. 
Es wäre schade, wenn die Kirche den Schritt in neue Gemeinschaftsformen machte, 
ohne vorher etwas nachzuholen, was der Profangesellschaft selbstverständlich gewor­
den ist, nämlich eine echte Anerkennung, rechtliche Fixierung und Sicherung der 
Menschenrechte. 
c) Eine Gefährdung nicht nur für die kirchliche Einheit, sondern auch für die Position 
des einzelnen Christen stellt die Parteienbildung in der Kirche dar. Gruppierungen, 
die man als „linke" oder „rechte"' zu bezeichnen pflegt, verhalten sich oft als Kampf­
organisationen gegeneinander, teils mit starker interner Disziplin. Machtstreben, das 
nicht vor dem Druck auf die kirchliche öffentlidtkeit und auf die kirchlichen Amts­
träger zurückscheut, macht sich bemerkbar. Vom Gegner wird nur das Schlechtere an­
genommen, seine Schwächen werden schonungslos aufgedeckt bis zur persönlichen 
Verunglimpfung. Obwohl (oder weil) diese Gruppierungen in der Kirche eine Paral­
lele zum Parteienwesen im demokratischen Staat bilden, sind sie geeignet, die Freiheit 
und die Rechte des einzelnen zu beeinträchtigen. 

3. Das Fundament der Menschenrechte und Christenrechte 
Menschenrechte und Grundrechte des Christen sind im kirchlichen Bereich nic:ht von­
einander zu trennen. Der Mensch in der Kirche bleibt ja Mensch, seine Person wird 
von der Kirc:he anerkannt; aber sie wird neu begründet und in eine neue Sphäre 
erhoben. Mit der ganzen Mensc:hheit ist die Kirc:he der Oberzeugung, ,,daß alles auf 
Erden auf den Menschen als seinen Mittel- und Höhepunkt hinzuordnen ist6.'' Die 
Würde des Menschen besteht in seiner Erschaffung nach dem Ebenbild Gottes und 
zugleich in der Hinordnung auf die personale Gemeinschaft mit seinesgleichen. Durch 
die Sünde in seinen Beziehungen zu Gott und zum Mitmenschen gestört, wird er 
dennoch von Gott aus ungeschuldeter Vaterliebe in Jesus Christus angenommen. In 
ihm als dem vollkommenen Menschen ist die Menschennatur erhöht worden. In ihm 
hat uns Gott mit sich und untereinander versöhnt und der Sünde entrissen. Als von 
Gott Geliebter empfängt der christliche Mensch die Erstlingsgabe des Geistes, durch die 
er fähig wird, das neue Gesetz der Liebe zu erfüllen. Gott will, daß alle Menschen 
eine Familie bilden und einander in brüderlicher Gesinnung begegnen. Die mensch­
liche Person und die menschliche Gemeinschaft sind gegenseitig voneinander abhängig. 
Wurzelgrund, Träger und Ziel aller gesellschaftlichen Institution ist die Person, die 
ihrerseits wieder des gesellschaftlichen Lebens bedarf. Jedenfalls muß die Ordnung der 
Dinge und auch die Gesellschaft der Ordnung der Person dienstbar werden und nicht 
umgekehrt. - So die Lehre des II. Vatikanums7• 

Die alten Postulate der französischen Revolution sind vom Christen im Lichte dieses 
Menschenbildes zu sehen. Die Freiheit (als psychologisch-sittliche Wahlfreiheit) wird 
nach dem Zeugnis des NT in Jesus Christus durch seinen Geist gegeben als Befa-eiung 
von Sünde und Tod und darum auch als Unverfügbarkeit des Christen von seiten 
aller menschlichen, aller welthaften Mäc:hte8• Diese Freiheit der Liebe zu Gott und 
den Menschen braucht aber einen Raum ihrer Verwi.rklichung auch .in der Gesellschaft, 
die soziale Freiheit ,steht also in enger Beziehung zur theologischen Freiheit. Dem 
Menschen als Gemeinschaftswesen entspricht es aber durchaus, daß seine Freiheit nicht 
isoliert und absolut steht, sondern durch den Gemeinschaftsbezug bestimmt ist. Die 
Kirche soll der Ort sein, wo die Freiheit exemplarisch gelebt wird als Vorwegnahme 

8 Kirche in der Welt n. 12. 7 Ebd. n. 12-16. 22-26. 
8 R. Pesch, Neutestamentliche Grundlagen kirchlich-demokratischer Lebensform: Concilium 7 

(1971), 167. 

29 



der vollendeten Freiheit 1n Vereinigung mıit der absoluten Freiheit Gottes. Alle Fin-
schränkungen, 1e der eit Vor der Vollendung noch notwendig sind, auch Hin-
blick auf die noch tortwirkende Sündlichkeit, mussen  . auf e1n Minimum reduziert Wel-
den
Alle Menschen ihrer von Gott geschaffenen und erhobenen Personwürde sind
wesentlich gleich „AIn der cQhristlichen Gemeinde werden alle der Welt geltenden
naturhaften und sozialen Unterschiede außer Geltung gesetz: beziehungsweise relati-
viert ‚Denn alle ceid Söhne Gottes durch den Glauben Christus Jesus. Denn

alle, die auf Chris  e getauft seid, habt Christus (wie G Kleid) a1iı-

BeZLUSEN. Da gilt icht mehr Jude noch Grieche (Unterschied des Volkes und der
Religion), nich‘  er Knecht noch Freier (Unterschied des gesellschaftlichen Standes), nicht
Mann noch Tau (Unterschied des Geschlechtes), denn ihr alle seid einer Christus
Jesus’‘ (Gal 3, 6—29)” Niemand darf den anderen verachten, gibt kein „Ansehen
der Person als Zuerkennen sozialen Vorranges?, Die fundamentale Gleichheit aller

der Kirche wird durch die Verschiedenheit der Gaben und Aufgaben G-  mn be-
einträchtigt!®, Gleiche Anerkennung Von Grundrechten, eren Schutz und
setzung muß rTogramm der Kirche für die menschliche Gemeinschaft überhaupt und
auch sich celbst Sein. Jede Diskriminierung soll überwunden und beseitigt werden,
da Sie dem Willen Gottes widerspricht!!
Christliche Brüderlichkeit ist Bruderschaft aufgrund der Vaterschaft Gottes, die uns

Chris geschenkt 3 und die inswerdung der Christen untereinander
sich schließt Damit werden die trennenden natürlichen und geschichtlichen Grenzen
aufgehoben. Die Bruderschaft ıst zuerst eine der sSten ınier S]  ch, die aber auf die

enschheit verpflichtet und geordne ist, S1e gerade den Notleiden-
den die „Geringsten f des Herrn und ihre er findet!?.
Die Beziehungen der Menschen zueinander sollen nach dem Vorbild des Herrn auch
estimmt seın durch Partnerschaft (im unter dem Bild VOo Braut und Bräutigam
gipfelnd), Freundschaft (Nicht mehr ich euch, sondern Freunde, Jo
15, 15) und gegenseitiges Dienen. Von dem sollen auch die Beziehungen der
Amtsträger Zu den Kirchengliedern SEe1N. Ja noch mehr: Das Amt ıst
besonderer We:  155e Dienst, Fortsetzung des liebenden Dienens Jesu cselbst.
Für den Christen csind also Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit und allgemeinen
Menschlichkeit eine  * innerweltliche Heilsiehre wie für den Aufklärer oder den Marxi-
sten, sondern stehen ınter dem eschatologischen Vorbehalt, der das Heil Von Gott
erwartet. Daraus 01g aber eineswegs, die irche gen die Menschenrechte
Reserven anmelden dürfte. Die Offenbarung bedeutet eınen Gegensatz!® S natur-
lichen Begründung der Menschenrechte, sondern deren Überhöhung. Die Kirche muß
daher zuerst eigenen Hause leben, AFAS s1e der Welt als Heilsbotschaft verkündet,
S1e muß in einem echteren und wahreren inn, aber auch zeugnishaft für die Welt
und icht bloß abstraktem Glauben, für den Menschen und sSein Recht eintreten.

4, Zur Systematik Grundrechte en.
Die Grundrechte des Christen werden heute zunehmend ihrer richtigen Einordnung
gesehen Ihre noch auf dem I1 Vatikanum geübte Etikettierung als Rechte des alen
ist talsch. Die wahre Grundstruktur der Kirche ist nicht stufenförmig mi1t starker
Betonung der Über- und Unterordnung WwWas cich 1171 alten Verhältnis Vo EeTUS
und aJlen ausdrückt), sondern S1e 1aßt sich den Bildern V Volk Gottes und S  >
Leib Christi ablesen. ÄAm Anfang steht ihr die £fundamentale G'Gileichheit aller
sowohl Wiürde als auch Sendung und Aufgabe. ZWEE1Ter Inı]ıe ist der Leib

Ebd 167 Kirchenkonst. Il. 37 Kirche der Welt I1

Vgl Ratzinger, Die christliche Brüderlichkeit, München 1960.
Dieses Wort gebraucht Ratzinger (a O., 63) im Zusammenhang mıt der ruderl1:  eit.

A()

der vollendeten Freiheit in Vereinigung mit der absoluten Freiheit Gottes. Alle Ein­
schränkungen, die in der Zeit vor der Vollendung noch notwendig sind, auch im Hin­
blick auf die noch fortwirkende Sündlichkeit, müssen auf ein Minimum reduziert wer­
den. 
Alle Menschen in ihrer von Gott geschaffenen und erhobenen Personwürde sind 
wesentlich gleich. ,,In der christlichen Gemeinde werden alle in der Welt geltenden 
naturhaften und sozialen Unterschiede außer Geltung gesetzt beziehungsweise relati­
viert: ,Denn ihr alle seid Söhne Gottes durch den Glauben in Christus Jesus. Denn 
ihr alle, die ihr auf Christus getauft seid, habt Christus (wie ein neues Kleid) an­
gezogen. Da gilt nicht mehr Jude noch Grieche (Unterschied des Volkes und der 
Religion), nicht Knecht noch Freier (Unterschied des gesellschaftlichen Standes), nicht 
Mann noch Frau (Unterschied des Geschlechtes), denn ihr alle seid einer in Christus 
Jesus' (Gal 3, 26-29)". Niemand darf den anderen verachten, es gibt kein „Ansehen 
der Person" als Zuerkennen sozialen Vorranges9• Die fundamentale Gleichheit aller 
in der Kirche wird durch die Verschiedenheit der Gaben und Aufgaben nicht be­
einträchtigt10. Gleiche Anerkennung von Grundrechten, deren Schutz und Durch­
setzung muß Programm der Kirche für die menschliche Gemeinschaft überhaupt und 
auch für sich selbst sein. Jede Diskriminierung soll überwunden und beseitigt werden, 
da sie dem Willen Gottes widerspricht11• 

Christliche Brüderlichkeit ist Bruderschaft aufgrund der Vatersdtaft Gottes, die uns 
in Christus geschenkt ist und in ihm die Einswerdung der Christen untereinander in 
sich schließt. Damit werden die trennenden natürlichen und geschichtlichen Grenzen 
aufgehoben. Die Bruderschaft ist zuerst eine der Christen unter .sich, die aber auf die 
ganze Menschheit verpflichtet und hingeordnet ist, so daß ,sie gerade in den Notleiden­
den die „Geringsten" des Herrn und ihre Brüder findet12. 
Die Beziehungen der Menschen zueinander sollen nach dem Vorbild des Herrn auch 
bestimmt sein durch Partnerschaft (im NT unter dem Bild von Braut '11Itd Bräutigam 
gipfelnd), Freundschaft (Nicht mehr Knechte nenne ich euch, sondern Freunde, Jo 
15, 15) und gegenseitiges Dienen. - Von all dem •sollen auch die Beziehungen der 
Amtsträger zu den Kirchengliedern getragen sein. Ja noch mehr: Das Amt ist in 
besonderer Weise Dienst, Fortsetzung des liebenden Dienens J esu selbst. 
Für den Christen sind also Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit und im allgemeinen 
Menschlichkeit keine innerweltliche Heilslehre wie für den Aufklärer oder den Marxi­
sten, sondern stehen unter dem eschatologischen Vorbehalt, der das Heil von Gott 
erwartet. Daraus folgt aber keineswegs, daß die Kirche gegen die Menschenrechte 
Reserven anmelden dürfte. Die Offenbarung bedeutet keinen Gegensatz13 zur natür­
lichen Begründung der Menschenrechte, sondern deren Oberhöhung. Die Kirche muß 
daher zuerst im eigenen Hause leben, was sie der Welt als Heilsbotschaft verkündet, 
sie muß in einem echteren und wahreren Sinn, aber auch zeugnishaft für die Welt 
und nicht bloß in abstraktem Glauben, für den Menschen und sein Recht eintreten. 

4. Zur Systematik der Grundrechte des Christen. 
Die Grundrechte des Christen werden heute zunehmend in ihrer richtigen Einordnung 
gesehen. Ihre noch auf dem II. Vatikanum geübte Etikettierung als Rechte des Laien 
ist falsch. Die wahre Grundstruktur der Kirche ist nicht stufenförmig mit starker 
Betonung der Ober- und Unterordnung (was sich im alten Verhältnis von Klerus 
und Laien ausdrückt), sondern sie läßt sich an den Bildern vom Volk Gottes und vom 
Leib Christi ablesen. Am Anfang steht in ihr die fundamentale Gleichheit aller 
sowohl in Würde als auch in Sendung und Aufgabe. In zweiter Linie ist der Leib 

9 Ebd. 167 f. 1° Kirchenkonst. n. 32. 11 Kirche in der Welt n. 29. 
12 Vgl.]. Ratzinger, Die christliche Brüderlichkeit, München 1960. 
13 Dieses Wort gebraucht Ratzinger (a. a. 0., 63) im Zusammenhang mit der Brüderlichkeit. 

30 



Christi Organis gegliedert, wobei edes Glied seine eigene besondere Aufgabe
den Leib wahrnimmt. Eine unter diesen verschiedenen Aufgaben, die zugleich
abe des Geistes ıst, ist die der kirchlichen Amtsträger. ber primär ist auch der
er t, gleich mıit anderen, und die TUnNndre: sind gemeinsame Christen-
rechte, die VOrTr jeder Unterscheidung Klerus und Laien bestehen.
Die Grundrechte, wenigstens die wichtigsten Von ihnen, eren vDOor ihrer posı-
t1ven Formulierung Kirchenrecht Es darf£ nicht der Eindruck entstehen,
e  e, die nicht ormuliert sind, nicht vorhanden selen., Die Anerkennung eiıner
Naturrechtsordnung und des göttlichen Rechtes ist Voraussetzung die Grundrechte
des Christen, ware cdiese E bisher schlimm bestellt BCeWESECN, und auch

Zukunft darf mangelhafte Gesetzestechnik icht Aberkennung gottgegebener
führen.

Versuch eines Grundrechtskataloges!*
Die 1er stichwortartig zusammengestellten Grundrechte und die ihnen entsprechenden
Pflichten sind ZUm Teil bereits CIC und den Konzilsdokumenten enthalten bzw.
daraus erschließen, anderen Teil cstellen S1e Wünsche 4l das zukünftige
Kirchenrecht dar.
Recht auf Bekennen des Glaubens Fre:  1es5 Annehmen und Bekennen des Glaubens
als einzelner und Gemeinschaft. Den Glaubenssinn der irche mıit us
bringen und der Verbreitung des Glaubens mitwirken. echt auf theologische
Lehr- und Forschungsfreiheit in Gehorsam gegenüber dem Ta Entsprechende
Pflichten Glaubensgehorsam und Glaubensbekenntnis: den Glauben wenigstens durch
das Zeugnis des Lebens bezeugen und al seiner Verbreitung mitzuwirken.
Recht auf Ausübung des allgemeinen Priestertums: Aktive Mitfeier der Liturgie;
Empfang der Sakramente und Sakramentalien: Recht auf den eigenen Ent-
sprechende Pflichten Sonntagsmesse, Osterbeichte und -kommunion, ge:  ame
Ööffentliche Buße Fasten)
Das Recht, Aufbau des kKirchlichen Gemeinschaftslebens teilzunehmen: Das Recht,

gegebenen Voraussetzungen 1n den Ehestand einzutreten  f kirchliche Ämter und
den Ordensstand anzustreben; die grundlegende rechtliche Fähigkeit, vVon der ierarchie
miıt besonderen kirchlichen Aufgaben und Diensten betraut ZUu werden und deren
eratungsgremien berufen werden. Flternrecht. Koalitionsrecht: „Unter Wahrung
der erforderlichen Verbundenheit mit der kirchlichen Autorität, ereinigungen Zu

gründen, rAN leiten und den Gegründeten beizutreten‘ 15 Pflichten Einordnung des
Einzelnen und der kleineren emeinschaften die der Kirche, deren Einheit
durch die Autorität mitbegründet wird
Das Recht auf den Dienst der Amitsträger: D  1e5es liegt Begriff des kirchlichen
Amtes celbst begründet. Einzelne in den Beziehungen des Kirchengliedes
Amtsträger: Initiativen ergreifen und Vorschläge tien fre:  1e einungs-
aäußerung; ung Öffentlicher Meinung; das Recht, mit den Autoritätsträgern PeT-
sönlich Verbindung eten; Recht auf Information; auf guten und persön-
liches Geheimnis.

5,. Rechtsschutz
Grundre: sind der Praxis SOV1®e.  ] wert, als G1e gegen jedermann, auch die
kirchliche Obrigkeit, gesichert und geschützt sind. Im profanen Bereich dient dem
UZ der Grundrechte clie Struktur dessen, Vas den demokratischen

Vgl Klostermann, Desiderate ZUF Reform des Laienrechtes: ThPO 115 (1967), 244 fl
Beyer, De Statuto iuridico christifidelium Per MCL 1968), 550—581.

5 Laienap.-Dekret 1T1,. 19,

Christi organisch gegliedert, wobei jedes Glied seine eigene besondere Aufgabe für 
den ganzen Leib wahrnimmt. Eine unter diesen verschiedenen Aufgaben, die zugleich 
Gabe des Geistes ist, ist die der kirchlichen Amtsträger. Aber primär ist auch der 
Kleriker Christ, gleich mit anderen, und die Grundrechte ,sind gemeinsame Christen­
rechte, die vor jeder Unterscheidung in Klerus und Laien bestehen. 

Die Grundrechte, wenigstens die wichtigsten von ihnen, existieren vor ihrer posi­
tiven Formulierung · im Kirchenrecht. Es darf nicht der Eindruck entstehen, daß 
Rechte, die nicht formuliert sind, nicht vorhanden seien. Die Anerkennung einer 
Naturrechtsordnung und des göttlichen Rechtes ist Voraussetzung für die Grundrechte 
des Christen, sonst wäre es um diese ja bisher schlimm bestellt gewesen, und auch 
in Zukunft darf mangelhafte Gesetzestechnik nicht zur Aberkennung gottgegebener 
Rechte führen. 

Versuch eines Grundrechtskataloges14 

Die hier stichwortartig zusammengestellten Grundrechte und die ihnen entsprechenden 
Pflichten sind zum Teil bereits im CJC und in den Konzilsdokumenten enthalten bzw. 
daraus zu erschließen, zum anderen Teil stellen sie Wünsche an das zukünftige 
Kirchenrecht dar. 
Recht auf Bekennen des Glaubens: Freies Annehmen und Bekennen des Glaubens 
als einzelner und in Gemeinschaft. Den Glaubenssinn der Kirche mit zum Ausdruck 
bringen und an der Verbreitung des Glaubens mitwirken. Recht auf theologische 
Lehr- und Forschungsfreiheit in Gehorsam gegenüber dem Lehramt. Entsprechende 
Pflichten: Glaubensgehorsam und Glaubensbekenntnis; den Glauben wenigstens durch 
das Zeugnis des Lebens zu bezeugen und an seiner Verbreitung mitzuwirken. 
Recht auf Ausübung des allgemeinen Priestertums: Aktive Mitfeier der Liturgie; 
Empfang der Sakramente und Sakramentalien; Recht auf den eigenen Ritus. Ent­
sprechende Pflichten: Sonntagsmesse, Osterbeichte und -kommunion, gemeinsame 
öffentliche Buße {Fasten). 
Das Recht, am Aufbau des kirchlichen Gemeinschaftslebens teilzunehmen: Das Recht, 
unter gegebenen Voraussetzungen in den Ehestand einzutreten; kirchliche Ämter und 
den Ordensstand anzustreben; die grundlegende rechtliche Fähigkeit, von der Hierarchie 
mit besonderen kirchlichen Aufgaben und Diensten betraut zu werden und in deren 
Beratungsgremien berufen zu werden. Elternrecht. Koalitionsrecht: ,,Unter Wahrung 
der erforderlichen Verbundenheit mit der kirchlichen Autorität, Vereinigungen zu 
gründen, zu leiten und den Gegründeten beizutreten1115

• Pflichten: Einordnung des 
Einzelnen und der kleineren Gemeinschaften in die Struktur der Kirche, deren Einheit 
durch die Autorität mitbegründet wird. 
Das Recht auf den Dienst der Amtsträger: Dieses liegt im Begriff des kirchlichen 
Amtes selbst begründet. Einzelne Rechte in den Beziehungen des Kirchengliedes zum 
Amtsträger: Initiativen zu ergreifen und Vorschläge zu erstatten; freie Meinungs­
äußerung; Bildung öffentlicher Meinung; das Recht, mit den Autoritätsträgern per­
sönlich in Verbindung zu treten; Recht auf Information; auf guten Ruf und persön­
liches Geheimnis. 

5. Rechtsschutz 

Grundrechte sind in der Praxis soviel wert, als sie gegen jedermann, auch gegen die 
kirchliche Obrigkeit, gesichert und geschützt sind. Im profanen Bereich dient dem 
Schutz der Grundrechte die ganze Struktur dessen, was man den demokratischen 

14 Vgl. F. Klostermann, Desiderate zur Reform des Laienrechtes: ThPQ 115 (1967), 344 f; 
]. Beyer, De Statuto iuridko christifidelium ... : Per RMCL 57 (1968), 550-581. 

15 Laienap.-Dekret n. 19. 

31 



Rechtsstaat nennt16. Grundgedanke ist das Mißtrauen die Macht, die ZzZum
Mi£brauch neigt, das darum ihre Einschränkung, Bindung OnNntrollie ordert
Dazu enen e  e Organisationsprinzipien: Legalität, dafß die Staatstätigkeit,
insbesondere die Verwaltung, HUF auf Grund der CGesetze geschehen darf; die Kon-
trolle von Gesetzgebung und Verwaltung durch unabhängige Gerichte; die Gewalten-
teilung Gesetzgebung, Rechtsprechung und vollziehende ew.: Auch manche
Verfahrensgrundsätze dienen dazu, die Rechte des einzelnen zu sichern, stan-
ZENZUB, Recht auf Gehör, die Pflicht der Behörde, Anträge ınnen  * bestimmter Frist
Zu entscheiden und die Entscheidung zi begründen.

der Kirche Gndet sich dieses System Schutz der Grundrechte Z W  S VOT, hat
SOgarl manche alte Tradition, ist jedoch wenig reflex ausgebaut, 50 eın gewilsses
Gefühl der Unsicherheit, der efahr der Wilikür, entstehen konnte. standen die
eben genann Verfahrensgrundsätze kirchlichen Gerichtswesen schon bisher
Geltung, kaum jedoch wenigstens formal) der Verwaltung, Das Legalitätsprinzip
besteht als ne:  ti Grenze, insofern kein kirchlicher Amtsträger übergeordnete
Gesetze verstoßen darf, der dadurch bleibende Rahmen Seine Tätigkeit ist cschr
weit und kann Zzu Konflikten muıt den Rechten des einzelnen geben.
Die Gewaltenteilung kann PS 1m räger der obersten Kirchengewalt und insbesondere

Papst icht geben, 1es5 würde den Deftfinitionen des Vatikanums widersprechen.
Für die ene der Bischöfe WAarT'!  4 S1Pe theologisch fraglich. In den Behörden der römischen
und bischöflichen Kur'  1e ıst die Gewaltenteilung oder besser Gewaltenunterscheidung)
durchaus möglich, bisher edoch icht konsequent durchgeführt. Die rage hat insofern

Bedeutung verloren, als die klassische Gewaltenteilung atıch Gtaat weder £aktisch
herrscht Parlamentsmehrheit und RKegierung sind miteinander verquickt) noch auch
heute sachlich einziges und bestes Modell anerkannt wird!17. Das Grundanliegen,
eine Machtanhäufung vermeiden, auf andere Weise erreicht werden. Man
schlägt etw.: VOT, Ial Gesetzgebung und Verwaltung, die allgemeine und die
Einzelentscheidung, eiınNne 11N1€@ bilden sollen, der e1n G+2ab fachlicher Beratung SOWwIJe
unabhängige Kontrollorgane nebengeordnet sind.

der Kirche wWar die Macht des Bischofs bisher durch clie starke Abhängigkeit von
der römischen Kurie beschränkt. Während diese Einschränkung einem oroßen Teil
weggefallen ist, sich IL ihrer angsam eiıne andere durch die Bindung
eratungsgremien (Priesterrat, Pastoralra! heraus. Die Tendenzen gehen die
Kompetenzen dieser Gremien Richtung einer rechtlichen Bindung des Bischofs
auszubauen. Sinn der Gewichtsverteilung ist dies zu begrüßen Doch ist jetzt schon
daran denken, auch gefährlich are, „alle Macht den Räten‘  &‘ ZUu verleihen
(abgesehen VO  In manchen theologischen ed!  en Fine egrenzung ergibt sich da-
durch, ‚e dem Bischof kraft S@eINeTr Sendung VvVon her die eigenverantwortliche
Letztentscheidung verbleiben muß. Überdies WAar:  y eiıne Gewaltenteilung VO Vorteil,
indem den diözesanen Gremien ] die Beteiligung _ Grundsatzentscheidungen
(ähnlich der Gesetzgebung) zukommt, nich:  er aber deren Durchführung, die weiıter
den Verwaltungsorganen zusteht.
Unabhängigze Kontrollorgane sollten nicht die erwaltung Sinn, SOIM-
ern auch die Partikulargesetzgebung und die Tätigkeit Von Beratungsgremien auf
allen Ebenen auf ihre Rechtmäßigkeit überwachen und die Grundre garantieren.
Vom Bedenken, al SO.| Kontrollinstanzen mächtig werden k;  -Oonn;  .  ten}18, ist die
Kirche noch weiıt entfernt, S1e stecken vielmehr den Antängen.

Dieser Begriff ist nicht Ballz eindeutig, Differenzierungen k  onnen  H3 ber diesem Rahmen
unberücksichtigt bleiben.
Vegl. Huizing, Das Problem der Irennung von Obrigkeitsfunktionen der Kirche
Concilium 7 (1971), 20

May, Demokratisierung der Kirche, Wien 1971L, f, 14171.

32

Rechtsstaat nennt16• Grundgedanke ist das Mißtrauen gegen die Macht, die zum 
Mißbrauch neigt, das darum ihre Einsdtränkung, Bindung und Kontrolle fordert. 
Dazu dienen einige Organisationsprinzipien: Legalität, d. h. daß die Staatstätigkeit, 
insbesondere die Verwaltung, nur auf Grund der Gesetze geschehen darf; die Kon­
trolle von Gesetzgebung und Verwaltung durch unabhängige Gerichte; die Gewalten­
teilung in Gesetzgebung, Rechtsprechung und vollziehende Gewalt. Auch manche 
Verfahrensgrundsätze dienen dazu, die Rechte des einzelnen zu sichern, z. B. Instan­
zenzug, Recht auf Gehör, die Pflicht der Behörde, Anträge binnen bestimmter Frist 
zu entscheiden und die Entscheidung zu begründen. 
In der Kirche findet sich dieses System zum Schutz der Grundrechte zwar vor, hat 
sogar manche alte Tradition, ist jedoch wenig reflex ausgebaut, so daß ein gewisses 
Gefühl der Unsicherheit, der Gefahr der Willkür, entstehen konnte. Z. B. standen die 
eben genannten Verfahrensgrundsätze im kirchlichen Gerichtswesen schon bisher in 
Geltung, kaum jedoch (wenigstens formal) in der Verwaltung. Das Legalitätsprinzip 
besteht als negative Grenze, insofern kein kirchlicher Amtsträger gegen übergeordnete 
Gesetze verstoßen darf, der ihm dadurch bleibende Rahmen für seine Tätigkeit ist sehr 
weit und kann zu Konflikten mit den Rechten des einzelnen Anlaß geben. 
Die Gewaltenteilung kann es im Träger der obersten Kirchengewalt und insbesondere 
im Papst nicht geben, dies würde den De.Anitionen des I. Vatikanums widersprechen. 
Für die Ebene der Bischöfe wäre sie theologisch fraglich. In den Behörden der römischen 
und bischöflichen Kurie ist die Gewaltenteilung (oder besser Gewaltenunterscheidung) 
durchaus möglich, bisher jedoch nidtt konsequent durchgeführt. Die Frage hat insofern 
an Bedeutung verloren, als die klassische Gewaltenteilung auch im Staat weder faktisch 
herrsdtt (Parlamentsmehrheit und Regierung sind miteinander verquidct) noch auch 
heute als sachlidt einziges und bestes Modell anerkannt wird17• Das Grundanliegen, 
eine Machtanhäufung zu vermeiden, kann auf andere Weise erreicht werden. Man 
schlägt etwa vor, daß Gesetzgebung und Verwaltung, also die allgemeine und die 
Einzelentscheidung, eine Linie bilden sollen, der ein Stab fachlicher Beratung sowie 
unabhängige Kontrollorgane nebengeordnet sind. 
In der Kirche war die Macht des Bischofs bisher durch die starke Abhängigkeit von 
der römischen Kurie beschränkt. Während diese Einschränkung zu einem großen Teil 
weggefallen ist, bildet sich an ihrer statt langsam eine andere durch die Bindung an 
Beratungsgremien (Priesterrat, Pastoralrat) heraus. Die Tendenzen gehen dahin, die 
Kompetenzen dieser Gremien in Richtung einer rechtlichen Bindung des Bischofs 
auszubauen. Im Sinn der Gewichtsverteilung ist dies zu begrüßen. Doch ist jetzt schon 
daran zu denken, daß es auch gefährlich wäre, ,,alle Madtt den Räten" zu verleihen 
(abgesehen von manchen theologischen Bedenken). Eine Begrenzung ergibt sich da­
durch, daß dem Bischof kraft seiner Sendung von Christus her die eigenverantwortliche 
Letztentscheidung verbleiben muß. überdies wäre eine Gewaltenteilung von Vorteil, 
indem den diözesanen Gremien nur die Beteillgung an Grundsatzentscheidungen 
(ähnlich der Gesetzgebung) zukommt, nicht aber deren Durchführung, die weiter 
den Verwaltungsorganen zusteht. 
Unabhängige Kontrollorgane sollten nicht nur die Verwaltung im engeren Sinn, son­
dern auch die Partikulargesetzgebung und die Tätigkeit von Beratungsgremien auf 
allen Ebenen auf ihre Rechtmäßigkeit überwachen und so die Grundrechte garantieren. 
Vom Bedenken, daß solche Kontrollinstanzen allzu mächtig werden könnten18, ist die 
Kirche noch weit entfernt, sie stedcen vielmehr in den Anfängen. 

18 Dieser Begriff ist nicht ganz eindeutig, Differenzierungen können aber in diesem Rahmen 
unberücksichtigt bleiben. 

17 Vgl. P. Huizing, Das Problem der Trennung von Obrigkeitsfunktionen in der Kirche: 
Concilium '1 (1971), 200 ff. 

18 G. May, Demokratisierung der Kirche, W~en 19'11, 134 f, 141. 

32 



erster Linie werden die Kirche Verwaltungsgerichte gefordert. Da die Verwaltung
auf das Gemeinwohl abzielt, oft nach Ermessen und rasch entscheiden muß, können
ihre Handlungen noch leichter als Gerichtsurteile (die csehr oft von Oberinstanzen
revidiert werden!) unrichtig Senmn und bedürfen daher besonderer Kontrolle. D:  NHese ıst
durch die Möglichkeit des Rekurses übergeordnete Verwaltungsbehörden, die Ja
nach den gleichen Grundsätzen handeln, ur unvollkommen gegeben. aher die Not-
wendigkeit eigener Verwaltungsgerichte. Das alte Kirchenrecht kannte als ähnliche
Einrichtung die appellatio extraiudicialis, durch die -gn Akte des Bischofs das
Urteil des Metropoliten als KRichters anrutfen konnte. Das Recht des CIC jedoch cah

Verwaltungsakte n den Rekurs die römischen Kongregationen als Ver-
waltungsbehörden (0) Die rdentlichen Gerichte, die sich gerichtliche Verfahren
aller zuständig SIN  d, beschränken sich fact+ aussı auf Eheprozesse. He
offene Lücke wurde eın wenıg ge durch die Errichtung e1ines Verwaltungsgerichtes

Z7WE1Te Sektion der Apostolischen Signatur Jahre 19067. Dieses hat auf Antrag
Entscheidungen anderer Behörden der römischen Kurie hinsichtlich ihrer Rechtmäßig-
eit beurteilen. Der Rechtszug eine scheidung untergeordneter Stellen
(Pfarrer, Bischof uSW.) geht also zunächst iber die Instanzen des Verwaltungsweges
bis Zu einer römischen Kongregation, erst dann Verwaltungsgericht!®, Die
Errichtung V erwaltungsgerichten auf mittlerer Ebene, etwa den Bereich eiıner
Bischofskonferenz, liegt ahe, ist als Experiment schon weit gediehen (so die Vor-
arbeiten Verwaltungsgericht der bayrischen Kirchenprovinzen)“*° und
Rahmen eines Gesetzes ıber das Verwaltungsverfahren auch gesamtkirchlich abseh-
barer eit Wirklichkeit werden®*%a.

Im Rahmen der einzelnen D:  10Zese  S freilich wWAare  .. eigentliches Verwaltungsgericht
illusorisch, 65 ware  + dafür kaum qualifiziertes Personal finden, erst recht nicht
solches, das einigermaßen unabhängig ware.  A Aus dieser Not S cich eine Tugend
machen, wWen] 1nan dazu erwägt, daß dem Geist Christi entspricht, Konflikte ZWI1-
schen kirchlichen Behörden und Kirchengliedern einem möglichst frühen Stadium
beizulegen oder vornherein vermeiden. So taucht vie der edanke einer
stitution ZUT Schlichtung oder Vermittlung auf®l. könnten dies Beratungsgremien
Von Fachleuten sein, die Beschwerden iber Verwaltungsakte B-  ern selbst bindend
entscheiden können, aber dem Bischof Gutachten über deren Revision en noch
besser eren Setzung entsprechend beraten). chlichtungs- oder Vermittlungs-
stellen führen die streitenden Parteien ohne echtliche Verbindlichkeit gütlich zı

men, sich untereinander einigen die Parteien onnen  .. sich aber auch einvernehmlich
dem DTru eines Schiedsgerichtes unterwerfen, der dann sie verpflichtend 1st.
Alle diese Möglichkeiten gibt schon nach der derzeitigen Rechtslage, Vermittlung
durch den kirchlichen chter (c 1925 und Schiedsspruch (C. 1929 werden
nahegelegt. Derartige inrichtungenp gerade IM diözesanen Bereich auch deshalb
vorteilhaft, weil 1ts natürlich Konflikte eibt, anderseits aber
persönlicher Vertrauensbindungen VOT einem Rekurs die römische Kurie 7urück-
scheut, S0 die ungelöst bleiben oder ZLLUT auf Umwegen gelöst werden.
Auch könnten dadurch Differenzen ZWI!  schen Gremien bzw. Amtern geschlichtet 4a7 =-
den, ohne die Autorität des Bischofs Zu beanspruchen.
Eine Funktion, clie der e1nes  R4 Verfassungsgerichtes analog ist, NN die Überprüfung

Gordon, Normae speciales Signaturae Ap. Per RMCCL 59 (1970),
Straub, Kirchliche Verwaltungsprozeßordnung der Kirchenprovinzen in ayern Per

MÜCL (1970),
200 FEin diesbezüglicher Entwurf wurde bereits den Bischofskonferenzen ZUr.C Begutachtung

zugesandt. Communicationes der CIC-Reformkommission 1972,
Vgl Huilzing, a O., f; HerKorr 1970,

A

In erster Linie werden für die Kirche Verwaltungsgerichte gefordert. Da die Verwaltung 
auf das Gemeinwohl abzielt, oft nach Ermessen und rasch entscheiden muß, können 
ihre Handlungen noch leichter als Gerichtsurteile ( die sehr oft von Oberinstanzen 
revidiert werden f) unrichtig sein und bedürfen daher besonderer Kontrolle. Diese ist 
durch die Möglichkeit des Rekurses an übergeordnete Verwaltungsbehörden, die ja 
nach den gleichen Grundsätzen handeln, nur unvollkommen gegeben. Daher die Not­
wendigkeit eigener Verwaltungsgerichte. Das alte Kirchenrecht kannte als ähnliche 
Einrichtung die appellatio extraiudicialis, durch die man gegen Akte des Bischofs das 
Urteil des Metropoliten als Richters anrufen konnte. Das Recht des CJC jedoch sah 
gegen Verwaltungsakte nur den Rekurs an die römischen Kongregationen als Ver­
waltungsbehörden vor. Die ordentlichen Gerichte, die an sich für gerichtliche Verfahren 
aller Art zuständig sind, beschränken sich fast ausschließlich auf Eheprozesse. Die 
offene Lüd<e wurde ein wenig gefüllt durch die Errichtung eines Verwaltungsgerichtes 
als zweite Sektion der Apostolischen Signatur im Jahre 1967. Dieses hat auf Antrag 
Entscheidungen anderer Behörden der römisc:hen Kurie hinsichtlich ihrer Rechtmäßig­
keit zu beurteilen. Der Rechtszug gegen eine Entscheidung untergeordneter Stellen 
(Pfarrer, Bischof usw.) geht also zunäc:hst über die Instanzen des Verwaltungsweges 
bis zu einer römischen Kongregation, erst dann an ein Verwaltungsgericht19• Die 
Errichtung von Verwaltungsgerichten auf mittlerer Ebene, etwa für den Bereich einer 
Bischofskonferenz, liegt nahe, ist als Experiment schon weit gediehen (so die Vor­
arbeiten für ein Verwaltungsgericht der bayrischen Kirchenprovinzen)20 und dürfte im 
Rahmen eines Gesetzes über das Verwaltungsverfahren auch gesamtkirchlich in abseh­
barer Zeit Wirklichkeit werden20a. 

Im Rahmen der einzelnen Diözese freilich wäre ein eigentliches Verwaltungsgericht 
illusorisch, es wäre dafür kaum qualifiziertes Personal zu finden, erst recht nicht 
solches, das einigermaßen unabhängig wäre. Aus dieser Not läßt sich eine Tugend 
machen, wenn man dazu erwägt, daß es dem Geist Christi entspricht, Konflikte zwi­
schen kirchlichen Behörden und Kirchengliedern in einem möglichst frühen Stadium 
beizulegen oder von vornherein zu vermeiden. So taucht vielfach der Gedanke einer 
Institution zur Schlichtung oder Vermittlung auf21• Es könnten dies Beratungsgremien 
von Fachleuten sein, die Beschwerden über Verwaltungsakte nicht selbst bindend 
entscheiden können, aber dem Bischof Gutachten über deren Revision erstatten (noch 
besser ihn vor deren Setzung entsprechend beraten). Schlichtungs- oder Vermittlungs­
stellen führen die streitenden Parteien ohne rec:htliche Verbindlichkeit gütlich zusam­
men, sich untereinander zu einigen; die Parteien können sich aber auch einvernehmlich 
dem Spruch eines Schiedsgerichtes unterwerfen, der dann für sie verpflichtend ist. 
Alle diese Möglichkeiten gibt es schon nach der derzeitigen Rechtslage, Vermittlung 
durch den kirchlichen Richter (c. 1925 f) und Sc:hiedsspruch (c. 1929 f) werden sogar 
nahegelegt. Derartige Einrichtungen wären gerade im diözesanen Bereich auch deshalb 
vorteilhaft, weil es einerseits natürlich Konflikte gibt, anderseits aber man wegen 
persönlicher Vertrauensbindungen vor einem Rekurs an die römische Kurie zurüd<­
scheut, so daß die Konflikte ungelöst bleiben oder nur auf Umwegen gelöst werden. 
Auch könnten dadurch Differenzen zwischen Gremien bzw. Ämtern geschlichtet wer­
den, ohne die Autorität des Bischofs zu beanspruchen. 

Eine Funktion, die der eines Verfassungsgerichtes analog ist, nämlich die Oberprüfung 

111 J. Gordon, Normae speciales S. T. Signaturae Ap.: Per RMCL 59 (1970), 75-166. 
20 H. Straub, Kirchliche Verwaltungsprozeßordnung der Kirchenprovinzen in Bayern: Per 

RMCL 60 (1970), 591--642. 
200 Ein diesbezüglicher Entwurf wurde bereits den Bischofskonferenzen zur Begutachtung 

zugesandt. Communicationes der CJC-Reformkommission 1972, 35 ff. 
21 Vgl. Huizing, a. a. O., 203 f i HerKorr 1970, 11 f. 

3 
33 



der Gesetzgebung auf ihre Übereinstimmung mıit übergeordneten Normen*“, ist der
Kirche heute nicht überflüssig. Die schon oben genann Autoritätskrise bringt &5 mit
S1|  ch, 7 partikuläre Gesetzgeber (Bischof, ynoden csich manchmal iber gemein-
echtliche Normen hinwegsetzen möchten, aber auch schon früher sind der Kanonistik
manche Erlässe römischer Kurialbehörden aufgefallen, die mit dem CIC und seinen
Begleitdokumenten nich:  . recht übereinstimmen. dazu eın eigener Gerichtshof nOt-
endig ist oder ob wIie bisher verschiedene päpstliche Verwaltungsbehörden diese
Kontrollaufgabe wahrnehmen onnen oder ob Sie einem bestehenden Gerichtshof ZUEB
teilt werden sollte, 6e1 dahingestellt.
Eine Frage, die nicht mehr lange zurückgestellt werden kann, ist die iner der
heutigen eit entsprechenden Glaubensgerichtsbarkeit. Historisch schwer belastet durch
die quisition bzw. deren Image, ist dennoch auch jetzt eın geordnetes Verfahren
Beurteilung des Verhältnisses vVon verschiedenen Lehren Glauben der Kirche
notwendig Zum Schutz der Grundrechte Träg eın solches Verfahren z  ei Richtungen
bei einmal, indem den einzelnen Gläubigen seiner christlichen Existenzgrund-
lage, dem Glauben, durch Verurteilung von Irrtümern schützt  /  ° sodann, indem PS den
Verkündiger des Glaubens diffusen, aum faßbharen Verdächtigungen der Häresie
schützt WO 5 e1ne rechtmäßige Feststellung der Irrlehre oibt, dort ist jeder bis
dahin als rechtgläub  iger er zZzu präsumieren und kann ese Ehre rechtlich be-
anspruchen Die Schwierigkeiten, denen eine solche Glaubensgerichtsbarkeit begegnet,
sind 7zuerst theologischer Art Die Erkenntnisse über die Historizität der Dogmen
(die nicht ur Auflösung der Glaubensilehre führen ürfen), erlauben cht
leicht, eıne Meinung als häretisch ZUu verurteilen. Auch andere theologische
onen eind mıit größerer Vorsicht als früher auszusprechen. Hier zeitgemäße Kriterien

finden, ist Aufgabe des Dogmatikers und Fundamentaltheologen.
Nur selten aber wird un ein oberstes Trie: über die Lehre gehen, das Von der
Glaubenskongregation gefäll WIT:  d cdiese hat besonderes, 19  N erneuertes
Verfahren, das auf Kritik stößt. Häufiger wird umm praktische Maßnahmen gehen,
die wegen gefährlicher Lehren einen Träger der Verkündigung gesetzt werden
sollen, also B Einschränkungen Se1iNn Tätigkeit Predigt, Religionsunterricht oder
Erwachsenenbildung. Vielleicht werden auch Schriften eines Autors den Bereich
eiıner D:  10Zese  e.. oder eines Landes offiziell warnend beurteilt. Alle ese Maln
tragen nicht Strafcharakter, doch haben S1e die christliche Persönlichkeit
er wird Aufenseiter der Glaubensgemeinschaft gestempelt und mels auch £ür
den Beruf des Betroffenen sehr ern! Folgen. geht nich‘  er an, s1e als reine, kaum
durch bindende Verfahrensregeln geordnete Verwaltungsakte zu setzen®3. Sowohl
die Glaubensunsicherheit geratenen Schichten des Kirchenvolkes als auıch der allııu

Glaubensverkündiger sollen das Bewußtsein des Rechtes, der realen Möglichkeit
einer gerechten autoritativen Entscheidung, haben, zugleich aber coll Offenheit eine
legitime Bandchbreite der theologischen Meinungen herrschen. Dazu bedarf 6S e1nes
handhabbaren Verfahrens, das sehr zurückhaltend anzuwenden ist, un cht den
Eindruck einer etzerjag hervorzurufen.
Für den der D  HOZese  .. stünde dazu S  e das trafverfahren Ur Verfügung, das
als gerichtliches zu kompliziert und außer Übung gekommen ist, als Verwaltungs-
verfahren dem Beschuldigten wenig UZ bietet; ußerdem wird oft die subjektive
Schuld VvVon vornherein fraglich und das Ziel nicht 1e Verhängung einer afe Se1n.

Fine Normenhierarchie eibt in der Kirche bisher 1177 Verhältnis partikulärer -
gemeinrechtlicher Gesetzgebung und Instruktionen urchführungsverordnungen) e  E

mentalis Wr  de An etwa ine solche darstellen.
Gesetzen, nicht aber Sinn einer übergeordneten Vertassung. Die geplante Lex £funda-

Die Entziehung der Missio Canonica s bedarf nach dem Öösterreichischen Konkordat voan
1934, Art vl x 4, nicht einer Begründung!

3A4

der Gesetzgebung auf ihre Obereinstimmung mit übergeordneten Normen22, ist in der 
Kirche heute nicht überflüssig. Die schon oben genannte Autoritätskrise bringt es mit 
sich, daß partikuläre Gesetzgeber (Bischof, Synoden) sich manchmal über gemein­
rechtliche Normen hinwegsetzen möchten, aber auch schon früher sind der Kanonistik 
manche Erlässe römischer Kurialbehörden aufgefallen, die mit dem CJ C und seinen 
Begleitdokumenten nicht recht übereinstimmen. Ob dazu ein eigener Gerichtshof not­
wendig ist oder ob wie bisher verschiedene päpstliche Verwaltungsbehörden diese 
Kontrollaufgabe wahrnehmen können oder ob sie einem bestehenden Gerichtshof zuge­
teilt werden sollte, sei dahingestellt. 

Eine Frage, die nicht mehr allzu lange zurückgestellt werden kann, ist die einer der 
heutigen Zeit entsprechenden Glaubensgerichtsbarkeit. Historisch schwer belastet durch 
die Inquisition bzw. deren Image, ist dennoch auch jetzt ein geordnetes Verfahren zur 
Beurteilung des Verhältnisses von verschiedenen Lehren zum Glauben der Kirche 
notwendig. Zum Schutz der Grundrechte trägt ein solches Verfahren in zwei Richtungen 
bei: einmal, indem es den einzelnen Gläubigen in seiner christlichen Existenzgrund­
lage, dem Glauben, durch Verurteilung von Irrtümern schützt; sodann, indem es den 
Verkündiger des Glaubens vor diffusen, kaum faßbaren Verdädttigungen der Häresie 
schützt - wo es eine redttmäßige Feststellung der Irrlehre gibt, dort ist jeder bis 
dahin als rechtgläubiger Bruder zu präsumieren und kann diese Ehre redttlidt be­
ansprudten. Die Sdtwierigkeiten, denen eine soldte Glaubensgerichtsbarkeit begegnet, 
sind zuerst theologisdter Art. Die Erkenntnisse über die Historizität der Dogmen 
(die zwar nicht zur Auflösung der Glaubenslehre führen dürfen), erlauben nicht so 
leicht, eine Meinung als häretisch zu verurteilen. Auch andere theologische Qualißka­
tionen sind mit größerer Vorsicht als früher auszusprechen. Hier zeitgemäße Kriterien 
zu finden, ist Aufgabe des Dogmatikers und Fundamentaltheologen. 
Nur selten aber wird es um ein oberstes Urteil über die Lehre gehen, das von der 
Glaubenskongregation gefällt wird; diese hat dafür ihr besonderes, 1971 erneuertes 
Verfahren, das auf Kritik stößt. Häunger wird es um praktische Maßnahmen gehen, 
die wegen gefährlicher Lehren gegen einen Träger der Verkündigung gesetzt werden 
sollen, also um Einsdtränkungen seiner Tätigkeit in Predigt, Religionsunterricht oder 
Erwachsenenbildung. Vielleicht werden audt Schriften eines Autors für den Bereidt 
einer Diözese oder eines Landes ofßziell warnend beurteilt. Alle diese Maßnahmen 
tragen zwar nicht Strafcharakter, doch haben sie für die christliche Persönlichkeit -
er wird zum Außenseiter der Glaubensgemeinschaft gestempelt - und meist audt für 
den Beruf des Betroffenen sehr ernste Folgen. Es geht nicht an, sie als reine, kaum 
durch bindende Verfahrensregeln geordnete Verwaltungsakte zu setzen23• Sowohl 
die in Glaubensunsicherheit geratenen Schichten des Kirchenvolkes als auch der allzu 
kühne Glaubensverkündiger sollen das Bewußtsein des Rechtes, der realen Möglichkeit 
einer gerechten autoritativen Entscheidung, haben, zugleich aber soll Offenheit für eine 
legitime Bandbreite der theologischen Meinungen herrschen. Dazu bedarf es eines 
handhabbaren Verfahrens, das sehr zurückhaltend anzuwenden ist, um nicht den 
Eindruck einer Ketzerjagd hervorzurufen. 
Für den Rahmen der Diözese stünde dazu nur das Strafverfahren zur Verfügung, das 
als gerichtliches zu kompliziert und außer Obung gekommen ist, als Verwaltungs­
verfahren dem Beschuldigten zu wenig Schutz bietet; außerdem wird oft die subjektive 
Schuld von vornherein fraglich und das Ziel nic:ht die Verhängung einer Strafe sein. 

22 Eine Normenhierardtle gibt es in der Kinne bisher nur im Verhältnis partikulärer zu 
gemeinrechtlicher Gesetzgebung und Instruktionen (Durchführungsverordnungen) zu 
Gesetzen, nicht aber im Sinn einer übergeordneten Verfassung. Die geplante Lex funda­
mentalis würde dn etwa eine solche darstellen. 

!3 Die Entziehung der Missio canonica z. B. bedarf nach dem österreidtlschen Konkordat von 
1934, Art. V,§ 4, nicht einmal einer Begründung! 

34 



Man könnte sich daher vorstellen, die Bischöfe*i sich frei dil eın Vertahren etwa
olgender binden
L. Erhebung der Fakten durch Vorlage der Schriften bzw. Zeugeneinvernahme iber die
angeblichen glaubensgefährdenden Ööffentlichen Außerungen; vielfach werden sich
dabei Beschuldigungen als haltlos oder übertrieben herausstellen. Wenn nicht, Anhörung
des Beschuldigten.

Beurteilung der Fakten durch theologische Fachleute verschiedener Richtung.
3, Beratung über die zu setzende Disziplinarmaßnahme, womöglich durch eın anderes
Gremium. Vor beiden Gremien kann cich der Beschuldigte celbst oder durch e1ne
Vertrauensperson verteidigen.

Entscheidung des Bischofs. sich s dem Verfahren eine Beanstandung ergibt,
der Beschuldigte die Bekanntgabe verlangen.

Die gemeinr:  che Rekursmöglichkeit.
r  A

Rechtliche Institutionen onnen  .. der kirchlichen sichtbaren Gemeinschaft VIE  J
dazu beitragen, die Grundrechte des Christen z fördern und Zu schützen. Sie werden
aber wenig ausrichten ohne Gesinnungsreform. Wir mussen  a die Tugend des Vertrauens
pHegen: Vertrauen in den Ge  ist  s Gottes, der die Kirche durchweht und immer
wieder das Feuer Sein Liebe entzündet: Vertrauen die kirchlichen Amtsträger, die
bei aller erbsündlichen Gefährdung durch die Macht csich bemühen, Diener Christi
und ıIn Diener ihrer Schwestern und Brüder sein Vertrauen uUunNnsSs Mit-
ch;  risten, auch (und ihnen!) in Hochachtung begegnen und den Leib
Christi aufbauen wollen.

Nach HerKorr 1972, 4A77 verabschiedete die Herbst-Vollversammlung der eutschen Bischofs-
konferenz eine Vorlage Regelung von Lehrbeanstandungsverfahren.

ARL FAFFE  ICHLE

Gedanken ZUIN Alltag
Auswahl iner  &: Reihe „Morgenbetrachtungen‘”, die der Verfasser Österreichischen
Rundfunk gesprochen hat (März 1971

Andern oder
E:  ine el wußte von eiınem Mann zu berichten, der auf den gepflegten Rasen VOoOr
seinem Haus cehr stolz WAar. Doch die Freude währte nich!  ern lange. Eines ages LA  FA} das
herrliche (Grün mıit gelbem Löwenzahn übersät.
Das argerte den Gartenfreund und versuchte alles Öögliche, den Owenz.
uszurotten, aber nichts Da wandte er sich den Beratungsdienst Leib-
blattes. Die Zeitung gab e1ne verblüffende Antwort. Sie autete: Entdecken 5ie
die Schönheit des Löwenzahns und machen Sie Ihrer Lieblingsblume!
Der Rat scheint auf den ersten Blick etwas celtsam zZz.Uu sein, allem, weil ihn
kaum oder NMUurr sehr schwer befolgen kann gBeNaAUECT betrachtet, ist aber icht

schlecht, er doch e1n Stül  Z praktischer Lebensweisheit.
cdieser Welt ist nun einmal VI:  +  eles anders, als WITr geINe haben möchten; vieles

paßt uns nicht, ist G zuwider, belastet uns, macht uns größere oder kleinere orgen

35

Man könnte sich daher vorstellen, daß die Bischöfe24 sich frei an ein Verfahren etwa 
folgender Art binden: 
1. Erhebung der Fakten durch Vorlage der Schriften bzw. Zeugeneinvernahme über die 
angeblichen glaubensgefährdenden öffentlichen Äußerungen; vielfach werden sich 
dabei Beschuldigungen als haltlos oder übertrieben herausstellen. Wenn nicht, Anhörung 
des Beschuldigten. 
2. Beurteilung der Fakten durch theologische Fachleute verschiedener Richtung. 
3. Beratung über die zu setzende Disziplinarmaßnahme, womöglich durch ein anderes 
Gremium. - Vor beiden Gremien kann sich der Beschuldigte selbst oder durch eine 
Vertrauensperson verteidigen. 
4. Entscheidung des Bischofs. Falls sich aus dem Verfahren keine Beanstandung ergibt, 
kann der Beschuldigte die Bekanntgabe verlangen. 
S. Die gemeinrechtliche Rekursmöglichkeit. 

* 
Rechtliche Institutionen können in der kirchlichen - sichtbaren - Gemeinschaft viel 
dazu beitragen, die Grundredtte des Christen zu fördern und zu schützen. Sie werden 
aber wenig ausridtten ohne Gesinnungsreform. Wir müssen die Tugend des Vertrauens 
pflegen: Vertrauen in den Geist Gottes, der die Kirche durchweht und in ihr immer 
wieder das Feuer seiner Liebe entzündet; Vertrauen in die kirchlidten Amtsträger, die 
bei aller erbsündlidten Gefährdung durdt die Madtt sidt bemühen, Diener Christi 
und in ihm Diener ihrer Schwestern und Brüder zu sein; Vertrauen in unsere Mit­
christen, daß auch sie uns (und wir ihnen!) in Hochachtung begegnen und den Leib 
Christi aufbauen wollen. 

24 Nach HerKorr 1972, 477 verabschiedete die Herbst-Vollversammlung der deutschen Bischofs­
konferenz eine Vorlage zur Regelung von Lehrbeanstandungsverfahren. 

KARL PFAFFENBICHLER 

Gedanken zum Alltag 
Auswahl aus einer Reihe „Morgenbetrachtungen", die der Verfasser im Österreichischen 
Rundfunk gesprodten hat (März 1971) • 

.Ändern oder hinnehmen? 
Eine Zeitung wußte von einem Mann zu berichten, der auf den gepflegten Rasen vor 
seinem Haus sehr stolz war. Doch die Freude währte nicht lange. Eines Tages war das 
herrliche Grün mit gelbem Löwenzahn übersät. 
Das ärgerte den Gartenfreund und er versuchte alles Mögliche, um den Löwenzahn 
auszurotten, aber nichts half. Da wandte er sich an den Beratungsdienst seines Leih­
blattes. Die Zeitung gab ihm eine verblüffende Antwort. Sie lautete: Entdecken Sie 
die Schönheit des Löwenzahns und machen Sie ihn zu Ihrer Lieblingsblume 1 
Der Rat scheint auf den ersten Blick etwas seltsam zu sein, vor allem, weil man ihn 
kaum oder nur sehr schwer befolgen kann: genauer betrachtet, ist er aber gar nicht 
so schlecht, enthält er doch ein gutes Stück praktischer Lebensweisheit. 
Auf dieser Welt ist nun einmal vieles anders, als wir es gerne haben möchten; vieles 
paßt uns nicht, ist uns zuwider, belastet uns, macht uns größere oder kleinere Sorgen. 

35 


