priesterarmen Gebiete einen moglichen Ersatz fiir die oft fehlende Sonntagsmesse
erblickten. Das Konzil ist sofort darauf eingegangen: ,,Zu férdern sind eigene Wort-
gottesdienste (sacra verbi Dei celebratio) an den Vorabenden der hoheren Feste, an
Wochentagen im Advent oder in der Quadragesima sowie an den Sonn- und Feier-
tagen, besonders da, wo kein Priester zur Verfiigung steht”!l. Hier wird ein Stiick
kirchlicher Liturgie eingefiihrt, ohne daf8 dafiir bestimmte Vorschriften gegeben wer-
den. Auch von der nachfolgenden Gesetzgebung sind dafiir keine niheren Bestimmun-
gen getroffen worden. Die Sache allein und die durch Zeit und Raum gegebenen
Voraussetzungen sollen maBgebend sein. Hier ist also weiter Raum fiir das manchmal
so lebhaft geforderte freie Schaffen. Dabei hat sich in den letzten Jahrzehnten die
Erkenntnis durchgesetzt, dafl einige Wesensgesetze mit dem Begriff dieses vom Wort
Gottes (in Lesung, Katechese oder Predigt) ausgehenden Gottesdienstes gegeben sind:
das Echo des Gotteswortes im heiligen Schweigen oder im Gesang, das Wechselgebet
der Gemeinde, das abschlieBende Kirchengebet. Diese Grundstruktur konnte auch
auf iltere Formen der Andacht angewendet werden, sei es als einmaliges Schema, sei
es in mehrfacher Wiederholung, und kénnte auf diese Formen erneuernd wirken, ohne
daf daraus ein festes Gesetz gemacht werden miiSte.

So steht einem groflen Reichtum von Méglichkeiten nur die Tatsache entgegen, da8
heute fiir jhre Verwirklichung an vielen Orten der Raum entzogen ist, weil nun auch
die allein dafiir in Betracht kommende Abendstunde durch die Messe besetzt ist.
Das opus operatum der sakramentalen Feier hat den Raum fiir das gottesdienstliche
opus operantis iiberwuchert. Uns Priestern ist neben unserem persénlichen Gebets-
leben auBer der Messe als kirchliches Gebetspensum das Brevier gegeben. Ist nicht
auch fiir die Gliubigen neben der Messe eine Form des kirchlichen Gottesdienstes
nétig, in der der Reichtum der Glaubensgedanken und die Vielfalt kirchlicher und
lokaler Anliegen zur Geltung kommt? In der Zeit einer blithenden &kumenischen
Bewegung sind wir im gottesdienstlichen Leben durch die einseitige Pflege des sakra-
mentalen Gottesdienstes erst richtige Antipoden unserer evangelischen Briider gewor-
den, die mit dhnlicher Einseitigkeit ihren Gottesdienst fast ausschlieflich auf das
Wort gebaut haben. Wie hier wieder das rechte Gleichgewicht gefunden werden konnte,
ist eine Frage, die des Uberlegens wert ist.

1 Ebd., Art. 35, 4.

HANS HOLLERWEGER

Die Zukunft der Volksandachten

Uberlegungen zu ihrer Neubelebung

Ist die sonntigliche Abendandacht iiberhaupt noch einer Uberlegung wert? Wenn
man die allgemeine Situation iiberschaut, wiirde eine negative Antwort nicht {iber-
raschen. Ist doch in vielen Pfarreien, am Land und in der Stadt, die regelmiige An-
dacht am Sonntag aufgegeben oder durch eine Abendmesse ersetzt worden! Eine
Rundfrage in Linz hat ergeben, da8 von den 24 Pfarreien nur noch vier regelmiBig
und zwei fallweise eine Andacht am Sonntag halten!. Zugleich mit diesem Trend,

! Eigenartig ist, daf diese sechs Pfarreien in jhrer Lage und Struktur véllig verschieden sind:
eine Wallfahrtskirche, je eine alte und eine neue Pfarrkirche in der Innenstadt, zwei neue
und eine alte Stadtrandkirche. Die Klosterkirchen, die nicht Pfarrkirchen sind, wurden in
die Befragung nicht einbezogen. Bemerkenswert ist ferner, da8 in zwdIf Linzer Pfarrkirchen
tiglich gemeinsam der Rosenkranz gebetet wird.

43



der immer noch anhilt, wird andrerseits das Unbehagen mit den vielen Messen und
den wenigen Volksandachten immer spiirbarer?. Der Zustand, in den wir geraten
sind, ist freilich nicht von selbst gekommen: Wir haben bisher fast nur in die Reform
der Messe investiert und dabei die auflereucharistische Liturgie beinahe vollig aus
dem seelsorglichen Interesse entlassen.

Wie jedoch Beispiele traditioneller oder neueingefiihrter Andachten zeigen, erfreuen
sich bestimmte auBereucharistische Feiern grofer Beliebtheit, z. B. die Adventskranz- -
weihe, die JahresschluBandacht, der Kreuzweg, die Maiandacht, das Totengedenken
zu Allerheiligen. In manchen Orten des obersterreichischen Salzkammergutes ist die
Vesper am Hl. Abend besser besucht als die Mitternachtsmesse. Der Versuch einer
Linzer Pfarre, etwa zur selben Zeit eine ,Kindermette” als Messe zu halten, millang,
bis an die Stelle der Messe eine freigestaltete Feier trat; seither ist die Kirche iiber-
filllt. Es fillt auf, daB es sich bei diesen Andachten durchwegs um die Feier von
Anlissen handelt, die ,,zu Herzen gehen”. Wenn aber an einem Sonntag Nachmittag
in einer Landpfarre die Kirchenglocken zum Besuch des ,,Segens” einladen, so riihrt
dieses Zeichen nur noch wenige. Die beinahe allgemeine Interesselosigkeit ist so weit
fortgeschritten, da8 man zur Feststellung neigt: Es sei besser, wenn diese Form des
gemeinschaftlichen Betens ausliuft; vielleicht ist es dann wieder einmal moglich, mit
ansprechenden Feiern neu zu beginnen.

Diese von Ort zu Ort verschiedene, im grofSen und ganzen aber schlechte Situation
in UOsterreich ist nicht zu vergleichen mit dem siidwestdeutschen Raum, wo heute
noch, wenigstens an Feiertagen, die Vesper beliebt und gut besucht ist. Fiir mich war
es eine grofle Uberraschung, als ich vor einigen Jahren zur Vesper am Christi Him-
melfahrtstag den Dom zu Trier mit Gliubigen gefiillt sah. Diese verschiedene Si-
tuation ist nur aus der verschiedenen historischen Entwicklung erklirbar, ein typisches
Beispiel, wie einmal getroffene Entscheidungen durch Jahrhunderte nachwirken kon-
nen. Wihrend nidmlich im siidwestdeutschen Raum die Vesper die Aufklirungszeit
nicht nur iiberdauerte, sondern durch Wessenberg eine Aufwertung erfuhr, wurde
sie im EinfluBbereich des Josephinismus als ,Ménchssache” abgetan und verboten.
In diesem Zusammenhang soll auch erwihnt werden, daf erst Maria Theresia im
Jahre 1770 die Nachmittagsandachten (Vesper oder Rosenkranz), die bisher nur in
Stadten und groferen Mirkten iiblich waren, fiir alle Pfarreien vorschrieb. Im Zuge
der nachfolgenden josephinischen Reform blieb es bei dieser Vorschrift; als einzige
erlaubte Andachtsform wurde jedoch nur die Allerheiligenlitanei, einige Gebete und
der Segen mit dem Ziborium gestattet. Da diese Vorschrift mit wenigen Erweiterun-
gen in Usterreich bis zum Jahre 1850 in Kraft war, darf es nicht wundern, daf§ auf
diesem kargen Boden bis heute nichts Nennenswertes gewachsen ist. Immerhin hat
die Aufklirungszeit im Osterreichischen Raum wenigstens eine einzige Andachtsform
gefordert. Die Frage ist, ob wir als die Zeitgenossen einer weiteren Aufklirungswelle
noch weniger hinterlassen wollen. Die vornehmlich von der Ratio geprigten Zeiten
scheinen eine Vielfalt von liturgischen Formen nicht zu begiinstigen, wofiir eine
letztlich in einen Engpaf fithrende Tendenz zum Wesentlichen und die Abneigung
gegeniiber den Gefiithlswerten verantwortlich sind.

Aber ist fiir eine christliche Gemeinde nur die Messe wesentlich? Hat vielleicht das
Unbehagen mit der MeBreform zum Teil darin seinen Grund, da8 sie (erstmals in der
Geschichte) wie ein erratischer Block dasteht ohne ein ,liturgisches Hinterland”, das

2 So hat z. B. die Liturgische Kommission Usterreichs vor kurzem zwei Themen aufgegriffen
und behandelt, die der Prifekt der Gottesdienstkongregation, Kardinal Tabera, bei seinem
Besuch der Internationalen Arbeitsgemeinschaft der Liturgischen Kommissionen des
deutschen Sprachgebietes als Desiderat geduBert hat, nimlich die eucharistische Verehrung
auBerhalb der Messe und die Marienverehrung. Zum Thema , Verehrung der Eucharistie
auflerhalb der Messe” vgl. den aufschluBreichen Beitrag von J. H. Emminghaus, in: Bibel
und Liturgie 45 (1972).

44



sie erginzt, aus ihrem Geist lebt und zu ihr hinfiihrt? Braucht es neben der gemein-
schaftlich gefeierten Eucharistie nicht auch gemeinschaftliche Gebetsformen, bei denen
aber das Eigenleben des Einzelnen mehr zum Tragen kommt? Die ,Einfithrung in
das Stundengebet der Kirche® setzt jedenfalls Akzente, die mit unserer Praxis nicht
iibereinstimmen. Sie beginnt mit der Feststellung: ,Das 6ffentliche und gemeinsame
Gebet des Volkes Gottes gilt mit Recht als eine der Hauptaufgaben der Kirche”. Mit
Berufung auf die Praxis der Apostolischen Zeit (Apg 1,14; 4, 32) wird der Gemein-
schaftscharakter des Gebetes vom innersten Wesen der Kirche selbst hergeleitet!.
Die Hinordnung des gemeinschaftlichen Gebetes zur Eucharistiefeier wird als Vorberei-
tung gesehen, ,,da so die Innerlichkeit geweckt und gefordert wird, wie sie eine frucht-
bare Eucharistiefeier verlangt: Glaube, Hoffnung, Liebe, Hingabe und Opfergesin-
nung”s,

Die folgenden Gedanken wollen eine Anregung zur Diskussion sein, keineswegs ein
fertiges Konzept. Auf der Suche nach einem gangbaren Weg, wie der fortschreitenden
~Vermessung” ein Riegel vorgeschoben und wie fiir die Andachten wieder ein fester
Platz im Gemeindegottesdienst gesichert werden kann, bedarf es noch mancher Uber-
legungen. Die wichtigsten Schritte fiir die seelsorgliche Praxis scheinen mir zu sein:
die bestehenden Andachten fordern, neue Anlidsse niitzen, feste Formen entwickeln,
die Mentalitit des Volkes ansprechen und schlieBlich den Andachten den notwendigen
zeitlichen Ansatz und Raum innerhalb der gesamten gottesdienstlichen Feiern geben®.

1. Die bestehenden Andachten fordern

Im Laufe des Kirchenjahres gibt es eine nicht geringe Zahl von auflereucharistischen
Feiern, z. B. die Adventskranzweihe, die JahresschluBandacht, den Kreuzweg, die
Maiandacht, die Erstkommunionfeier am Nachmittag, das Totengedichtnis zu Aller-
heiligen, die Totenwache. Neben diesen mehr oder weniger allgemeinen Andachten
sind, je nach Gegenden und Verhiltnissen verschieden, noch weitere zum Teil neue
Feiern gut besucht: die Adventsandacht, die Kindermette, die Kindersegnung am
Familiensonntag, die Sternsingerfeier, die Bufandachten, der Rosenkranz im Oktober,
die ,HL. Stunde” am Donnerstag vor dem Herz-Jesu-Freitag u. a. m.

Die erste Aufgabe ist es, fiir diese vielen Anlisse entsprechende Unterlagen zu
schaffen. Freilich liegen in den offiziellen Didzesangebetbiichern Feiern vor, doch sind
sie vielfach veraltet. Wie notwendig wire es doch, etwa fiir die JahresschluSandacht
eine Form zu finden, die besinnlich und festlich zugleich ist und sich nicht in banaler
Berichterstattung ergeht; wie leicht konnten die Maiandachten durch eine stirkere
christologische Ausrichtung iiber den Weg der Marienverehrung letztlich zu Christus-
andachten werden; wie entscheidend fiir die christliche Sicht des Todes und die Ver-
kiindigung des Glaubens an die Auferstehung konnten gute Vorlagen fiir das Toten-
gedenken und die Totenwache sein. Es wire eine dankenswerte Aufgabe, wenn zu den
»Neuen Gottesdiensten fiir ....”, die schon zum Uberdru die Biicherregale fiillen,
auch einmal ein Buch mit neuen Feiern fiir die genannten Anlisse kime.

2. Neue Anlisse niitzen

Unter diesen neuen Anlissen sind an erster Stelle die Feiern zur Spendung der
Sakramente zu nennen. Der , Taufsonntag”, der sich schon in manchen Pfarreien gut
eingefithrt hat, ist mit seiner nachmittigigen Taufspendung ein méglicher Ersatz fiir
die bisherige Nachmittagsandacht. Die Firmung, die als Initiationssakrament zwar

3 Die ,Institutio generalis de Liturgia horarum” vom 2. 2. 1971 ist als Sonderheft der
Zeitschrift ,Heiliger Dienst”, hg. vom Institutum Liturgicum, Erzabtei St. Peter, Salzburg,
in einer vorldufigen Ubersetzung erschienen.

4 Ebd. Art. 9. 5 Ebd. Art. 12.

8 ,Andacht” wird in den folgenden Ausfithrungen meist fiir alle Arten auBereucharistischer
Feiern verwendet.

45



ihren Platz innerhalb der Messe hat, kénnte aufgrund der festeren Bindung an die
Pfarreien in der Zukunft einen festlichen Abschluf des Firmtages in einer abendlichen
Feier bringen. Das Herzstiick unseres Gottesdienstes, die Eucharistie, bedarf, um
einer Verflachung zu entgehen, der Formen der Anbetung. Der Anbetungstag, sinnvoll
gefeiert, oder je eine abendliche Anbetung zu den vier Quatemberzeiten oder in
groBeren Pfarreien die ,HI. Stunde” sind wohl keine Utopien. Die Erneuerung des
BuBSsakramentes hat schon vor allen offiziellen Reformen zu BuBandachten gefiihrt,
durch die ein gréBerer Kreis von Gliubigen angesprochen wird. Fiir das Kranken-
sakrament wird es entscheidend sein, ob wir thm durch die Spendung innerhalb von
Kragkenandadlten den Nimbus des Todessakramentes als ,Letzte Olung” nehmen
werden.
Diese neue Situation der gemeinschaftlich gespendeten Sakramente wird eine bisher
nicht gekannte Bereicherung unseres Gottesdienstes bringen. Dabei schiitzt der Ritus
vor jeder Verflachung, und dennoch kénnten durch eine festliche und das Gemiit an-
sprechende Gestaltung die Teilnehmer, besonders aber die jeweilige Zielgruppe an-
gesprochen werden.
Als neuer Andachtstyp kénnte sich auch die heute auf brenter Basis geiibte Meditation
herausbilden. Sie war in den traditionellen Andachten immer ein wesentliches Element.
Der Einsatz audiovisueller Mittel ist besonders fiir diese Art der Andacht eine wert-
volle Hilfe. Freilich miiBten sich allmzhlich Formen herausbilden, damit die Meditation
aus dem Zufallserfolg herausgehoben und Allgemeingut werden kénnte. Dabei wire
es auch moglich, an die Strukturen der bisherigen meditativen Andachten, die in
grofler Zahl in unseren Gebetbiichern stehen, oder an die Litaneiform anzukniipfen.

3. Feste Formen entwidkeln

Jeder Gehalt, der nicht in einer festen Form Gestalt annimmt, geht nur allzu leicht
verloren. Insbesondere sind die Andachten durch ihre das Gefiihl ansprechende Ten-
denz in Gefahr, in Formlosigkeit abzugleiten. Deshalb bedarf es gerade bei ihnen
einer festen Struktur. Es ist doch hochinteressant, da sich z. B. der Kreuzweg mit
seinen feststehenden 14 Stationen trotz des Verbotes in der josephinischen Zeit bis
heute halten konnte und sogar von der Jugend gerne aufgegriffen wird. Dieses
Phinomen ist nur erklirbar durch die eindeutige Form des Kreuzweges, die aber je
nach Umstinden mit dem entsprechenden Inhalt gefiillt werden kann. Widhtig ist,
daf fiir die verschiedenen Anlisse die entsprechende Form der Andacht genommen
wird.

Die Vesper (Laudes) als Feierform: Laudes und Vesper sind in ihrer erneuerten
Gestalt nicht allein fiir den Klerus, sondern ebenso fiir das Volk gedacht. Die Kennt-
nis einiger Psalmen und vor allem des Magnificat sind wohl keine Uberforderung
einer Gemeinde. Der Ersatz des Hymnus durch ein Kirchenlied, die Auswahlméglich-
keiten fiir die Lesung, die anschlieBende Homilie und das Volksgebet vor der ab-
schlieBenden Oration (Bitten und gemeinsames Vater unser) geben die Mdglichkeit
der Anpassung an die jeweilige Situation. AuSerdem haben Laudes und Vesper eine
grofe Breite in der mdglichen Festlichkeit: sie kénnen gebetet, aber auch einstimmig
mit dem Volk oder unter Beteiligung des Chores gesungen werden. Fiir festliche
Feiern, fiir den Abschlu von Zusammenkiinften geistlicher Art und fiir die grofen
Festtage des Kirchenjahres ist die Vesper die passende Form.

Die Form des Wortgottesdienstes: Der Wortgottesdienst steht und fillt zwar mit der
guten Auslegung des Wortes Gottes. Neben dem belehrenden Charakter darf jedoch
das meditative Element nicht vernachlissigt werden. Man hat sich vom Wortgottes-
dienst, wie er durch die konziliare Reform initiiert worden ist’, sehr viel erwartet;
inzwischen ist eine Erniichterung eingetreten. Die oft fehlende Miihe einer guten

7 Liturgiekonstitution Art. 35, 4.

46



Homilie und der Mangel einer anziehenden #ufleren Umrahmung sind wohl die
Ursache dafiir. Im Wortgottesdienst der Messe haben wir ein Modell vor uns, das
auch getrennt von ihr verwendet werden kann. Dennoch scheint es richtiger zu sein,
das im neuen romischen Stundengebet zugrunde liegende Schema des ,,Officium
lectionis’” zu nehmen, einmal um einer Monotonie der Formen aus dem Weg zu
gehen, vor allem aber, um auch die auBerbiblische Lesung einsetzen zu kénnen. Schon
die Erdffnung, bestehend aus (dem Invitatorium) dem Hymnus (= Kirchenlied) und
den Psalmen, die unter Umstinden bei einem Wortgottesdienst durch meditatives Ge-
bet oder Musik ersetzt werden kénnten, hat ein anderes Relief und gewinnt durch
den Wegfall des nun bei allen Gelegenheiten strapazierten Schuldbekenntnisses.

Der Wortgottesdienst ist in erster Linie keine Feierform. In der Liturgiekonstitution
wird ihm ausdriicklich die Funktion der Vorbereitung auf ein Fest oder der Glaubens-
vertiefung in der ein Hochfest vorbereitenden Advents- und Fastenzeit zugeteilt.
Daher ist er auch die entsprechende Form zur Eréffnung von Tagungen und geistlichen
Zusammenkiinften.

Die meditativen Formen: Der hastige Mensch unserer Zeit sucht im Gottesdienst Ruhe,
die ihm in der Messe nicht im gewiinschten Ausmaf8 gewihrt werden kann. Daher
ist das Angebot von meditativen Gottesdiensten gerade heute von grofer Wichtigkeit.
Eine Reihe fester Formen, deren Praxis jedoch manchmal einer Erneuerung bedarf,
bietet sich an.

Der Rosenkranz: Wir sollten nicht warten ,bis uns Psychologen wieder seinen Wert
vorstellen. Die pastorale Erfahrung geniigt fiir seine Rechtfertigung vollauf. Freilich
braucht auch der Rosenkranz eine Pflege und dies vor allem beim gemeinschaftlichen
Vollzug. Die Einfiigung von Meditationen, von Liedern und Kehrversen sollte hiufig
praktiziert werden.

Die Litanei: Diese in vergangenen Zeiten so hiufig und sogar oft ausschlieSlich ge-
iibte Andachtsform hat zur Zeit nicht gerade das beste Ansehen, oft auch aufgrund
der schlechten Texte. Die Verwendung im neuen Tauf- und Begribnisritus als Volks-
gebet und die fiir das Einheitsgesangbuch vorbereiteten Neufassungen lassen aber
eine neue Beliebtheit erhoffen, die durch die leichte Vollziehbarkeit auch bei groBer
Volksbeteiligung geférdert wird.

Der Kreuzweg: Seine Besonderheit liegt vor allem in der Bildmeditation und der
Bewegung, die nach Méglichkeit nicht vernachldssigt werden sollte, da wir ,,sitzende”
Meditationen auch anderweitig haben und beim Kreuzweg die Ortsverinderung von
der Sache her selbst nahegelegt wird.

Die Meditationsformen im engeren Sinn: Zu diesem Grundtyp gehoren die ,,Andach-
ten”, in denen ein Thema unseres Glaubens, aber auch bestimmte Anliegen im
Wechsel zwischen Priester und Volk mit Gebet und Gesang durchbetrachtet werden.
In diese Form fallen auch die eucharistischen Andachten, besonders die ,,Anbetungs-
stunden”, bei denen theologisch und psychologisch ein Meditationspunkt vorhanden
ist, nach dem sich das Beten, Singen und die Stille ausrichten. Auch die Bildmeditation
koénnte, wie schon vorher erwihnt, in dhnlicher Weise feste Formen annehmen.

Wenn es auch immer Mischformen geben wird, so ist es doch fiir eine Reform des
Andachtswesens wichtig, da die einzelnen Typen deutlich unterschieden und fiir den
passenden Anlaf8 eingesetzt werden.

4. Die Mentalitiit des Volkes ansprechen

Weil die Messe heute vielfach die einzige Form der liturgischen Versammlung geworden
ist, versucht man, um eine zeitgemife Liturgie zu haben, in sie alles hineinzustopfen.
Wenn sie auch alle Elemente der Andachten in sich hat, so scheint es doch nicht
richtig zu sein, das Gleichgewicht durch die Uberbetonung etwa der Belehrung oder
die Einfiigung langer Meditationen zu stdren. Als die hochentwickeltste liturgische

47



Form ist sie auch die empfindsamste. Darum wire es fiir die Weiterfithrung der
Reform von Vorteil, wenn manche Experimente (z. B. die Verwendung von audio-
visuellen Mitteln) zuerst in anderen Gottesdiensten erprobt und erst nach der Phase
einer gewissen Klirung auch in die Messe iibernommen wiirden. Man wiirde dadurch
manchen Schwierigkeiten mit der kirchlichen Obrigkeit aus dem Weg gehen, die wohl
mit Recht aus pastoralen Riicksichten die Struktur der Messe gewahrt wissen will.
Freilich setzt dies die Bejahung verschiedener auBereucharistischer Formen voraus.
Fiir die weitere liturgische Praxis ist es daher von nicht geringer Bedeutung, ob wir
uns um auBereucharistische Formen des gemeinschaftlichen Betens bemithen, die dem
Lebensgefiihl des heutigen Menschen voll und ganz entsprechen. Ich kénnte mir vor-
stellen, daB sich eine ,Jugendvesper” gut einfiihren wiirde, wobei freilich nicht die
Vorauspublikation zum Einheitsgesangsbuch, sondern ,progressivere” Gesinge ver-
wendet werden miifiten. Neue Formen der Gesprichsfithrung, der Einsatz audiovisuel-
ler Mittel, die Leitung solcher Gottesdienste durch Laien und weitere Moglichkeiten
moderner Gestaltung kénnten sich auf diese Weise (wieder) Eintritt in die Liturgie
verschaffen.

Weiters werden die auereucharistischen Formen der Liturgie das Gemiit ansprechen
miissen, ohne in das Sentimentale abzugleiten. Es ist doch ohne Zweifel eine der
Schwichen unserer Liturgie-(=MeB8)reform, daB diese Werte zu kurz kommen, und
es gibt nicht wenige Gliubige, die deshalb vom Gottesdienst wegbleiben oder sich
anderswo Ersatz suchen. Findet nicht auch die Sucht mancher Kreise nach sensationellen
und aftermystischen Erscheinungen gerade darin seine Erklirung? Es ist ein wichtiges
pastorales Anliegen, im Gottesdienst alle Tiefen menschlichen Empfindens anzuspre-
chen und womdglich auch einseitig begabte Gliubige auf diese Weise unter einer
bestimmten und notwendigen Kontrolle zu halten. Es wird oft unméglich sein, z. B.
fiir die &lteren Gemeindemitglieder eigene Messen anzusetzen, bei denen sie jene
Lieder singen konnen, die sie einst in ihrer Jugend gelernt und geliebt haben, und die
immer noch Ausdruck ihres religiésen Empfindens geblieben sind. In einer Maiandacht,
die eigens in dieser Absicht gestaltet wird, kénnte jedoch diesem Anliegen entsprochen
werden.

SchlieBlich verlangt die notwendige Bandbreite der gottesdienstlichen Formen auch die
Festlichkeit, die grundsitzlich von keiner Form ausgeschlossen ist, aber doch vor allem
der Vesper eigen ist. Ein Fest zu feiern, ist nicht primir eine Sache des Aufwandes
als vielmehr der Kultur. Vor allem das Christentum mit seinem kommemorativen
und eschatologischen Aspekt verband seinen Gottesdienst nach Mdglichkeit immer
mit festlicher Freude. Unsere auf Funktionieren und Wirtschaftlichkeit ausgerichtete
Zeit bedarf zu ihrer Gesundung in besonderer Weise der Zwedklosigkeit, der Ekstase
und der Phantasie des Festes.

5. Die Einbindung in den gesamten Gottesdienst

Die ,,Vermessung” unserer Liturgie ist zwar weit vorangeschritten, dennoch scheint im
zeitlichen Ansatz nicht die Hauptschwierigkeit zu liegen. In lindlichen Pfarreien ist
mit wenigen Ausnahmen die Messe doch auf den Vormittag des Sonntags beschréinkt.
Im stidtischen Bereich wire es, vor allem seit der Einfilhrung der Vorabendmessen,
angebracht, die Notwendigkeit der Abendmesse am Sonntag zu iiberpriifen. Die
Koordinierung des Gottesdienstangebotes naheliegender Kirchen kénnte eine weitere
Méglichkeit fiir die Andachten eréffnen. Ferner ist es gerechtfertigt, vor einer Abend-
messe, deutlich getrennt von ihr, etwa eine Vesper anzusetzen, da es sich bei den
Besuchern der Vesper vorwiegend um Gliubige handeln wird, die bereits einen Gottes-
dienst am Vormittag besucht haben®. Wenn das Anliegen selbst in seiner ganzen

8 Es gibt auch heute nicht wenige Abendmessen, denen ein gemeinsamer Rosenkranz
vorausgeht.

48



Bedeutung fiir das Leben der Pfarrei gesehen wird, wird sich wahrscheinlich auch ein
gangbarer Weg finden. Nicht weil er nicht mdglich ist, sondern weil wir die Funktion
eines auBereucharistischen Gottesdienstes nicht sehen, ist er aus dem Lebensrhythmus
der Pfarreien verschwunden.

Ferner ist eine rechte Abstufung in der Notwendigkeit und in der Wertung der An-
dachten anzustreben. Es ist wohl die erste Aufgabe, jene gutbesuchten Anlisse
{Adventskranzweihe, Jahresschlu8, Totengedenken usw.) in entsprechender Weise zu
feiern. Das nichste Ziel sollte sein, die hohen Feiertage, den Advent und die Fasten-
zeit mit einem auBereucharistischen Gottesdienst zu bereichern. Fiir die Sonntage
werden wir uns je nach Umstinden bescheiden miissen. Wenn aber regelmiflig ein
»Taufsonntag” gehalten wird und ofters bestimmte Gruppen (Kinder, Jugendliche,
Aktivgruppen usw.) zu einem ihnen entsprechenden Gottesdienst angehalten werden,
werden auch diese Sonntage nicht villig leer dastehen. Schlieflich sollten wir auch
den spirituellen Wert einer kleinen Gruppe meist ilterer Leute, die sich Sonntag fiir
Sonntag zu einer Andacht oder zum Rosenkranz versammeln, nicht geringschitzen.

Hinsichtlich der Methode ist es wichtig, gezielt vorzugehen und besser weniger, aber
gut vorbereitete Feiern anzustreben. Es ist Aufgabe des liturgischen Arbeitskreises
einer Pfarrei, den rechten Weg der Durdhfithrung zu suchen und Aufgabe der didze-
sanen Kommissionen, Anregungen zu geben. So wird etwa bei der Neueinfiihrung
der Vesper entscheidend zum Erfolg beitragen, ob die Kehrverse und Psalmen bereits
aus der sonntiglichen Feier der Eucharistie bekannt sind oder ob vor einer Feier
lange geiibt werden mu und die Durchfithrung selbst iiber das Niveau der Probe
kaum hinauskommt.

Es besteht aber keine Hoffnung auf eine Neubelebung der Volksandachten, wenn
nicht zuerst die Seelsorger von der Notwendigkeit durchdrungen sind und voran-
gehen®. Ist es nicht widersinnig, dafl sich der Priester fiir das Stundengebet, das er
im Namen der Gemeinde verrichtet, in sein stilles Kimmerlein zuriickzieht und auch
die Willigen aus der Gemeinde nicht daran teilnehmen 1i8t? In der , Einfithrung in
das Stundengebet” wird zunichst ,am dringlichsten” empfohlen, da8 der Bischof,
zusammen mit den Priestern und dem Volk, das Stundengebet verrichtet!®., Dann
aber wird den Pfarreien, als den Zellen des Bistums, nahegelegt, nach Mbglichkeit
die wichtigsten Gebetsstunden gemeinsam in der Kirche zu halten!!. Diese Anwei-
sungen gehen eigentlich in dieselbe Richtung, in die auch die bisherige Rechtslage
schon gewiesen hat, daff zwar eine tigliche Brevierpflicht, aber keine tigliche Mef-
pflicht besteht. Die mancherorts auftretende Praxis, die Messe an Wochentagen ersatz-
los aus dem Leben des Priesters und der Gemeinde zu streichen, kénnte durch den
Versuch, Laudes oder Vesper gemeinsam mit dem Volk zu beten, in eine sinnvollere
Bahn gelenkt werden. Es ist auch keine erstrebenswerte oder gar lobenswerte liturgi-
sche Praxis, wenn in manchen Stadtpfarren tiglich wenigstens fiinf Wochentagsmessen
angeboten werden. In diesem Fall wire es sicher eine spirituelle Bereicherung einer
Pfarrgemeinde, wenn etwa am Morgen anstatt einer Messe die Laudes, verbunden
mit der Kommunionspendung gehalten wiirden. Ferner miiffite die Verpflichtung des
Priesters zum Stundengebet auch durch auflereucharistische Feiern am Abend eines
Sonn- oder Feiertages erfiillt sein, wobei sich freilich von selbst die Vesper als Ideal
anbieten wiirde. Es ist doch richtiger, da der Priester wenigstens am Sonntag mit
seiner Gemeinde betet, anstatt in ihrem Namen die offizielle Vesper privat zu ver-
richten.

? Vgl. Liturgiekonstitution Art. 14: ,Es besteht aber keine Hoffnung auf Verwirklichung
dieser Forderung (nach Erneuerung der Liturgie), wenn nicht zuerst die Seelsorger vom
Geist und von der Kraft der Liturgie durchdrungen sind und in ihr Lehrmeister werden”.

19 Einfithrung in das Stundengebet Art. 20, 11 Ebd. Art. 21.

49



Haben die Volksandachten eine Zukunft? Die Beantwortung dieser Frage muf von
der Vorfrage ausgehen: Geniigt fiir das geistliche Leben einer Pfarre die Eucharistie-
feier allein? Die theoretische Antwort darauf gibt die ,Einfithrung in das Stunden-
gebet”, die durch das wachsende Unbehagen mit den vielen Messen (trotz grofem
Priestermangel) aber bestitigt wird. Es wiirde allerdings nicht weiterfithren, wenn
wir Messe und Andachten gegeneinander ausspielen oder gar den gréferen objektiven
Wert der Messe in die Waagschale werfen wiirden. Abgesehen davon, daf auch fiir
sie die Erfahrung gilt , Quotidiana vilescunt”, bedarf die Gemeinde neben der Hoch-
form der Liturgie dringend auch der anderen Formen.

Die Volksandachten sind aber nicht nur eine Notwendigkeit, sondern ebenso eine
pastorale Chance. Durch sie ist eine weitere Anpassung der Liturgie an das Volk
méglich, durch die andere Saiten angeschlagen und zum Klingen gebracht werden
konnen wie in der Messe. Der Reichtum der Liturgie, der letztlich Christus selbst ist,
soll sich auch in einer Vielfalt von Formen duflern und das geistliche Leben der Ge-
meinden befruchten kénnen.

Wir stehen am Anfang der Uberlegungen. Die Reform des Stundengebetes, fiir das
hoffentlich bald eine vollstindige deutsche Ausgabe vorliegen wird, wird nicht nur
das Anliegen deutlich vor uns hinstellen, sondern auch eine wertvolle Hilfe zur
Bewiltigung der Aufgabe sein. Ebenso wird auch das Einheitsgesangsbuch ein grofes
Angebot von Mbglichkeiten bringen. Die Miihe der Durchfithrung wird uns allerdings
niemand abnehmen.

ANTON GOTS

Das Apostolat Kranker fiir Kranke

Die Katholische Krankenvereinigung in Usterreich

Die Idee, daff Kranke, Leidende, Behinderte aller Art sich in einem intensiven Apostolat
gegenseitig helfen, ihr Schicksal zu meistern, geht von Frankreich aus. Dort hat schon
1914 der schwerkranke Medizinstudent Louis Peyrot seine ,,Union Catholique des
Malades” gegriindet, in der Kranke und Leidende in Gruppen von sechs bis acht
Personen auf dem Weg der Briefkorrespondenz einander Hilfe und Freundschaft
schenkten. Marguerite Marie, die Schwester des bekannten Jesuiten Teilhard de Chardin,
die selbst zeitlebens an das Krankenbett gefesselt war, leitete diese Gemeinschaft iiber
30 Jahre und machte sie zu einer Bewegung, die heute iiber die ganze Welt hin verbreitet
ist. Derzeit besteht die ,,Union” oder KKV in 68 Lindern der Welt.

Der Grundgedanke dieses Apostolates besteht darin, daf8 Leidende sich untereinander
bestirken und auf jede menschliche Weise helfen, ihr oft lebenslingliches und sehr
schweres Schicksal der Krankheit oder der Behinderung zu meistern und fiireinander —
sowie fiir die Aufgaben des Gottesreiches — fruchtbar zu machen. Um das zu erreichen,
ist eine brauchbare Form von Gemeinschaft und geistiger Verbundenheit nétig. In der
KKV wird diese gefunden in der sogenannten , Brieffamilie” (oder Briefgruppe). Sechs
bis acht Personen (unter ihnen womdglich auch ein Priester) bilden eine solche Gruppe.
Thr grundlegendes ,Verbindungsorgan’ ist der sogenannte Rundbrief, ein von den
Mitgliedern selbst gestaltetes und ganz personlich verfaites Schreiben, in dem sich die
einzelnen jeweils an alle iibrigen Brieffreunde der Gruppe wenden und wie zu Briidern
und Schwestern schreiben, sich aber auch in sehr ernsten Beitrigen mit Problemen ihrer
menschlichen und christlichen Existenz und mit Fragen der Zeit auseinandersetzen. In
diesen Rundbriefen herrscht eine denkbar positive und freundschaftliche Atmosphire

50



