schaft der Liebe will er iiber die Welt aus-
tiben durchdie Kirche. Verpflichtenderes
konnte iiber die Aufgabe der Christen nicht
gesagt werden. Das Selbstbewufltsein der
Kirche, das uns hier anspricht, ist gro. Es
kann aber auch als Kriterium genommen
werden dafiir, inwieweit die Kirche und die
Christen diesem Auftrag gerecht wurden und
gerecht zu werden sich bemiihen” (111).

SCHNACKENBURG RUDOLF, Das Johan-
nesevangelium. II. Teil: Kommentar zu Kap.
5—12 (HThK, Bd. IV) (XVI u. 544.) Herder,
Freiburg 1971, Ln. DM 74.—.

Der 1. Teil dieses Kommentars wurde be-
reits in dieser Zeitschrift besprochen und
eindringlich empfohlen (1966, 367 f). Die
lingere Zeitspanne, die zwischen dem Er-
scheinen der beiden Teile liegt (1965—1971)
ist, wie Vf. im Vorwort sagt, ,dem vorlie-
genden Band auch zugute gekommen; denn
in der Zwischenzeit ist die johanneische
Forschung vorangeschritten und hat manche
frische Impulse gegeben” (V).

Ein wissenschaftlicher Bibelkommentar ist
keine Unterhaltungslektiite, sondern verlangt
Studium und ernste Arbeit. Kann sich die
Verkiindigung solcher Arbeit entziehen?
Warum ist das Erwachen des biblischen
Frithlings so schnell wieder verklungen? Ist
nicht die Predigt manchmal deswegen so un-
interessant, weil die Zuhdrer nicht spiiren,
daB8 aus der Tiefe und Fiille geschépft wird,
die sich hinter dem Text verbirgt? Bei aller
wissenschaftlichen Akribie, die die Ergeb-
nisse der johanneischen Forschung zusam-
menfaBt, ist das Werk Schnackenburgs von
pastoralen Anliegen geleitet. Manchmal
driickt es sich auch im Wort aus. Am Ende
des Exkurses iiber den johanneischen Wahr-
heitsbegriff heiBt es: ,Bei der Ubernahme
in den heutigen geistigen Horizont miissen
die moglichen MiBverstindnisse aus ganz
anderen Wahrheitsbegriffen bedacht werden.
Vor allem ist der Charakter der joh. dAndeia
als Offenbarungs- und Heilswahrheit, die
uns in Jesus Christus geschenkt ist, deutlich
zu machen” (281).

Das Schwergewicht des Kommentars liegt ,,in
der Erforschung des damals Gesagten und
urspriinglich Gemeinten”. Dem Vf. kann nur
voll beigestimmt werden, wenn er schreibt:
»Die dringenden Fragen nach einer in die
Zeit weisenden Neuorientierung diirfen das
Zuriidfragen nach dem ,von Anfang Ver-
kiindigten’ nicht verdringen” (V). Nur wenn
dieser ,miihselige Dienst” von den Exege-
ten geleistet und auch angenommen wird,
kann auf einem tragfihigen Fundament wei-
tergebaut werden, was eine allerdings dring-
lich gestellte Aufgabe ist, soll die Heilsbot-
schaft Jesu Christi einer um die Zukunft
besorgten Menschheit vernehmbar bezeugt
und wirksam verkiindet werden.

Der Kommentar legt besonderen Wert auf

die theologischen Aspekte ,bis hin zur
Fragestellungen, die sich aus der gegenwir-
tigen theologischen Diskussion ergeben” (V).
Einige Beispiele mégen das beleuchten. Am
Schluf3 der Exegese Jo 6 wird die joh. Eu-
charistielehre zusammenfassend dargelegt.
»Die spiteren dogmatischen und kontro-
verstheologischen Fragen liegen noch fern”
(102). Die ,Realprisenz” (in welchem Sinn?
Vgl. 102 Anm. 1) ist nicht expressis verbis
ausgesagt, aber der Gedanke einer Real-
prisenz des inkarnierten und verherrlichten
Christus ,wird sich nicht leugnen lassen”
(102). Was bei Jo klar ausgesagt ist, bietet
eine Fiille fruchtbarer Erkenntnisse fiir das
Geheimnis der Eucharistie und ihren Emp-
fang,.

Was meint das joh. Wort ,Leben” (,,ewiges
Leben”)? Reicht dieses dem Menschen im
Glauben geschenkte Leben iiber den Tod
hinaus oder meint es nur im Sinn der Ent-
mythologisierung R. Bultmanns das wahre
Selbstverstindnis und die daraus erwachsen-
den Moglichkeiten des Sich-Entscheidens und
Handelns? Vf. zeigt, da Jo auch von der
Frage nach dem leiblichen Tod, seinem Sinn,
seiner geistigen Bewiltigung, seiner inneren
Uberwindung bewegt ist (445). Ist damit Jo
nicht einem Heilsindividualismus verfallen,
den man heute ablehnt? Der Kommentar gibt
zu, daB der joh. Lebensgedanke in den
Fragehorizont des einzelnen Menschen ge-
riickt ist, dennoch sei ein enger Heilsindi-
vidualismus dadurch iiberwunden, daf der
nach dem ,ewigen Leben” Strebende auf die
Gemeinschaft der Briider und die Verwirk-
lichung der Bruderliebe verwiesen sei, wenn
er dieses Ziel erreichen will.

Gerade angesichts der joh. ,Zeichen” wird
die Frage nach der Historizitit gestellt. Was
sagt V. zur Geschichtlichkeit der Erweckung
des Lazarus? Die sehr eingehend dargelegte
Traditions- und Redaktionsgeschichte ver-
mittelt ein anderes Verstindnis der joh. Dar-
stellung als die extremen Auffassungen frii-
herer Zeiten, die entweder die volle Histori~
zitdt retten oder jhr jeglichen Bezug zur
Geschichte absprechen wollten (433).

Den traditionsgeschichtlichen Fragen, die
heute bevorzugt behandelt werden, gewahrt
Sch. breiten Raum. So wird die joh. Be-
griffswelt und Theologie verstindlich. Die
Exkurse (Herkunft und Sinn der Formel
t¢yd elpl, der ,Sohn” als Selbstbezeich-
nung Jesu im Jo-Ev, der joh. Wahrheits-
begriff u. a.) erwachsen auf diesem Boden
traditionsgeschichtlicher Untersuchung wund
iiber dem zeitgeschichtlichen Hintergrund, um
den sich der Autor bemiiht. Den literar-
kritischen Bemiihungen steht das Werk ,mit
noch mehr Skepsis” gegeniiber als im ersten
Band. Nur Kap. 6 wird vor Kap. 5 ein-
gereiht und 7, 1524 an 5, 47 angeschlossen.
Wir nehmen das Werk mit Dank aus der
Hand des unermiidlich schaffenden und fiir

69



die katholische Exegese hochverdienten Ge-
lehrten entgegen. Es ist der theologischen
Fakultdt der Universitit Innsbruck als Dank
fiir die Verleihung der Wiirde eines Doktor
Theol. h. ¢. gewidmet.

St. Pélten Alois Stéger

KIRCHENGESCHICHTE

HUBENSTEINER BENNO/LEIDL AUGUST/
OSWALD JOSEF (Hg.), Ostbairische Grenz-
marken. Passauer Jahrbuch fiir Geschichte,
Kunst und Volkskunde. 13, Bd. (355.) Verlag
des Vereins fiir Ostbairische Heimatfor-
schung, Passau 1971. Kart. DM 32.—.

Der Rezensent mdchte sich bei der Bespre-
chung dieses Bandes vornehmlich auf seinen
Fachbereich, die Kirchengeschichte, beschrin-
ken. Die Berechtigung hierzu ist auch da-
durch gegeben, daB die gewichtigsten Auf-
sitze dieser Disziplin zugehdren.

Jansenistische Geisteshaltung und aufwen-
dige Reprisentation kennzeichnen den Pas-
sauer Bischof Leopold Ernst Kardinal von
Firmian (gest. 1783), dessen lebendiges Por-
trit A. Leidl gezeichnet hat. Mit Erwartung
sicht man dem angekiindigten Buch iiber
den bedeutenden Kirchenfiirsten entgegen.
Ein Fragezeichen m&chte der Rezensent an-
bringen, was die eher negative Bewertung
der josefinischen Bistumsregulierung be-
trifft. Dem bedeutenden Passauer Padago-
gen F. X. Eggersdorfer (gest. 1958) hat
R. Weinschenk, der ebenfalls auf eine ge-
plante Buchausgabe verweist, eine inter-
essante Abhandlung gewidmet. M. Hartmann
(gest. 1966) bietet einen geschichtlichen
Uberblick iiber die Kirchen der Stadt Passau
und leistet damit eine wichtige Vorarbeit fiir
die demnichst erscheinende Edition der Pas-
sauer Bistumsmatrikeln. Die Studie von
M. Wallner ider die Geschichte der Stadt
Passau in der Zeit des Fiirstbischofs Albert
von Winkel (gest. 1380) entzieht sich einer
abschlieBenden Beurteilung, da erst das erste
Kapitel im Druck vorliegt. H. Volz beschif-
tigt sich mit dem Passauer H. Fuchs, der
»Doktor Luthern seine Kinder unterweiset”
hat. J. Oswald legt einen informativen Uber-
blick iiber die Geschichte des Passauer Zei-
tungswesens vor. J. Haushofer hat mit seinem
sehr sauber gearbeiteten Aufsatz ,Die
Kelchbewegung in Eggenfelden” ein Thema
gewihlt, das in jiingster Zeit auch andern-
orts aufgegriffen wurde. Ich verweise auf die
Aufsdtze von P. Eder iiber ,Die Kelchbewe-
gung des 16. Jhdts. im Innviertel” (Jb. d.
OU. Musealvereines 1966) und von R. Lill
iilber den ,Laienkelch in Wien” (Festschrift
Franz Loidl Bd. 1, Wien 1970). E. Krausen
schreibt iiber das ,Schlofbenefizium Wald
a. d. Alz” und leistet damit nicht nur einen
Beitrag zum Niederkirchenwesen, sondern
auch zur Kunstgeschichte und zur Geschichte

70

der Zisterze Raitenhaslach. Geradezu span-
nend liest sich der 4. Teil der Arbeit iiber
Konig Wenzel von Bshmen (gest. 1419) von
W. Hanisch. Psydhologisch-medizinische
Aspekte finden bei der Beurteilung Wenzels
Beriiksichtigung. Dabei wird etwas zu weit
ausgeholt und der Gegenstand der Darstel-
lung manchmal fast aus dem Auge verloren.
Das interessanteste Ergebnis ist vielleicht
die Feststellung, daB sich Zeitgenossen bei
der Beschreibung von Wenzels Charakter
am Leitbild Neros orientierten. Damit fand
gewiBl eine Verzeichnung seiner Persénlich-
keit statt, man mdchte aber doch die Frage
stellen, warum gerade Nero als Leitbild ge-
wihlt wurde. Leider iibergeht Hanisch die
Hinrichtung des hl. Johannes Nepomuk fast
ganz. Sie hiitte im Rahmen der Abhandlung
ihren Platz gehabt. Es wire zu begriiffen,
wenn Hanisch seine Studie noch etwas ab-
rundete und dann in Budhform vorlegte.
J. Kastner gelingt eine iiberzeugende Inter-
pretation der ,Narratio de ecclesia Chrems-
munstrensi” des Berchtold von Kremsmiin-
ster, wobel die Griindungsgeschichte des
Stiftes eine besonders interessante Ausle-
gung findet. AbschlieBend sei auf die Edi-
tion des ProfeSbuches von Windberg ver-
wiesen, besorgt von N. Bademund und der-
zeit bis zum Buchstaben ,,G” gediehen. Ob
die alphabetische Anordnung ein gliicklicher
Gedanke war? Eine chronologische Darbie-
tung mit abschlieBendem Register hitte m. E.
das Material besser erschlossen.

Der schone Band, auf den nur Hinweise
gegeben werden konnten, zeichnet sich durch
ein beachtliches Niveau aus.

MEISNER JOACHIM, Nadireformatorische
katholische Frémmigkeitsformen in Erfurt.
(Erfurter Theologische Studien, Bd. 26)
(XXXV u. 357.) Benno-V., Leipzig 1971. Kart.
DM 24.—.

Diese Arbeit beschreibt nach einem guten
Uberblidk iiber die Lage der katholischen
Kirche in Erfurt in nachreformatorischer Zeit
die Formen barocker Frommigkeit: a) im
Bruderschaftswesen, b) bei Prozessionen und
¢) im staatlichen, akademischen und mili-
tirischen Leben der Stadt.

Vf. behandelt 16 Bruderschaften. Diese Zahl
gewinnt an Bedeutung, wenn man bedenkt,
daB es infolge des Sieges des Protestantismus
im Jahre 1648 nur 614 und im Jahre 1719
immerhin auch erst 2804 Katholiken in Er-
furt gab (30). Der interessanteste Abschnitt
ist der Prozessionsfrommigkeit gewidmet und
hier besonders der Fronleichnamsprozession
der Jesuiten. Diese ist ein treffliches Beispiel
dafiir, daf einmal gewordene Frommigkeits-
formen nicht starr durch alle Zeiten fest-
gehalten werden kénnen. Hatte der Umzug
urspriinglich stark apologetischen Charakter
und fiirchteten die Protestanten, dieses Fest
der Augen kdnnte manche ihrer Anhinger



