liegen ist die Wahrung der Eigenstindigkeit
von Ménchtum und Priestertum.

H. Hollerweger gibt seinem Beitrag ,Zwi-
schen Kaiser und Volk” (87—104) den Unter-
titel ,Bemerkungen zur Situation des Prie-
sters in der josephinischen Zeit”. H. ist mit
Recht iiberzeugt, daf der Diskussion im
Osterreichischen Bereich eine wesentliche
Komponente fehlen wiirde, wenn man das
Priesterbild nicht auch der josephinischen
Ara beriicksichtigen wollte. Nach allzu kri-
tischen Bemerkungen zum Priesterbild der
genannten Epoche vermag sich H. wenigstens
am SchluB noch zu einer positiven Aussage
des josephinischen Priesterideals durchzurin-
gen. Er sieht dieses im praktischen, volks-
verbundenen Seelsorger, der in {iberschau-
baren Pfarreien das Volk belehren und ein
gutes Beispiel geben sollte. Damit mufi H.
eingestehen, dal uns bereits zu dieser Zeit
die Priestervorstellung begegnet, wie sie sich
in den Aussagen des II. Vatikanums findet,
,nimlich in dieser Welt mitten unter den
Menschen (zu) leben und wie gute Hirten
jhre Herde (zu) kennen” (104). Den histori-
schen Teil des Bandes beschlieSt der Bochu-
mer Kirchenhistoriker J. Lenzenweger, der
ehedem Mitglied des Linzer Professoren-
kollegiums war. Seine Abhandlung lautet:
»Das Priesterbild im Wandel vom Triden-
tinum zum Vatikanum II” (105—119). Die
Schwierigkeit dieses Themas besteht einmal
in der zeitlichen Ndhe zum Vatikanum II
und beziiglich des Tridentinums im Fehlen
einer unparteiischen Darstellung der 3. Pe-
riode dieser Kirchenversammlung, in der
die maBgeblichen Entscheidungen iiber das
priesterliche Amt gefallen sind. Das Ergebnis,
das uns der Autor unterbreitet, ist aber
{iberzeugend und optimistisch. Im Hinblick
auf die Durchfiihrung der Bestimmungen des
Konzils von Trient gelangt L. zu der reali-
stischen Feststellung: ,Man sollte nicht ver-
langen, da8 sich aufgrund der Anregungen
des Vatikanums II die Welt von heute auf
morgen verdndert” (119). Der Autor ist in-
des iiberzeugt, daf die vom letzten Konzil
beabsichtigte Erneuerung des Priesterbildes
unserer Kirche zum Heile gereichen wird.

Nach der Riickbesinnung auf die Geschichte
kommen noch der Fundamentaltheologe, der
Dogmatiker, der Kirchenrechtler, der Reli-
gionspidagoge und der Pastoraltheologe zu
Wort. Da der Rezensent der kirchen-
geschichtlichen Disziplin verbunden ist,
mdchte er sich einer Beurteilung dieser Bei-
trige enthalten. Daf diese Studien selbst-
verstindlich ebenfalls der aufmerksamen
Lektiire zu empfehlen sind, bedarf keines
Hinweises. Die Titel der einzelnen Aufsitze
sollten aber wenigstens noch genannt wer-
den: J. Singer, Zum Verstindnis der aposto-
lischen Sukzession (121—127), G. Badil, An-
merkungen zur Lehre vom sakramentalen
Charakter (129—165), P. Gradauer, Priester-

bild und Kirchenrecht (167—186), F. Huemer,
Der Priester — auch weiterhin Katechet?
(187—204), W. Zauner, Priester fiir morgen
(205—217).

Passau August Leidl

FUNDAMENTALTHEOLOGIE

FRIES HEINRICH/BECKER WERNER (Hg.)
Newman-Studien. 8. Folge. (252.) Glok &
Lutz, Niirnberg 1970. Ln. DM 30.—.

Hundert Jahre nach dem Erscheinen von
Newmans Grammar of Assent und nach dem
I. Vaticanum legt das Internationale Cardinal
Newman-Kuratorium die achte Folge der
Newman-Studien vor. H. Fries stellt in sei-
nem Vorwort diese Zusammenhinge heraus
und 6ffnet den Blick fiir die damit sich er-
gebenden Aufgaben.

Der Band enthilt zwei groere wissenschaft-
liche Arbeiten. Der Tradition der Newman-
Studien entsprechend, ist die erste eine Dis-
sertation, die sich wiirdig der Reihe der bis-
her erschienenen dhnlichen Arbeiten an-
schlieBt. Karl-Dieter Ulke behandelt darin
das Thema: ,,Der Mensch unter dem Gericht
der Wirklichkeit — Der Habitus als anthro-
pologische Schliisselkategorie im Denken von
J. H. Newman.” Er weist auf die beiden
Grundkategorien des offenen und verschlos-
senen Habitus hin, die im Werke Newmans
eine entscheidende Rolle spielen, ist doch
Glaube fiir ihn nichts anderes als jene Grund-
haltung, in der der Mensch iiber diese Welt
hinaus auf Gott schaut. Man hiitte sich noch
ein Eingehen auf den Illative Sense ge-
wiinscht und eine Untersuchung der Frage,
inwieweit es sich bei diesem ebenfalls um
einen Habitus handelt.

Die zweite wichtige Arbeit des Bandes ver-
danken wir Johannes Artz, der heute als
einer der besten Kenner Newmans gelten
kann. Er vergleicht Newman und Kant. Es
sei gleich vorweggenommen, da8 von einem
Einflu Kants auf Newman nicht die Rede
sein kann; der englische Kardinal hat nur
eine sehr oberflichliche Kenntnis von Kant
besessen. Dennoch ist bei allen Unterschie-
den zwischen den zwei Denkern eine er-
staunliche Verwandtschaft im Grundansatz
festzustellen: sowohl Newman als Kant set-
zen zur Begriindung des Gottesglaubens bei
der Unbedingtheit der sittlichen Forderung
an. Das ,,Du sollst” ist allerdings bei Kant
etwas grundlegend anderes als bei Newman:
es ist apriorisch. So hebt sich deutlich das
Systemdenken Kants in seiner Ausrichtung
auf das Allgemeingiiltig-Apriorische von der
personal-konkret-individuellen =~ Denkweise
Newmans ab. Die kenntnisreiche Studie von
Artz stellt sorgfiltig Verbindendes und Tren-
nendes der beiden Denker heraus.

Die Arbeiten zweier amerikanischer Studen-
ten erginzen den Band: Paul Misner, Ober

73



den Primat des Papstes bei Newman, und
Gary Lease, Die kirchliche Lehrtitigkeit als
lebendigeres Glaubenszeugnis der ganzen
Kirche bei Newman. Die Aktualitit beider
Arbeiten (iibrigens Kurzfassungen von Dis-
sertationen) braucht nicht unterstrichen zu
werden. Die Fortsetzung der Newman-Bi-
bliographie, fiir jeden, der iiber Newman
arbeitet, eine unschitzbare Hilfe, schlieBt den
Band ab.
Linz Giinter Rombold
MARLE RENE, Was bleibt noch? Kritische
Oberlegungen zur Theologie heute. (216.)
Bonifaciusdrud. Paderborn 1971. Kart. DM
15.80.

Es ist ein Merkmal der heutigen Zeit, daf
sie vieles in Frage stellt. Diese Erscheinung
hat auch vor der Theologie nicht haltge-
macht, wie die Titel vieler Publikationen in
letzter Zeit zeigen. M. unterzieht in diesem
Buch einige solcher seit dem Ende des zwei-
ten Weltkrieges fragwiirdig gewordener The-
men einer — wenn auch nur fliichtigen —
Priifung, wobei er einen inneren Zusammen-
hang feststellt. Er geht der Reihe nach auf
folgende Probleme ein: Entmythologisierung,
historischer Jesus, Hermeneutik, Sikulari-
sierung, Gott-ist-tot-Theologie und Theolo-
gie der Hoffnung. Leider konnte er keine
ins Detail gehende Behandlung bieten. Im-
merhin versuchte er im 1. Teil eine kritische
Sichtung und die Feststellung der ,Bewuft-
seinslage der Christen”. Im 2. konstruktiven
Teil fafite er einiges von dem zusammen,
was ihm fiir das Christentum wesentlich
scheint,

Am Phinomen der ,Entmythologisierung”
sieht er ,gefihrliche Ziige” darin, daB das
Christentum nicht am Ereignis Jesu Christi
und an seinem Werk gebunden bleibt, son-
dern des ,,Ausdrucksrahmens” entkleidet zu
einem ,System abstrakter Ideen” herabsinkt
(31 f). Mit der ,Entmythologisierung” ist
die Frage nach dem historischen Jesus ver-
bunden. Ging es zuerst um das Verhiltnis
der mythischen Vorstellungen zum Kerygma,
so stehen jetzt die historischen Gegebenhei-
ten um die Person Jesu in ihrem Verhiltnis
zum ,,Christus des Glaubens” im Mittelpunkt.
M. erwihnt hier kurz die Position Bultmanns
und seiner Schiiler sowie die ,Stimmen”
eines P, Althaus, J. Jeremias, H. Schiirmann
und W. Pannenberg. Die ,Entmythologisie-
rung” weitet sich von selbst auch zum Pro-
blem der Hermeneutik aus, die geradezu eine
Seite von ihr darstellt. Wihrend die histo-
risch-kritische Forschung nur zeigen kann,
»was da steht”, soll man nun ,verstehen”,
was im Dokument bezeugt wird (65). Dazu
bedarf es der Kenntnis des ,Lebensverhilt-
nisses” (Horizontverschmelzung Gadamers!)
des Interpreten mit der angesprochenen
Wirklichkeit. Dabei wird zuweilen die Suche
nach der Wahrheit mit der Wahrheit selbst

74

identifiziert (81). ,Die Hermeneutik muf
ihrem funktionalen Wesen treu bleiben und
darf sich nicht selbst zum Prinzip und zum
Ziel werden” (82).

Ein weiterer mit den bisherigen Fragen ver-
kniipfter Problemkreis ist die Sakularisie-
rung, die ihre stirksten Impulse nicht vom
deutschen Sprachraum, sondern von England
und Amerika empfing. Hier geht es nicht
mehr um eine Interpretation von Dokumen-
ten, sondern um das bewuBte Erleben einer
Situation, die jeden beeinflut. V. gibt einen
kurzen geschichtlichen Uberblick iiber die
Ansichten eines F. Gogarten, H. Cox, K.
Barth, D. Bonhoeffer, um Licht in diese
Sache zu bringen. Der ,gewagteste VorstoB
bei den Uberlegungen zu der Frage der
Sékularisierung” ist schlieBlich die sog. Gott-
ist-tot-Theologie (122), die von der Voraus-
setzung ausgeht, daf das Ende des Glaubens
an Gott bereits gekommen sei. ,Die Ver-
treter dieser Richtung sehen hier den SchluB-
punkt einer endgiiltig vollzogenen Sikulari-
sierung” (127). Was noch bleibt, ist ein ,hori-
zontales Christentum” (129). Damit wird ,,Gott
in so groSe Ferne zur Wirklichkeit geriickt,
daf er dem Menschen, der ein konkretes Ant-
litz sucht, nicht mehr gegenwirtig ist” (144).
In den genannten Fragenkomplexen steckt
nach M. der Versuch, die geschichtliche Ver-
ankerung des christlichen Glaubens zu
lockern bzw. ganz zu zerstdren. Deshalb lei-
tet er den 2. und konstruktiven Teil seines
Buches mit dem Kapitel ,,Geschichtliche Re-
ligion” ein (147). ,Das grundlegende Spezi-
fikum des Christentums besteht darin, daB
es einen Glauben bezeichnet, der auf einer
Offenbarung fuBlt, die nicht nur innerhalb
der Geschichte gegeben wurde, sondern die
selbst Geschichte ist, insofern sie sich in der
Zeit vollzieht, und die durch eine konkrete
Geschichte geformt ist, ndmlich durch die
eines bestimmten Volkes; es ist eine Offen-
barung, die ihren Héhepunkt in der Gestalt
einer Person und in einem geschichtlichen
Schicksal erreicht” (148 f). Mit diesen Worten
kennzeichnet M. das Hauptanliegen seiner
Schrift. Von der Kirche heift es, da8 sie
weder nur in bestimmten Strukturen be-
steche noch bloBe communio sei, sondern
beides. , Die Kirche verwirklicht sich immer
nur als strukturierte Gemeinschaft” (180).
Die Struktur wird als wesentlich hierarchi-
sche anerkannt und hierin auch die Verbin-
dung zum Sakrament gesehen, das dem
christlichen Glauben eine bestimmte Eigen-
art verleiht, insofern es ,in einer histori-
schen Geste Christi verankert” ist (184).
Diese Formulierung scheint uns zu uBerlich,
weil sie dem Ur-Sakrament der gottmensch-
lichen Persénlichkeit Christi nicht Rechnung
tragt.

M. wollte angesichts der Aufldsungstenden-
zen und Verkiirzungsversuche die Geschicht-
lichkeit des Christentums ins Licht stellen,



