LONNING PER/CASALIS GEORGES/HA-
RING BERNHARD, Die Zukunft des Oku-
menismus. (Okumenische Perspektiven Nr. 1),
(109.) Lembeck/Knecht, Frankfurt a. M. 1972.
Paperback, DM 12.—.

Mit drei Referaten anliflich eines Kollo-
quiums iiber ,Die Zukunft des Ukumenis-
mus” und einem von den Teilnehmern ge-
meinsam erarbeiteten Bericht erdffnet das
Institut fiir Skumenische Forschung in Strag-
burg eine eigene Schriftenreihe. Die Absicht
des Unternehmens, ,einen breiteren Leser-
kreis durch eine Konfrontation mit unter-
schiedlichen theologischen und konfessionel-
len Positionen an der gegenwirtigen kume-
nischen Diskussion zu beteiligen” (7), ist
unbedingt zu begriien. Diesem Ziel der
necxlx,len Reihe wird der 1. Band vollauf ge-
recht.

Unter dem Titel ,Von der Bewegung zur
Institution?” versucht P. Lonning die ,be-
stimmenden Tendenzen innerhalb der heu-
tigen Okumene” kritisch zu werten (11),
Der Uberblick {iber die Entwicklung der
Skumenischen Bewegung, die Infragestellung
des heutigen Skumenischen Establishments
auf der einen und des modernen ,,sikularen”
Okumenismus auf der anderen Seite ver-
mitteln insgesamt eine ausgewogene Infor-
mation iiber die Situation heute und in
nichster Zukunft. — Dies kann wohl nicht
in gleicher Weise iiber den Beitrag ,Die
Zukunft des Okumenismus” von G. Casalis
gesagt werden. C. sieht das heutige Ver-
hingnis darin, ,daB die Skumenische Arbeit
zu langsam voranging und daB der Bruch
innerhalb der verschiedenen Denominationen
eintrat, ehe die Einheit verwirklicht werden
konnte”. Wire die Einheit vorher verwirk-
licht worden, so hitte innerhalb einer ver-
einten Kirche gesund und fruchtbar werden
kénnen, was heute den 6kumenischen Dialog
verhindert (34). In dieser Situation ist ein
KompromiB8 ,zwischen der Schwerfilligkeit
und der Erstarrung auf offizieller Seite und
den kithnen VorstoBen ungestiimer Hoff-
nung” nicht mehr moglich (27). Entschei-
dend fiir die Zukunft ist die theologische
Reflexion aus der geschichtlichen Situation,
das politische Engagement fiir einen neuen
Sozialismus, der revolutionire Kampf und
der ,wilde Ukumenismus” (46—61). Die
verschiedenen Kirchen miissen sich bewuflt
werden, ,wie unbedeutend und nutzlos jede
Frage ist, die nur ihre eigene Zukunft be-
trifft” (61). Hier wiire m. E. allerdings zu
fragen, ob in Zukunft Okumenismus iiber-
haupt noch sinnvoll ist, wenn ,das Zugehen
auf eine wirkliche Einheit das Aufkommen
neuer und bedeutsamer Spaltungen bedeu-
tet” (64 u. 8.). Ein Okumenismus, der gegen-
iber Traditionen, Institution und Lehre eine
rundweg gleichgiiltige Haltung einnimmt und
der Einheit der Kirche die Einheit der Welt
entgegensetzt, wird in der Tat nicht viel

82

mehr als neue Spaltungen hervorbringen
konnen und gibt sich damit letztlich selber
auf. Denn ihm widerfihrt genau das, was er
der Institution als Erstarrung zum Vorwurf
macht: er begibt sich der Méglichkeit, sich
selber kritisch in Frage stellen zu lassen. —
In etwa mit derselben Problematik setzt
sich auch B. Hiring auseinander. Sein Refe-
rat ,Routine oder prophetische Konkretion”
ist stellenweise theologische Meditation und
bezieht deutlich, aber ohne Einseitigkeiten
Stellung. Besonders ansprechend wirken u. a.
die Ausfithrungen iiber den Sdkularkume-
nismus, {iber das Gebet, iiber Konversion
und Bekehrung und iiber den Pluralismus.

Insgesamt bietet das Biindchen dem kriti-
schen Leser einen kurzen, aber doch um-
fassenden Einblick in die okumenische Si-
tuation. Es diirfte sich deshalb auch als In-
formationsquelle fiir Referate, Arbeitskreise
usw. sehr empfehlen.

Miinsterschwarzach Edgar Friedmann

MORALTHEOLOGIE

TROXLER GEORG, Das Kirchengebot der
Sonntagsmefpflicht als moraltheologisches
Problem in Geschichte und Gegenwart. (Ar-
beiten zur praktischen Theologie hg. v. Pa-
storalinstitut der Univ. Freiburg/Schw.,
Bd. 2.) (265.) Universititsverlag Freiburg/
Schw. 1971. Kart. lam. sfr 30.—.

Unter den Forderungen der kirchlichen Dis-
ziplin betrifft das Kirchengebot der sonn-
und feiertiglichen Mitfeier des MeBopfers
jeden zum Vernunftgebrauch gelangten Ka-
tholiken am unmittelbarsten und hdufigsten.
Nach uralter Uberzeugung gilt die unent-
schuldigte Verletzung dieser Pflicht als
schwere Siinde. Ist dieses Kirchengebot in
seiner bisherigen Strenge auch in unserer
Zeit mit ijhrem gewandelten Liturgiever-
stindnis noch beizubehalten? Mit dieser
wichtigen Frage befaf8t sich der Autor dieser
interessanten Studie, indem er zunichst der
Herkunft und Verpflichtung der friihchrist-
lichen Herrentagsfeier nachgeht und dann
den Werdegang des Sonntagsgesetzes in der
konstantinisch-romischen Reichskirche sowie
in den germanischen Reichen des Westens
und schlieflich in der frithmittelalterlichen
westlichen Kirche untersucht. Ausfithrlich
kommt sodann die theologische Begriindung
durch die Scholastik und die volle Ausbil-
dung der schweren Sonntagsmefpflicht in
der Nachscholastik zur Sprache. Den Ab-
schlug bilden Ausfiihrungen iiber ,,Gottes-
dienst und personaler Glaube in der Neu-
zeit”. Seiner Ausrichtung nach stellt sich
das Werk Troxlers als ein resolutes Pld-
doyer zugunsten der Milderung der stren-
gen Verbindlichkeit der Teilnahme am
Sonn- und Feiertagsgottesdienst dar.



Das Eigenstindige der mit groflem Fleif8
unter Beriidksichtigung sehr weit geficherter
Literatur erstellten Arbeit liegt weniger in
der Erhebung der theologiegeschichtlichen
Fakten, die bereits friiher von anderer Seite
zusammengetragen worden waren, als in der
Wertung dieser Fakten im Sinne der ge-
nannten Zielsetzung. Interessant ist zweifel-
los die Tatsache, da weder in der Patristik
noch in der Hochscholastik die MeBpflicht
an Sonn- und Feiertagen als materia gravis
aufgefalt wurde, Erst in der Spatscholastik
zeigen sich Ansidtze in dieser Hinsicht. Der
erste bedeutendere Theologe, der die Schwer-
siindhaftigkeit der MefBversdumnis lehrte,
war der hl. Antonin von Florenz (gestorben
1459). Diese Auffassung setzte sich schon
bald allgemein durch, sie fand Eingang in
die Katechismen, wurde einhellig von den
Moraltheologen (mit Ausnahme Caramuels)
vertreten und in kirchenamtlichen rémischen
Verlautbarungen als selbstverstindlich hin-
gestellt. Unter diesen Umstidnden verschligt
es wenig (anders als der Autor zu meinen
scheint), daf sich die SonntagsmeBpflicht
(und dann noch ohne Hervorhebung des
Verpflichtungsgrades) formell als allgemei-
nes Gesetz der Lateinischen Kirche erstmals
im CIC c. 1248 findet. Immerhin handelt
es sich um ein mehr als 500 Jahre bestehen-
des Gewohnheitsrecht und eine entsprechend
gebildete Gewissensiiberzeugung der Hier-
archen und der Laien. — Die Wertung des
Sonntagsgottesdienstes als dffentlicher Gott
geschuldeter Kult wiirde ich trotz ihrer Ver-
wandtschaft mit heidnischen Anschauungen
im Rahmen der christlichen Schépfungs-
theologie positiver beurteilen, wie iiberhaupt
die Beriicksichtigung des Axioms ,Gratia
supponit naturam’ der Arbeit zugute ge-
kommen wire.

Bei der grundsétzlichen Frage, ob die Kirche
ilberhaupt berechtigt sei, ihre eigenen Ge-
setze den Gldubigen sub gravi, d. h. heils-
entscheidend, aufzuerlegen, kann man sich
fiir die verneinende Ansicht wohl nicht mit
dem Vf. auf Thomas v. Aquino berufen. Es
widerspricht historischem Einfithlungsver-
mogen, von moderner Mentalitit geprigte
restriktive Einstellungen dieser Art bei dem
mittelalterlichen Denker wiederfinden zu
wollen. Wire zu seiner Zeit bereits eine
allgemeine Uberzeugung vom schwer ver-
pflichtenden Charakter des Sonntagsgebotes
infolge Gewohnheitsrechtes oder positiver
Festsetzung vorhanden gewesen, wiirde Tho-
mas sicher keine andere Meinung gedufert
haben, wie er ja auch keine Bedenken tragt,
beim parallelen Fall des kirchlichen Fasten-
gebotes die Mbdglichkeit schwersiindhafter
Ubertretung (nicht nur im Falle der Geset-
zesverachtung) anzunehmen (S. th. II II
147, 3 ad 2).

Diese Ausstellungen mindern aber nicht den
Wert dieser verdienstvollen Untersuchung.

6*

Das umfangreich vom Vf. dargebotene hi-
storische Material und seine eigenen Stel-
lungnahmen regen dazu an, sich der Pro-
blematik der bisher geltenden kirchengesetz-
lichen Regelung der Sonntagsheiligung be-
wut zu werden.

AUER ALFONS, Autonome Moral und
christlicher Glaube. (204). Patmos, Diissel-
dorf 1971. Kart. lam. DM 19.80.

Wishrend man vor noch nicht allzu langer
Zeit fiir eine stirkere ,Theologisierung” der
christlichen Sittenlehre eintrat, macht sich
seit einigen Jahren im Zuge der Sikulari-
sierung des religisen Bereichs eine gegen-
ldufige Bewegung bemerkbar. Man stellt die
Frage nach dem Proprium der christlichen
Sittlichkeit und zeigt sich in wachsendem
MaBe geneigt, fiir den irdischen Pflichten~
kreis in inhaltlicher Hinsicht spezifisch christ-
liche Normen in Abrede zu stellen, wie ja
auch die Hl. Schrift ihre sittlichen Weisun-
gen des Ofteren einem bereits vorfindlichen
nichtjiidischen bzw. nichichristlichen Ethos
entnimmt. Im Grunde genommen handelt
es sich hierbei um keine neue Erkenntnis.
Man braucht sich ja nur daran zu erinnern,
welch hervorragenden Rang aus dem sitt-
lichen Naturgesetz abgeleitete Normen seit
Leli’er in der Moraltheologie eingenommen
aben.

Der bekannte Tiibinger Moraltheologe be-
faBt sich in seinem Werk in sehr griind-
licher Weise und gekonnter Diktion mit die-
ser Thematik. Seine auf zahlreiche zeitge-
ndssische AuBerungen zum Thema bezug-
nehmenden Ausfiihrungen zihlen zu dem
Bedeutendsten, was auf dem Gebiet der
Fundamentalmoral in der letzten Zeit zu
verzeichnen ist. Im AnschluB an die tra-
ditionelle Seinsethik sieht der Autor das
Wesen des Sittlichen, soweit es das Welt-
ethos betrifft, als das Ja zur Wirklichkeit, in
die der Mensch hineingestellt ist. Diese
Wirklichkeit ist auf Sinn und Ordnung hin
finalisiert, ihr eignet eine wesenhafte Ra-
tionalitit, die der Mensch zu durchschauen
vermag. Dabei wird er gewahr, daf8 ,eine
Spannung zwischen der tatsdchlichen, noch
unerfiillten Gestalt der Wirklichkeit und
ijhrer je besseren und schlieBlich ihrer voll-
endeten Gestalt” besteht (23). An dieser
Spannung zwischen Tatsichlichkeit und ge-
schichtlich erdffneter Mboglichkeit entziindet
sich die sittliche Verbindlichkeit: als dem
umgreifenden Ordnungsprinzip innerhalb des
Universums obliegt es dem Menschen, diese
Spannung zu mildern und die Wirklichkeit
der Entfaltung und Erfiillung niherzubringen.
So tritt dem Menschen ,,aus der Mitte seiner
eigenen Existenz der unabdingbare An-
spruch der ihm vorgegebenen Wirklichkeit
entgegen”. Da er ,ohne die ausdriickliche
Erkenntnis Gottes den Vollsinn seiner Exi-
stenz in der Welt und damit auch den ent-

83



