Das Eigenstindige der mit groflem Fleif8
unter Beriidksichtigung sehr weit geficherter
Literatur erstellten Arbeit liegt weniger in
der Erhebung der theologiegeschichtlichen
Fakten, die bereits friiher von anderer Seite
zusammengetragen worden waren, als in der
Wertung dieser Fakten im Sinne der ge-
nannten Zielsetzung. Interessant ist zweifel-
los die Tatsache, da weder in der Patristik
noch in der Hochscholastik die MeBpflicht
an Sonn- und Feiertagen als materia gravis
aufgefalt wurde, Erst in der Spatscholastik
zeigen sich Ansidtze in dieser Hinsicht. Der
erste bedeutendere Theologe, der die Schwer-
siindhaftigkeit der MefBversdumnis lehrte,
war der hl. Antonin von Florenz (gestorben
1459). Diese Auffassung setzte sich schon
bald allgemein durch, sie fand Eingang in
die Katechismen, wurde einhellig von den
Moraltheologen (mit Ausnahme Caramuels)
vertreten und in kirchenamtlichen rémischen
Verlautbarungen als selbstverstindlich hin-
gestellt. Unter diesen Umstidnden verschligt
es wenig (anders als der Autor zu meinen
scheint), daf sich die SonntagsmeBpflicht
(und dann noch ohne Hervorhebung des
Verpflichtungsgrades) formell als allgemei-
nes Gesetz der Lateinischen Kirche erstmals
im CIC c. 1248 findet. Immerhin handelt
es sich um ein mehr als 500 Jahre bestehen-
des Gewohnheitsrecht und eine entsprechend
gebildete Gewissensiiberzeugung der Hier-
archen und der Laien. — Die Wertung des
Sonntagsgottesdienstes als dffentlicher Gott
geschuldeter Kult wiirde ich trotz ihrer Ver-
wandtschaft mit heidnischen Anschauungen
im Rahmen der christlichen Schépfungs-
theologie positiver beurteilen, wie iiberhaupt
die Beriicksichtigung des Axioms ,Gratia
supponit naturam’ der Arbeit zugute ge-
kommen wire.

Bei der grundsétzlichen Frage, ob die Kirche
ilberhaupt berechtigt sei, ihre eigenen Ge-
setze den Gldubigen sub gravi, d. h. heils-
entscheidend, aufzuerlegen, kann man sich
fiir die verneinende Ansicht wohl nicht mit
dem Vf. auf Thomas v. Aquino berufen. Es
widerspricht historischem Einfithlungsver-
mogen, von moderner Mentalitit geprigte
restriktive Einstellungen dieser Art bei dem
mittelalterlichen Denker wiederfinden zu
wollen. Wire zu seiner Zeit bereits eine
allgemeine Uberzeugung vom schwer ver-
pflichtenden Charakter des Sonntagsgebotes
infolge Gewohnheitsrechtes oder positiver
Festsetzung vorhanden gewesen, wiirde Tho-
mas sicher keine andere Meinung gedufert
haben, wie er ja auch keine Bedenken tragt,
beim parallelen Fall des kirchlichen Fasten-
gebotes die Mbdglichkeit schwersiindhafter
Ubertretung (nicht nur im Falle der Geset-
zesverachtung) anzunehmen (S. th. II II
147, 3 ad 2).

Diese Ausstellungen mindern aber nicht den
Wert dieser verdienstvollen Untersuchung.

6*

Das umfangreich vom Vf. dargebotene hi-
storische Material und seine eigenen Stel-
lungnahmen regen dazu an, sich der Pro-
blematik der bisher geltenden kirchengesetz-
lichen Regelung der Sonntagsheiligung be-
wut zu werden.

AUER ALFONS, Autonome Moral und
christlicher Glaube. (204). Patmos, Diissel-
dorf 1971. Kart. lam. DM 19.80.

Wishrend man vor noch nicht allzu langer
Zeit fiir eine stirkere ,Theologisierung” der
christlichen Sittenlehre eintrat, macht sich
seit einigen Jahren im Zuge der Sikulari-
sierung des religisen Bereichs eine gegen-
ldufige Bewegung bemerkbar. Man stellt die
Frage nach dem Proprium der christlichen
Sittlichkeit und zeigt sich in wachsendem
MaBe geneigt, fiir den irdischen Pflichten~
kreis in inhaltlicher Hinsicht spezifisch christ-
liche Normen in Abrede zu stellen, wie ja
auch die Hl. Schrift ihre sittlichen Weisun-
gen des Ofteren einem bereits vorfindlichen
nichtjiidischen bzw. nichichristlichen Ethos
entnimmt. Im Grunde genommen handelt
es sich hierbei um keine neue Erkenntnis.
Man braucht sich ja nur daran zu erinnern,
welch hervorragenden Rang aus dem sitt-
lichen Naturgesetz abgeleitete Normen seit
Leli’er in der Moraltheologie eingenommen
aben.

Der bekannte Tiibinger Moraltheologe be-
faBt sich in seinem Werk in sehr griind-
licher Weise und gekonnter Diktion mit die-
ser Thematik. Seine auf zahlreiche zeitge-
ndssische AuBerungen zum Thema bezug-
nehmenden Ausfiihrungen zihlen zu dem
Bedeutendsten, was auf dem Gebiet der
Fundamentalmoral in der letzten Zeit zu
verzeichnen ist. Im AnschluB an die tra-
ditionelle Seinsethik sieht der Autor das
Wesen des Sittlichen, soweit es das Welt-
ethos betrifft, als das Ja zur Wirklichkeit, in
die der Mensch hineingestellt ist. Diese
Wirklichkeit ist auf Sinn und Ordnung hin
finalisiert, ihr eignet eine wesenhafte Ra-
tionalitit, die der Mensch zu durchschauen
vermag. Dabei wird er gewahr, daf8 ,eine
Spannung zwischen der tatsdchlichen, noch
unerfiillten Gestalt der Wirklichkeit und
ijhrer je besseren und schlieBlich ihrer voll-
endeten Gestalt” besteht (23). An dieser
Spannung zwischen Tatsichlichkeit und ge-
schichtlich erdffneter Mboglichkeit entziindet
sich die sittliche Verbindlichkeit: als dem
umgreifenden Ordnungsprinzip innerhalb des
Universums obliegt es dem Menschen, diese
Spannung zu mildern und die Wirklichkeit
der Entfaltung und Erfiillung niherzubringen.
So tritt dem Menschen ,,aus der Mitte seiner
eigenen Existenz der unabdingbare An-
spruch der ihm vorgegebenen Wirklichkeit
entgegen”. Da er ,ohne die ausdriickliche
Erkenntnis Gottes den Vollsinn seiner Exi-
stenz in der Welt und damit auch den ent-

83



scheidenden Kern des Sittlichen” zu verstehen
vermag (30), kann nach Auer auch der Theo-
loge ohne Bedenken von der Autonomie des
Sittlichen sprechen.

Die Hauptschwierigkeit bei solchen Uberle-
gungen liegt zweifellos in der ausreichenden
Begriindung des unbedingten Verpflich-
tungscharakters des Sittlichen. Diesem
Punkt hitte der Autor noch groBere Auf-
merksamkeit schenken Lkonnen, wobei die
Beriicksichtigung &lterer einschligiger Lite-
ratur (Cathrein, Gutberlet, Schuster und be-
sonders auch des Gedankenaustausches zwi-
schen Aug. Messer und M. Pribilla iiber
Gotteserkenntnis und Sittlichkeit [Stuttgart
1924]) von Nutzen gewesen wire.

Dankbar begriiBt man es, daB der Vf. in
einem besonderen Kapitel die das Weltethos
in der Hl. Schrift betreffenden Ergebnisse
moderner atl und ntl Exegese ausfiihrlich
darstellt und dabei sich besonders mit dem
neuen Sinnhorizont des von Jesus verkiin-
deten Ethos und mit der christlichen Moti-
vation des Handelns bei Paulus beschiiftigt.
Nach einem Exkurs ,Modelle aus der Ge-
schichte der Moraltheologie” folgen im
SchluBkapitel bedenkenswerte Erwagungen
iiber das Weltethos in der lehramtlichen
Praxis der Kirche und in der moraltheologi-
schen Reflexion. Wie schon in fritheren Ver-
offentlichungen sieht Auer die Funktion des
kirchlichen Lehramts und der Moraltheologie
bei der Statuierung weltethischer Weisungen
auf der Linie einer integrierenden, stimulie-
renden und kritisierenden EinfluBnahme.
Beiden Instanzen bleiben also auch bei die-
ser Auffassung des Sittlichen wesentliche
Aufgaben zugewiesen.

Wenn auch mit diesem Werk zu den darin
angeschnittenen Fragen noch nicht das letzte
Wort gesprochen ist, so kann doch niemand,
der sich mit moraltheologischer Grundlagen-
forschung befaft, an den fundierten Awus-
fithrungen Auers voriibergehen.

INHOFFEN PETER, Der Bischof und sein
Helferkreis nach dem Zweiten Vatikanischen
Konzil. (179.) Bernward-V., Hildesheim 1971.
Brosch. DM 42—,

Diese Doktordissertation der Univ. Freiburg
i. B. (im Fach ,Christl. Gesellschaftslehre”)
befaflt sich, von dem durch das II. Vatikanum
inaugurierten Aggiornamento der Kirche aus-
gehend, mit der ,Neuordnung der Dibzesan-
kurie fiir die Ausiilbung des Apostolates”
(Untertitel). Am Anfang stehen Erwigungen
iiber Person und Amt des Bischofs, wobei
sich der Vf. neben dem Aufweis der neuen
theologischen Sichtweise auch eingehend mit
dem Status und der Rolle der Bischdfe in
der BRD beschiiftigt. Des weiteren erfihrt
das dreigestaltige Amt des Bischofs eine
sorgfilltige Erdrterung. Das II. Kap. wendet
sich der Teilkirche als Sozialgebilde und
dem ihr angemessenen Fithrungsstil zu und

84

vergleicht sie mit anderen organisatorischen
Strukturen. Im SchluBkapitel geht es um die
Mitarbeiter des Bischofs: das Generalvika-
riat, das Seelsorgeamt und die beratenden
Gremien.

Unter Beriicksichtigung der maBgeblichen Li-
teratur (auch aus dem soziologischen Bereich)
hat sich der Autor in seiner gut dokumen-
tierten Studie mit groBem Fleif8 bemiiht, Aus-
sagen des II. Vatikanums und tiberhaupt der
modernen Ekklesiologie in Hinblik auf die
konkrete Verwirklichung des bischéflichen
Hirtenamtes in der Didzesanverwaltung
fruchtbar zu machen. Angesichts der bevor-
stehenden Gesamtsynoden in manchen Lin-
dern, die sich mit diesem Thema ja eben-
falls intensiv zu befassen haben, wird die
gktualitiit dieser Untersuchung unterstri-

en.

VELLAY PIERRE, Le vécu de l'avortement.
(174.) Editions Universitaires, Paris 1972.
Kart. lam. F 15.50.

Ein franzdsischer Gynikologe tritt in diesem
Buch fiir eine weitgehende Freigabe der Ab-
treibung ein. Er liBt sich dabei zweifellos
von edlen Motiven leiten, vor allem von dem
Willen, in Bedringnis befindlichen Miittern
zu helfen. Seine Argumentation ist aber nicht
ausreichend, da sie das Lebensrecht des Fotus
véllig auer acht 1i8t. Bei dem Eintreten fiir
die Zuldssigkeit der eugenischen Indikation
entgeht auch er nicht dem Dilemma, da
sich dann konsequenterweise das Recht er-
geben wiirde, auch nach der Geburt unheilbar
kranke Kinder oder spiter solche Erwach-
sene zu tdten. Wenn man daher die den
Ausfithrungen des Vf. zugrunde liegende
Tendenz nicht bejahen kann, ist sein Buch
dennoch von Wert wegen der zahlreichen
darin  mitgeteilten Erlebnisberichte von
Frauen in den verschiedensten Verhiltnissen,
die eine Abtreibung haben vornehmen lassen.
Es bestiitigt sich hier, wie in der Mehrheit
der Fille die weibliche Psyche durch diesen
Eingriff zutiefst betroffen wird.

Graz Richard Bruch

JAGER ALOIS/NISSEL WALTER, Familien-
planung aber wie? (124.) Herold, Wien 1972.
Pappband S 48.—.

Die im Biichlein enthaltenen brauchbaren In-
formationen des Arztes sind in einen wohl-
durchdachten Aufbau hineingestellt: Verant-
wortbare Kinderzahl — Empfingnisregelung
— Bewertung der verschiedenen Methoden
nach Prinzipien (90 ff), die fiir die Zeitwahl
maBgeschneidert sind — die Enzyklika ,Hu-
manae vitae” trifft genau die richtige Lo-

sung.
Zielstrebig wird die Schluffolgerung (93 f)
angesteuert: Verpflichtendes Leitbild ist die
Zeitwahl. ,Sich aus Bequemlichkeit und
Scheu vor der Anstrengung, die normaler-
weise damit verbunden ist, diesem Leitbild



