begegnen und unsere Zeit bestehen, indem
wir das einfach wollen. Dazu gehort die
regelmiBige Einiibung von Entspannung,
Sammlung, Besinnung und Meditation...
Der Weg zur Entspannung ist die richtige
Atmung” (11 £).

Die Hinfithrung zur Meditation wird an
einigen Beispielen von Symbol- und Natur-
meditationen verdeutlicht. Dabei wird nicht
einer dstlichen Versenkung oder einem Krei-
sen-um-sich-selbst das Wort geredet. Es geht
ja um die Bewiltigung der Gegenwart und
Zukunft, wozu wir die Meditation der Offen-
barung brauchen. ,Die Heilsoffenbarung zu
bedenken, sie betrachtend in uns hereinzu-
nehmen und uns einzuprigen, ihre vom Ur-
beginn in Bild und Wort in die Schépfung
und uns eingesenkten Wahrheiten zu be-
freien und heraufzuholen sind unser letztes
Ziel” (52).

Das Biichlein kann viele Anregungen geben.
Sie durchzufiihren und durchzuhalten, wird
nicht ohne immer neue Willensanstrengung
gehen.

SCHURMANN HEINZ, Der Geist macht le-
bendig. Hilfen fiir Betrachtung und Gebet
(163.). Herder, Freiburg 1972. Snolin DM 8.80.

In diesem Biichlein werden uns Betrachtun-
gen aus dem Johannesevangelium vorgelegt.
Das Anliegen des Buches bringt Vf. in den
Vorbemerkungen gut zum Ausdruck: ,Sie
(die Betrachtungsvorlagen) standen urspriing-
lich im Kontext ,Geistlicher Ubungen’, also
in einem ganz bestimmten Fragehorizont.
Wird ja die Schrift iiberhaupt nur als er-
lduterte und gepredigte zur viva vox evan-
gelii, Schriftperikopen werden nicht schon als
,exegesierte’, das heiffit als textlich bedachte,
ansprechend, sondern erst, wenn sie einer-
seits aus einem hermeneutischen Verstehens-
horizont befragt werden, wenn sie anderer-
seits diesen mitgebrachten Verstehenshori-
zont von der in ihnen bezeugten ,Sache’
her in Frage stellen und iiberwiltigen diir-
fen ... Der vorgegebene Verstehenshorizont
in den Exerzitientagen war niherhin die
Christusbegegnung, in die der hl. Ignatius
gnadenhaft gefithrt wurde und in die er
mit Hilfe des Exerzitienbuches hinein-
nehmen will. Sie waren also eingebettet
in ein Begegnungsgeschehen, in dem der
Exerzitant sich immer tiefer hineinheben
ldB8t in die Liebe Gottes, die ihm in Jesus
begegnet: die ihn herausholt aus aller Siinde
und siindigen Eigengerechtigkeit (I.), die
dann in der glidubigen Erfahrung der erlang-
ten Vergebung die Grofmut wedt zu un-
bedingter dienender Nadhfolge (II.) bis zum
Magis’ der Kreuzesnachfolge (IIL.) und zur
Liebeseinigung mit dem Vater Jesu Christi
in der Begegnung mit dem Auferstandenen
(IV.).” (5—7).

Der Name Heinz Schiirmann biirgt fiir Qua-
litit. Wie weit der Leser von vorgelegten

92

Betrachtungen erfaft wird, hingt von dem
Verstehenshorizont ab, den er mitbringt.

FOLLIET JOSEPH, Der Friede des Herzens.
(159.) Ars sacra, Miinchen 1972. Kart. lam.
DM 9.40.

Die Sehnsucht nach Frieden ist grof. Es ist
gut, dal es eine Friedensforschung gibt und
daf8 immer mehr das allgemeine Weltgewis-
sen die Friedensbrecher verurteilt. Dabei darf
nicht iibersehen werden, da der Friede in
der kleinen und groBen Gemeinschaft der
Menschen auch auf dem Frieden des Herzens
aufbaut. Wer mit sich selbst nicht im Frieden
ist, sich selbst nicht mag, kann auch mit den
anderen nicht in Frieden leben. Dieses Buch
méchte Hilfen fiir den Frieden des Herzens
bieten. Das Anliegen ist berechtigt, ob aber
der Stil des Buches uns anspricht, ist die
Frage. Vielleicht entspricht es mehr franzdsi-
scher Mentalitiit, wenn es etwa heif3t:

,Herr, getreuer Hirte, ich bin nur eines
Deiner Schafe,

das erbdrmlichste, das widerspenstigste.

Wie oft habe ich mich in der Wiiste verlaufen.
In den Einéden, wo Hunger, Durst

und bdse Geister herrschen,

wo wilde Tiere umherschleichen,

wo Skorpion und Natter

unter den Steinen auf der Lauer liegen.

...O Lamm, mein Bruder auf den Weiden
dieser Welt

und des Himmels” (8).

Die vielen heilsamen Ermahnungen und Rat-
schlige wirken ermiidend und werden den
Leserkreis auf bestimmte Gruppen ein-
schrinken.
Linz Eduard Rothlin
PILZ JOSEF A., Grenzginger. Meditationen.
(49.) Echter, Wiirzburg 1972. DM 3.80.

Mit seinen zu prignanten Texten verdichte-
ten Meditationen wagt sich P. tatsichlich in
Grenzland vor: in dialogischer Anrede wird
Gott beim Wort genommen, Ereignis und
Sprache auf seine verborgene Gegenwart hin
abgehorcht. Wer so konkret in seinem Leben
nach Gott Ausschau hilt, wird umso stirker
seine Unauffindbarkeit erfahren (,Meine
Augen haben sich wund gesehen”, S. 33),
wie unsere tiefe Verwiesenheit auf ihn er-
ahnen (,Warum suche ich dich so?” S. 7).
Mehr als jedes andere menschliche Miihen
kommt solche Gottsuche an ihre Grenze, wo
im unverhofften Beschenktwerden Gnade er-
fahren wird (,Ein Leben lang arbeitest du
um eine Musterplantage zu errichten. ... Nun
bist du am Ende. Irgend jemand pflanzt
Veilchen in den Spalten.” S. 21). Um fiir
diese neue Dimension unseres Lebens wach
zu werden, bedarf es allerdings der Einkehr
(,,Geh von den Menschen. Schweige.” S. 27),
des Meditierens, in das manche Texte den
Leser wie von selbst einfiihren (z. B. ,Irgend-



