dem theologischen Publikationszwang eine
zunehmende Abstinenz im Erwerben die
groBere Weisheit diinkt.

Eine kurze Vorstellung des alten ,Neuner-
Roos” in neuer Gestalt ist zur Empfehlung
wohl nicht unerwiinscht. Der ersten Auflage
1938 durch Neuner und Roos standen keine
Geringeren als Karl Rahner und Alfred Delp
fordernd zur Seite. Die wichtigsten Urkun-
den iiber den katholischen Glauben in deut-
scher Sprache wollten weitere Kreise an diese
Quellen des katholischen Glaubens heran-
fithren; fiir den engen Kreis der Theologen
war lingst der Denzinger vorhanden. Seit
der 2. Auflage hatte Karl Rahner unter stin-
digen Verbesserungen (insbesondere in der
fiinften 1957) die Herausgabe iibernommen.
Wie die 32. Auflage des Denzinger 1963
durch Adolf Schénmetzer eine véllige Neu-
bearbeitung darstellt, so auch die 8. Auflage
des Neuner-Roos 1971 durch Karl-Heinz We-
ger. Die wichtigsten jiingeren Aussagen des
kirchlichen Lehramtes waren einzuarbeiten,
vor allem die des II. Vatikanums, aber auch
einige &ltere Texte. Eine Neunumerierung
war notig geworden; die Vergleichsméglich-
keit zur 1. bis 7. Auflage besteht. Auf die
parallelen Texte im DS durch Angabe der
Kennzahlen ist verwiesen.

Der besondere Vorzug des Buches ist die
vielfache Einbettung der Texte. Einmal in den
sachlichen Zusammenhang der einzelnen Ka-
pitel (Offenbarung und Glaube, Uberliefe-
rung und Schrift, Jesus Christus, Gott der
Eine und Dreieine, die Schépfung, die Erb-
siinde, die Kirche, die Sakramente, die
Gnade, die Letzten Dinge, Glaubensbekennt-
nisse — die heilsgeschichtliche und christo-
zentrische Abfolge ist deutlich) und inner-
halb ihrer in die zeitliche Abfolge. Herme-
neutisch bedeutsam ist ferner die Einbettung
durch Einfithrungen sowohl der einzelnen
Texte in den geschichtlichen Kontext als auch
der Kapitel in einen gréferen Verstehens-
horizont.

Sachkundige Vorschlidge fiir die weitere Ge-
staltung wurden bereits gemacht, z. B. von
J. Weismayer in der Zeit im Buch 26 (1972)
73. Zu {iberlegen wire aufs neue, ob nicht
doch auch Texte der Moral und der Spiri-
tualitit aufgenommen werden sollten, da ja
der Ruf zum Glauben eine Provokation zur
Tat ist, in Liebe energisch zu werden
(Gal 5, 6).

Das Buch ist nicht nur ein Repertorium, son-
dern auch ein Repetitorium der Theologie.
Es iibt ins geschichtliche Denken ein und
erleichtert die Aufgabe, nach dem normieren-
den Licht zuriikzufragen, aus dem heraus
das eine Evangelium lehramtlich in vielen
Worten in der Begegnung mit vielen Epo-
chen entfaltet und bewahrt wurde. Man
mache einen Versuch etwa mit dem Abschnitt
iiber den allgemeinen Heilswillen Gottes
(233—243)! Der neue Neuner-Roos vermag
demnach auch ein brauchbarer Beitrag Ffiir

den Aufbau einer Dogmatik zu sein, wie sie
im Art. 16 des Dekretes ,Optatam totius”

verlangt wird.
Linz Johannes Singer
MORALTHEOLOGIE

GAULY HERIBERT, Wissen um Schuld. Die
Bedeutung der nachtridentinischen Lehre
tiber die subjektiven Bedingungen der Tod-
siinde fiir die Pastoraltheologie. (192.)
Griinewald, Mainz 1972. Kart. DM 34.—,

Im Gefolge der theologischen Neubesinnung
muflte sich das Interesse verstindlicherweise
auch dem Wesen der Siinde zuwenden. Die
vorliegende von H. Fledkenstein (Wiirzburg)
angeregte Habilitationsschrift befa8t sich mit
dem erkenntnismiiBigen Faktor der subjek-
tiven Bedingungen der Todsiinde: was muf
in das Licht des menschlichen BewuStseins
treten, damit von einer solchen Siinde die
Rede sein kann, die eine radikale Trennung
zwischen Gott und Mensch bewirkt? Da dies-
beziigliche Erdrterungen in der nachtridenti-
nischen Moraltheologie des 16. und 17. Jhs.
besonders zur Entfaltung kamen und die
Siindenlehre der Folgezeit beeinfluften, kon-
zentriert der Autor seine historische Unter-
suchung auf diese Zeitepoche, wobei es ihm
weniger auf die Beriicksichtigung simtlicher
damals vorgetragenen Thesen ankommt,
»sondern um die Darstellung der Leitlinien,
die in jener Zeitspanne die theologische
Lehre iiber die subjektiven Bedingungen der
Siinde durchzogen” (77).

Im ersten, einleitenden Teil referiert der
Autor iiber die pastoralen, hamartologischen
und anthropologischen Voraussetzungen, von
denen die nachtridentinischen Theologen bei
jhren in Rede stehenden Darlegungen aus-
gingen. Im zweiten, nur knapp 100 Seiten
umfassenden Teil kommen an Hand signi-
fikanter Quellentexte die beiden Ansichten
zur Sprache, die in der damaligen Zeit und
dariiber hinaus in bezug auf die zum Be-
gehen einer Todsiinde erforderliche Aufmerk-
samkeit das Feld beherrschten: die eine, vor-
nehmlich bei Jesuitentheologen sich findende,
betont die Notwendigkeit eines aktuellen
Schuldbewufltseins (zum mindesten einer
Vermutung, es konne sich um eine schwer-
wiegende Verletzung der sittlichen Ordnung
handeln), wihrend die andere, vorwiegend
von dem Jansenismus nahestehenden Theo-
logen und von Probabilioristen aus dem Do-
minikanerorden vertretene Meinung eine
prisumierte Verantwortlichkeit fiir ein
schuldhaftes Nichterkennen der schwerwie-
genden sittlichen Erheblichkeit der betref-
fenden Handlung bzw. ihrer Folgen bereits
fiir ausreichend hilt. Die Arbeit schliet im
dritten Teil mit einer kritischen Wiirdigung
des erhobenen lehrgeschichtlichen Materials
und mit der Darlegung der pastoralen Kon-

193



sequenzen fiir eine moderne Lehre von der
Siinde.

Die Untersuchungen des Vf. vermitteln einen
interessanten Einblick in die Art und Weise,
wie Theologen in den ersten neuzeitlichen
Jahrhunderten mit dem Problem der Siin-
denschuld fertig zu werden suchten. Er hat
sich mit historischem Einfiihlungsvermégen
bemiiht, die herangezogenen Quellentexte
aus der geistigen Situation ihrer Entste-
hungszeit verstindlich zu machen. Methodisch
wire es jedoch m. E. besser gewesen, von den
das Thema beriihrenden Aussagen der gin-
gigen Moralwerke des 19. und 20. Jhs. aus-
zugehen, von deren Standpunkt man jetzt
kaum etwas erfihrt, die dann in ihrer lehr-
miBigen Abhingigkeit von den Theologen
der Vorzeit hitten untersucht werden miis-
sen. Es hiitte sich dann herausgestellt, daf8
die strengere Ansicht von der bereits aus-
reichenden prisumierten Verantwortlichkeit
spitestens seit Alfons v. Liguori — der sie
ablehnte — keinen wesentlichen Einflu auf
die Folgezeit mehr ausiibte. Im iibrigen wire
trotz der gewollten Beschrinkung auf die
Leitideen eine ausfiihrlichere Behandlung des
geschichtlichen Stoffes angebracht gewesen.
MaBgebliche Autoren des 17. Jhs. (leider
auch die Salmantizenser) sind von G. unbe-
riicksichtigt geblieben wie auch die Moral-
theologen des 18. Jhs., obwohl sie (vor allem
Henricus a S. Ignatio, Concina und Patuzzi)
zum Thema manches zu sagen gehabt hiitten.
Bei der lehrgeschichtlichen Behandlung eines
von Haus aus moraltheologischen Themas
sollte die ,pastorale Zielsetzung” nicht als
Alibi dienen, es an der erforderlichen Griind-
lichkeit der Darstellung fehlen zu lassen.
So kann diese Studie unbeschadet ihrer posi-
tiven Seiten nicht als erschdpfendes Aus-
kunftswerk iiber das fragliche Thema gelten.
Eine intensivere, auch die von G. unberiick-
sichtigt gebliebenen Autoren und Zeitrdume
in Betracht ziehende Bearbeitung dieses fiir
die Geschichte der Moraltheologie wichtigen
Gegenstandes wire wiinschenswert.

In seinen SchluBausfithrungen bekennt sich
Vf. zu der heute, wie er meint, allgemeinen
Uberzeugung, ,da eine Siinde, die von Gott
trennt, nur dann geschieht, wenn ein Mensch
in personaler Freiheit eine radikale, totale
und definitive Entscheidung gegen Gott
trifft”” (174). Wenn man jedoch einen Blidk in
die Geschichte wirft, kann man sich der Er-
kenntnis nicht verschlieBen, daf diese Auf-
fassung von der Todsiinde weder in der
HI. Schrift noch in der Uberlieferung, wie sie
uns in der Patristik, in der Scholastik und
in der nachtridentinischen Theologie entge-
gentritt, zu finden ist. Sie stellt vielmehr
ein absolutes Novum dar. Wenn man sich
auch frither zweifellos das Vollbringen einer
solchen Siinde zu einfach vorstellte, so diirfte
man mit dem anderen Extrem, das die sub-
jektiven Anforderungen an eine Todsiinde
so hochschraubt, daf man sich kaum vorstel-

194

len kann, wie ein Durchschnittschrist ohne
besondere iibernatiirliche Beistandsgnade zu
solchem Fehlverhalten fihig sein soll, auch
nicht das Richtige treffen. Sich um eine be-
friedigende Klirung dieses schwierigen Pro-
blems zu bemiihen, bleibt der moraltheolo-
gischen Forschung weiterhin aufgegeben.

Graz Richard Bruch

ERNST WILHELM (Hg.), Moraltheologische
Probleme in der Diskussion. (279.)
St.-Benno-V., Leipzig 1972, Ln,

Der Erfurter Moraltheologe hat in diesem
Band vierzehn Beitriige zu aktuellen moral-
theologischen Themen, die alle schon anders-
wo erschienen waren, zusammengestellt und
so verfiigbar gemacht.

Die Beitrige befassen sich mit der Er-
neuerung der Moraltheologie (J. G. Ziegler,
C. van Ouwerkerk), mit ihrem Verhiltnis
zur HI. Sdhrift (J. Kraus, J. Blank, W. Ker-
ber), mit der Geschichtlichkeit der Moral
(A. Grabner-Haider, A. Auwuer); mit den
Grundfragen Naturgesetz und Naturredht (B.
Sdhiiller, K. Demmer), Gewissen und Gewis-
sensbildung (J. Griindel, I. Schlauri), Siinde
und Siindenerfahrung (K. Demmer); mit
Grundthesen zur Ehe (J. Ratzinger) und
Ube)rlegungen zur drztlichen Ethik (H. Pom-
pey).

Wie sich von vornherein erwarten 148t, be-
rithren die Vf. eine Menge offener Fragen,
und nicht gerade die leichtesten. Dariiber
in einer kurzen Besprechung umfassend zu
informieren oder gar die Diskussion wei-
terzufithren, erscheint als ein Ding der Un-
mdoglichkeit. Beispielshalber seien einige Ein-
zelheiten erwihnt: Ziegler 148t recht gut er-
kennen, welche Impulse in der Moraltheolo-
gie besonders seit dem II. Vatikanum wirk-
sam sind, Blank versucht, das ntl Ethos
durch den Begriff des ethischen Modells ver-
stindlich zu machen, scheint aber noch nicht
zu letzter Klarheit gelangt zu sein. Schiiller
versteht es, die Bedeutung der vielumstrit-
tenen Lex naturalis fiir die christliche Sitt-
lichkeit aufzuzeigen. Ratzinger bietet vier
Thesen zur Theologie der Ehe, die gerade
zur heutigen Auseinandersetzung iiber Los-
lichkeit und UnlSslichkeit von Ehen und zur
Gestaltung des Ehelebens wertvolle Hilfen
bieten. Im Ringen um ethische Normen fiir
den Arzt, wie Pompey es darstellt, wird gut
sichtbar, mit welchen Problemen es die christ-
liche Sittlichkeit zu tun hat, wenn sie sich
auf bestinmte Lebensbereiche hin konkreti-
sieren soll.

Diese Andeutungen mogen geniigen. Im
iibrigen muf} die kritische Beschiiftigung mit
den Beitrigen dem Leser iiberlassen bleiben.
Wien Karl Hérmann

ERNST WILHELM, Gott und Mensch am
Vorabend der Reformation. Eine Untersu-
chung zur Moralphilosophie und -theologie

([



