sequenzen fiir eine moderne Lehre von der
Siinde.

Die Untersuchungen des Vf. vermitteln einen
interessanten Einblick in die Art und Weise,
wie Theologen in den ersten neuzeitlichen
Jahrhunderten mit dem Problem der Siin-
denschuld fertig zu werden suchten. Er hat
sich mit historischem Einfiihlungsvermégen
bemiiht, die herangezogenen Quellentexte
aus der geistigen Situation ihrer Entste-
hungszeit verstindlich zu machen. Methodisch
wire es jedoch m. E. besser gewesen, von den
das Thema beriihrenden Aussagen der gin-
gigen Moralwerke des 19. und 20. Jhs. aus-
zugehen, von deren Standpunkt man jetzt
kaum etwas erfihrt, die dann in ihrer lehr-
miBigen Abhingigkeit von den Theologen
der Vorzeit hitten untersucht werden miis-
sen. Es hiitte sich dann herausgestellt, daf8
die strengere Ansicht von der bereits aus-
reichenden prisumierten Verantwortlichkeit
spitestens seit Alfons v. Liguori — der sie
ablehnte — keinen wesentlichen Einflu auf
die Folgezeit mehr ausiibte. Im iibrigen wire
trotz der gewollten Beschrinkung auf die
Leitideen eine ausfiihrlichere Behandlung des
geschichtlichen Stoffes angebracht gewesen.
MaBgebliche Autoren des 17. Jhs. (leider
auch die Salmantizenser) sind von G. unbe-
riicksichtigt geblieben wie auch die Moral-
theologen des 18. Jhs., obwohl sie (vor allem
Henricus a S. Ignatio, Concina und Patuzzi)
zum Thema manches zu sagen gehabt hiitten.
Bei der lehrgeschichtlichen Behandlung eines
von Haus aus moraltheologischen Themas
sollte die ,pastorale Zielsetzung” nicht als
Alibi dienen, es an der erforderlichen Griind-
lichkeit der Darstellung fehlen zu lassen.
So kann diese Studie unbeschadet ihrer posi-
tiven Seiten nicht als erschdpfendes Aus-
kunftswerk iiber das fragliche Thema gelten.
Eine intensivere, auch die von G. unberiick-
sichtigt gebliebenen Autoren und Zeitrdume
in Betracht ziehende Bearbeitung dieses fiir
die Geschichte der Moraltheologie wichtigen
Gegenstandes wire wiinschenswert.

In seinen SchluBausfithrungen bekennt sich
Vf. zu der heute, wie er meint, allgemeinen
Uberzeugung, ,da eine Siinde, die von Gott
trennt, nur dann geschieht, wenn ein Mensch
in personaler Freiheit eine radikale, totale
und definitive Entscheidung gegen Gott
trifft”” (174). Wenn man jedoch einen Blidk in
die Geschichte wirft, kann man sich der Er-
kenntnis nicht verschlieBen, daf diese Auf-
fassung von der Todsiinde weder in der
HI. Schrift noch in der Uberlieferung, wie sie
uns in der Patristik, in der Scholastik und
in der nachtridentinischen Theologie entge-
gentritt, zu finden ist. Sie stellt vielmehr
ein absolutes Novum dar. Wenn man sich
auch frither zweifellos das Vollbringen einer
solchen Siinde zu einfach vorstellte, so diirfte
man mit dem anderen Extrem, das die sub-
jektiven Anforderungen an eine Todsiinde
so hochschraubt, daf man sich kaum vorstel-

194

len kann, wie ein Durchschnittschrist ohne
besondere iibernatiirliche Beistandsgnade zu
solchem Fehlverhalten fihig sein soll, auch
nicht das Richtige treffen. Sich um eine be-
friedigende Klirung dieses schwierigen Pro-
blems zu bemiihen, bleibt der moraltheolo-
gischen Forschung weiterhin aufgegeben.

Graz Richard Bruch

ERNST WILHELM (Hg.), Moraltheologische
Probleme in der Diskussion. (279.)
St.-Benno-V., Leipzig 1972, Ln,

Der Erfurter Moraltheologe hat in diesem
Band vierzehn Beitriige zu aktuellen moral-
theologischen Themen, die alle schon anders-
wo erschienen waren, zusammengestellt und
so verfiigbar gemacht.

Die Beitrige befassen sich mit der Er-
neuerung der Moraltheologie (J. G. Ziegler,
C. van Ouwerkerk), mit ihrem Verhiltnis
zur HI. Sdhrift (J. Kraus, J. Blank, W. Ker-
ber), mit der Geschichtlichkeit der Moral
(A. Grabner-Haider, A. Auwuer); mit den
Grundfragen Naturgesetz und Naturredht (B.
Sdhiiller, K. Demmer), Gewissen und Gewis-
sensbildung (J. Griindel, I. Schlauri), Siinde
und Siindenerfahrung (K. Demmer); mit
Grundthesen zur Ehe (J. Ratzinger) und
Ube)rlegungen zur drztlichen Ethik (H. Pom-
pey).

Wie sich von vornherein erwarten 148t, be-
rithren die Vf. eine Menge offener Fragen,
und nicht gerade die leichtesten. Dariiber
in einer kurzen Besprechung umfassend zu
informieren oder gar die Diskussion wei-
terzufithren, erscheint als ein Ding der Un-
mdoglichkeit. Beispielshalber seien einige Ein-
zelheiten erwihnt: Ziegler 148t recht gut er-
kennen, welche Impulse in der Moraltheolo-
gie besonders seit dem II. Vatikanum wirk-
sam sind, Blank versucht, das ntl Ethos
durch den Begriff des ethischen Modells ver-
stindlich zu machen, scheint aber noch nicht
zu letzter Klarheit gelangt zu sein. Schiiller
versteht es, die Bedeutung der vielumstrit-
tenen Lex naturalis fiir die christliche Sitt-
lichkeit aufzuzeigen. Ratzinger bietet vier
Thesen zur Theologie der Ehe, die gerade
zur heutigen Auseinandersetzung iiber Los-
lichkeit und UnlSslichkeit von Ehen und zur
Gestaltung des Ehelebens wertvolle Hilfen
bieten. Im Ringen um ethische Normen fiir
den Arzt, wie Pompey es darstellt, wird gut
sichtbar, mit welchen Problemen es die christ-
liche Sittlichkeit zu tun hat, wenn sie sich
auf bestinmte Lebensbereiche hin konkreti-
sieren soll.

Diese Andeutungen mogen geniigen. Im
iibrigen muf} die kritische Beschiiftigung mit
den Beitrigen dem Leser iiberlassen bleiben.
Wien Karl Hérmann

ERNST WILHELM, Gott und Mensch am
Vorabend der Reformation. Eine Untersu-
chung zur Moralphilosophie und -theologie

([



bei Gabriel Biel. (Erfurter Theologische Stu-
dien, hg. von Kleineidam/Schiirmann/Ernst,
Bd. 28.) (XXII u. 434.) St.-Benno-V., Leipzig
1972, Kart. lam. DM 42.—.

Trotz der uniibersehbar gewordenen Litera-
tur zur Reformation ist ihre wissenschaftliche
Erforschung noch lange zu keinem Abschluf
gelangt. Das gilt nicht nur hinsichtlich des
historischen Ablaufs des Reformationsge-
schehens, sondern auch theologiegeschichtlich.
Die vorliegende, iiberaus griindliche Arbeit
beweist es.

Wenn man die tieferen Ursachen der Refor-
mation kennenlernen will, muf man auch
den theologischen ,badkground” studieren.
Dabei kommt man nicht um die Gestalt Ga-
briel Biels (ca. 1410—~1495) herum. E. behan-
delt im 1. Kap. seines Buches Leben und
Werk dieses grofen Theologen. Als kleines
Detail sei erwihnt, daB Biel schon iiber 70
Jahre ziihlte, als er Professor in Tiibingen
wurde. Von den vier Professoren der Theo-
logie waren statutengemif zwei der ,via
antiqua” und zwei der ,via moderna” ver-
pflichtet — ein interessanter Versuch, die Ge-
gensidtze zwischen Konservativen und Pro-
gressiven zu iiberbriicken. Und dabei soll es
in Tiibingen nicht einmal zu Rivalititen ge-
kommen sein! Als Anhiinger Ocdkhams iiber-
nahm der greise Biel einen Lehrstuhl der
,via moderna”,

Das 2. Kap. befaBt sich mit dem Fragen-
komplex , Gott — Welt — Mensch” vor Biel
und bei Biel, das 3. Kap. wendet sich der
Stellung des Menschen in der Welt zu sowie
seinem Verhiltnis zu Gott. Dabei fillt auf,
da8 sich Biel bemiihte, eine Vermittlerrolle
zu spielen, so daB er z. B. manche extreme
Ansichten Ockhams modifizierte. Fiir Biel
war ,das Handeln des Menschen vor Gott
immer Gottes und des Menschen Handeln”
(413). Diese Position war fiir Luther unan-
nehmbar. Seine radikalen Denkansitze mu8-
ten einen anderen Weg nehmen. Die traditio-
nelle Auffassung, nach der Luther stark vom
Odhamismus im allgemeinen und von Ga-
briel Biel im besonderen abhingig war, wird
man nach der Lektiire der Studie Ernsts
revidieren miissen, obwohl auch er nicht je-
den Zusammenhang leugnet.

Linz Rudolf Zinnhobler

KIRCHENRECHT

LEITMAIER CHARLOTTE, Der Katholik
und sein Recht in der Kirche. Kritisch-kon-
servative Uberlegungen. (Konfrontationen,
Bd. 10.) (266.), Herder, Wien 1971. Paper-
badk DM 19.50, S 120.—.

Das Recht des einzelnen Katholiken, beson-
ders des Laien in der Kirche ist heute ein viel
diskutiertes Thema. Hier greift es die Or-
dinaria fiir Kirchenrecht an der Juridischen
Fakultit der Universitit Wien auf, die frii-
her Religions- und Sprachlehrerin gewesen

13

und vor einigen Jahren mit einer Arbeit
iiber die Gottesurteile an die Offentlichkeit
getreten ist. Im vorliegenden Buch behandelt
sie in 15 Kapiteln folgende kirchliche Be-
reiche: Rechtliche Definition von ,Kirche”,
das Dauernde in der Kirche, der Laie, Recht
in der Kirche, Jus divinum, das Lehramt, das
Hirtenamt, Grundrechte in der Kirche, das
»Sine me” oder die Macht der Amtlosen,
der Papst, der Bischof, der Pfarrer, die Ehe,
der Kult. Dem Untertitel entsprechend bringt
sie zu diesen Themen teils kritische, teils
konservative Uberlegungen. Von der ,,0b-
jektiven” Sicht des Kirchenrechtes her und
zugleich mit fraulichem Verstindnis fiir das
konkrete menschliche Leben unternimmt sie
dabei den Versuch, iiber so manche Kluft,
die sich heute nicht zuletzt durch mangelnde
Information auftut, durch Analyse, Sondie-
rung und Information eine Briicke zu schla-
gen und im Sinne eines ,pluriformen Chri-
stentums” einen neuen Boden zu bereiten
fiir eine bewuSBtere kirchliche Existenz der
verschiedenen Standpunkte. Im Vorwort
nennt Erzbischof Schoiswohl als die beiden
Stiitzpfeiler fiir eine solche gangbare Briidke
die Sachkenntnis der Verfasserin und ihre
Liebe zur Kirche und spricht dazu die Er-
wartung aus, dafl dieser zeitgeschichtliche
Beitrag Glidubigen und abseits stehenden
Beobachtern in gleicher Weise dienen mége.
Linz Peter Gradauer

PASTORALTHEOLOGIE

FOLLEREAU RAOUL, Schweiget nicht um
der Liebe willen. (108.) Fdhrmann V., Wien
1972. Kart. lam. S 58— DM 8.—, sfr 9.50.

Ein Biichlein fiir die Jugend, noch mehr fiir
die ,,Alten”, vor allem fiir die, die institu-
tionell mit , Nachstenliebe”, , Mitmenschlich-
keit” zu tun haben. Jeder Priester wird das
Buch mit grofem Nutzen einmal zur Medi-
tation nehmen und dann wieder, es ist ein-
fach aufriittelnd und wedkend, wie es nur
Follereau kann. Das Buch ist manchmal
schmerzlich-unbequem, dann wieder sarka-
stisch, aber auf jeden Fall erwedkend. Es
pafit in die Fastenzeit, in die Adventszeit,
immer... Das Schlimmste, was der Mensch
heute meint: Keine Zeit! Liebe, Riihrung:
keine Zeit. Fiir den Sterbenden: keine Zeit.
Fiir Mitleid: keine Zeit! Fiir die schéne
Landschaft: keine Zeit. Wer reich ist und
nichts hergibt, begeht Diebstahl (Hierony-
mus!). Jede Seite dieses Buches ist voll tie-
fer Aussagen. Besonders interessant ist die
Gegeniiberstellung von Worten Maos und
seiner Ideen zur Bibel und zur Bergpredigt.
Man lernt dabei manches in China besser
verstehen! Das Buch ist ein feines Geschenk
zu kleinen Anlissen fiir jung und alt, gebil-
det und ungebildet.

St. Wolfgang Ernst Rafferzeder

195



