sammlung auch zu dieser Thematik beachtenswerte Aussagen gemacht hat. Die letzte
Bischofssynode hat dieses Anliegen aufgegriffen und weitergefiihrt. Es ist ein Charak-
teristikum des II. Vatikanums, dal es die Stellung der Priester vorwiegend im Verhilt-
nis zum Bischofsamt gesehen hat. Daraus ergeben sich Folgerungen fiir das kirchliche
Leben. Wie die Bischofe, haben auch die Priester als deren Mitarbeiter, die dem Bischofs-
kollegium zugeordnet sind, auf Grund der Weihe eine universal-géttliche Sendung und
tragen deshalb Verantwortung fiir die Gesamtkirche, von der auch die vorgeschriebene
Inkardination in eine DiGzese nicht dispensieren kann. In der Ditzese hat das Konzil die
Idee des alten Presbyteriums neu belebt und dadurch die Gemeinschaft der Priester mit
dem Bischof und ihre Beteiligung an der Leitung der Ditzese von neuem angebahnt.
Zahlreiche Anregungen und vorliufige Anordnungen sind gegeben. Viele juridische
Fragen harren noch einer endgiiltigen Lésung. Sie sind vor allem der Revision des
kirchlichen Gesetzbuches aufgetragen. Papst Paul VI. hat dazu bemerkt: ,Die neuen
Gesetze sind durch das Aggiornamento gefordert und miissen der Lebendigkeit der
Kirche dienen. Sie miissen aber mit der Offenbarung kohirent bleiben®.”

Es geht bei der Erneuerung der Kirche nicht nur um ein Aufholen oder Einholen, das
doch immer nur. ein Nachhinken wire. Es geht vielmehr im Leben der Kirche um die
Sicht und Einschitzung des jeweiligen Augenblicks auf den Tag hin, den Gott als den
»seinen” ausersehen hat, und der Gottes urspriingliche Absicht zur Vollendung fiihrt.
Diesem Ziel wissen sich Bischéfe und Priester in gemeinsamer Verantwortung und
sakramentaler Verbundenheit verpflichtet. Um dieses gemeinsame Bemiihen bittet ein
Bischof seine Mitbriider im priesterlichen Dienst.

% AAS LVIII (1966), 8o1 f.

RAFAEL JOSEF KLEINER
Die Last tragen helfen (Gal 6, 2)
Ober die Beziechungen der Priester zu ihrem Bischof

Das II. Vatikanum hat Verheirateten den Zugang zum Diakonat eréffnet; hat vor allem
die Stellung des Bischofs stark hervorgehoben; fiir die Priester gab es Ermahnungen
und vermehrte Arbeitszuweisung. So entstand das Bonmot: ,Pour les evéques tout
pouvoir — pour les diacres tout plaisir — pour les prétres tout ouvrir.” Das 148t erken-
nen, daB sich auch in den Beziechungen der Priester zum Bischof die allgemeinen Pro-
bleme um Autoritdt, ihre Begriindung und Ausiibung ganz besonders bemerkbar ma-
chen, wenn auch diesbeziiglich die Priester uneins sind. Die einen rufen nach straffer
Fithrung, klarer Weisung ,von oben” und eindeutiger Verurteilung (solange der
Bischof ihrer Meinung ist); die anderen wollen alles und jedes mitbestimmen und wiir-
den den Bischof am liebsten als Diskussionsleiter eines Fiihrungskollektivs sehen; die
grofe Mehrzahl aber ist froh, wenn sie mit so wenig als moglich oberhirtlichen Verord-
nungen bedacht, selbstindig und in eigener Initiative ihren Dienst an den Gemeinden
tun kann'.

1 Das zeigen drei Untersuchungen auf, die in den Erzdidzesen Wien und Salzburg sowie in
beiden &sterreichischen Kirchenprovinzen 1970/71 durchgefithrt wurden. (Vgl. P. Zulehner/
S. Graupe, Wie Priester heute leben. Herder, Wien 1970, und die hektographierten Ergeb-
nisse der Fragebogenaktion der dsterreichischen Bischofskonferenz und des erzbischoflichen
Ordinariates Salzburg.) 45 Prozent des Klerus hatten ein vertrauensvolles, 49 Prozent ein
korrektes Verhiltnis zu ihrem Bischof. Das ist ermutigend fiir die Bischéfe und stellt der
Priesterschaft ein schdnes Zeugnis aus. Aber es ist auch ein Talent, mit dem beide Seiten
wuchern miissen, damit es nicht nur bewahrt, sondern sogar vermehrt wird. Denn hinter
der Bezeichnung , korrekt” versteckt sich nicht wenig Resignation.

1 211



Mit dem Anliegen der ,Kollegialitit” hatten die Konzilsviter mehr Mitbestmmung
in gesamtkirchlichen Anliegen und mehr Selbstindigkeit in teilkirchlichen Fragen durch-
gesetzt. Eine natiirliche Folge war, da8 die Priester ihrerseits nach mehr ,Kollegialitat”
mit ihrem Bischof als ,cooperatores ordinis eius” verlangten. Sie zeigten sich skeptisch
gegeniiber einer zu starken Aufwertung der bischéflichen Machtstellung, deren Auswir-
kungen sie mehr betrafen als die der rémischen Zentralen, die ja doch weit weg sind.
Das erwies sich jedoch als FehlschluB. Denn die Bischofe sind mehrheitlich sehr wohl
bereit, den Konsens mit ihren Presbyterien zusuchen. Nur wird ihnen dies von héchsten
Stellen aus nicht immer leicht gemacht®,

Die II. Bischofsynode 1971 verabschiedete das Dokument iiber das priesterliche Dienst-
amt®. In der Einleitung heifit es: ,Die Bezichungen zwischen Bischéfen und Priestern
werden in dem MaB noch schwieriger, in dem sich die Amtsausiibung immer mehr
diversifiziert. Die heutige Gesellschaft gliedert sich in viele Gruppen, in denen ver-
schiedene Disziplinen gelten, die verschiedene Kompetenzen und apostolische Methoden
fordern.” In den konkreten Hinweisen des 2. Teiles lesen wir: ,Der Dienst der Auto-
ritit und der Vollzug eines nicht bloR passiven Gehorsams sollen im Geist des Glaubens,
in gegenseitiger Liebe, in freundschaftlichem Vertrauen und bestindigem, geduldigen
Dialog geschehen, so da die Zusammenarbeit und die verantwortliche Mitwirkung der
Presbyter mit dem Bischof sich aufrichtig, menschlich und zugleich iibernatiirlich ge-
stalte. Die personliche Freiheit, die der eigenen Berufung und den gottgegebenen Charis-
men entspricht, sowie die geordnete Solidaritit aller im Dienst an der Gemeinschaft
und zum Nutzen der Sendung sind die zwei Bedingungen, die das spezifisch pastorale
Handeln der Kirche bestimmen sollen. Fiir solche Bedingungen soll die Autoritit des
Bischofs, die im Geiste des Dienens auszuiiben ist, biirgen®.” Ohne uns auf grundsiitz-
liche Erdrterungen oder auch auf geschichtliche Uberlegungen einzulassen, wenden wir
uns den Konkretisierungen zu, die den bei weitem schwierigeren Teil des Problems
ausmachen, weil iiberall — so auch hier — ,Gott oder der Teufel im Detail sitzen”.

L. Bereiche der perstnlichen Begegnung

Die Beziehungen zwischen Priestern und Bischof sind kein vom iibrigen Leben isoliertes
Faktum. Sie sind gepriigt von ererbten und anerzogenen, bewufliten und unbewuflten,
allgemein menschlichen oder auch spezifisch umweltbedingten, von weltlichen und kle-
rikalen, egalitiren und patriarchalischen Verhaltensweisen und Mustern. Sie hingen ab
von der herrschenden ,theologischen Mode”, aber auch von gesellschaftlichen Ideolo-
gien. Vom Stil dieser Bezichungen hiingt ein betrichtlicher Teil des Gelingens der Sen-
dung fiir die Menschen und des Dienstes an ihnen ab. Dabei kommt es nicht zuletzt

2 Haben die Bischdfe bei der II. Synode die mehrheitlichen Meinungen ihrer Priester ver-
treten? Wohl nicht immer. Besonders kraf zeigt sich dieses Faktum, wenn man die Wort-
meldungen der nord- und siidamerikanischen Synodenteilnehmer mit den Eingaben der
nationalen Priesterrite und den Befragungsergebnissen aus diesem Raum vergleicht. Die
Osterreichische Bischofskonferenz mit Bischof Weber (Graz) als Vertreter war diesbeziiglich
eine rithmliche Ausname.

3 Der vom Papst gebilligte Text des Synodendokuments findet sich in deutscher Ubersetzung
in HerKorr XII (1971), 584—591.

4 Hier klingen viele neue, bisher in kirchlichen Dokumenten ungewohnte Téne auf. Nicht
wenige, von diversen spontanen Priestergruppen und nationalen Vereinigungen der
Priesterriite gegebene Anregungen und erhobene Forderungen, wie sie 1969 in Chur, 1970
in Briissel und 1971 in Rom selbst bei der sogenannten ,Parallelsynode” der kontestieren-
den Priestergruppen laut geworden waren, sind zumindest zwischen den Zeilen zu lesen.
Diese Phinomene waren eben ein Hinweis fiir die Bischéfe und vor allem fiir die kurialen
Dikasterien, daB es immer schwieriger wird, anderen vorzuschreiben, was sie tun oder nicht
tun sollen, ohne sie vorher bei der Erstellung eines Pflichtenkatalogs in ausreichendem Maf8
mitreden zu lassen.

212



darauf an, ob Bischof und Priester einander als Mitmenschen und Mitchristen, als
Mitilteste und Mitbriider, als Vorgesetzer und Mitarbeiter begegnen.

1. Ihr beiderseitiges Verhiiltnis zur Autoritiit bestimmt diesen Stil entscheidend, wobei
wiederum die kindlichen Erfahrungen mit dem eigenen Vater und mit anderen , Auto-
rititspersonen” eine Rolle spielen. Werden Trotzalter und pubertire Emanzipations-
wiinsche, Antriebe zur Selbstbehauptung oder Erlebnisse der eigenen Grenze innerhalb
der Familie (Gruppe) nicht bewiltigt, so kommen diese Miingel als Angste oder Agres-
sionen gerade im Krisenfall spiter ans Tageslicht. Besteht eine unaufgearbeitete Mutter-
beziehung (iibertriebene Bindung oder Bindungsmangel), so firbt dies auch auf die
Beziehung zur ,Mutter Kirche” ab bzw. auf die Triger ihrer Vollmachten. Eindriicke,
die vom Katecheten, vom Seminarregens, vom ersten Pfarrer des jungen Kaplans, vom
~Kurialen Beamten” ausgehen — dies und viele andere Imponderabilien sind es, die wie
einzelne Steine eines Mosaiks das Bild des Bischofs ,prifabrizieren”, wie dieser vom
vom Priester ,gesehen wird”, ehe er ihm iiberhaupt begegnet ist. Keine geringe Rolle
spielen dabei auch die Urteile und Vorurteile, wie sie im Gesprich der Kleriker unter
sich seit jeher iiblich sind und die Einstellung allmihlich formen.

Ahnliches konnte man feststellen, wenn einer als iltester Sohn von den Eltern schon
jung Verantwortung fiir seine Geschwister iibertragen bekam, wenn er als einziges
oder auch letztgeborenes Kind stindig im Mittelpunkt stand oder wenn er einen dikta-
torischen Vater hatte: dies alles wird seinen spiteren Stil prigen, wie er als Bischof mit
seinen Priestern umgeht, wie er der Versuchung der Macht widerstehen, sich fiir Argu-
mente anderer 6ffnen, gegen Manipulationen des iibergeordneten Apparats den Frei-
heitsraum der Anvertrauten erweitern will und kann. Jeder bringt in das, was er hat
und wie er es tut oder unterlifit, seine personliche Lebensgeschichte ein. Jeder, ob
Bischof oder Priester, trigt daran und darf erwarten, da ihm der andere dabei tragen
hift, ohne ihn demiitigen zu wollen.

2. Weldher Art die gegenseitigen Beziehungen spiter sein werden, hingt davon ab, ob
und wie es zwischen (kiinftigem) Priester und Bischof zu Begegnungen kommt, die echt
personlichen Charakter haben, auch schon wihrend der Zeit der Ausbildung des Semi-
naristen. Einer sollte die Ideen und Hoffnungen, die Schwierigkeiten und Bangigkeiten
des andern kennenlernen. Der Theologiestudent wird entdecken, daf8 der Spruch , Traue
niemand iiber dreifig” nicht stimmt; dem Bischof wird aufgehen, wieviel Idealismus
und selbstindiges Urteil langhaarige, bluejeanstragende Studenten in sich haben. Fall-
weise kann sich ein echtes Meister-Schiiler-Verhiltnis anbahnen, aber einer muf8 sich
eben fiir den anderen als einzelnen und im inoffiziellen Rahmen Zeit nehmen. Damit
wird der Background geschaffen, dal das bei der Ordination gegebene Gehorsamsver-
sprechen kein leerer Ritus bleibe, sondern von beiden erfiillt werde in verantwortungs-
bewufitem, diskretem Befehlen und mitverantwortlichem, unkompliziertem Gehorchen.
Dann wird sich der Bischof griindlich iiberlegen (und auch mit dem Betroffenen abspre-
chen), welcher erste Posten fiir den Jungen der passende ist und wie er sich mit seinem
ersten ,Chef” vertragen wird.

3. Das Ordinariat (Generalvikariat) ist eine Behdrde, wie schon sein Name sagt. Auch
die im Geist versammelte Christengemeinde braucht Behtrden, um den Menschen zu
dienen. Das ist bei jedem Dienstleistungsbetrieb so. Die Behrde macht das , Aufseher-
amt” des Bischofs erst wirksam, zugleich macht sie seinen Dienst unpersénlich; sie ver-
sorgt ihn mit Informationen und verschafft ihm Distanz fiir Entscheidungen, zugleich
trennt ihn der Apparat von den Menschen und macht ihn unzuginglich. Untergeord-
nete Entscheidungsbefugnisse wird der Bischof delegieren, damit gibt er seinen Namen
her fiir manches, was ihm spiter leid tut. Er kann nicht in allen Bereichen, bei jeder
Frage alle Betroffenen mitbestimmen lassen, wenn die Leitung der Ditzese effektiv sein
soll; so gewthnt er sich an diesen ,kiirzeren Weg” und wendet ihn auch dort an, wo

213



er allmihlich autokratisch wird. Das alles moge bedacht werden, wenn sich der Bischof
fragt, warum seine Priester allergisch sind gegen zu viele und zu detaillierte Verord-
nungen, komplizierten Verwaltungskram, sinnlose Statistiken, listige Kontrollinstan-
zen, steif-formelle Visitationen, iiberquellende Kirchenbiirokratie. Sicher nicht selten zu
Unrecht — aber das alles belastet die persénlich meist guten Beziehungen zwischen
Priestern und Bischof mit einigen nétigen aber noch mehr unndtigen Spannungen. Des-
wegen briuchte der eine den andern nicht grundsitzlich fiir bequem oder undiszipliniert,
der andere den einen nicht fiir miftrauisch und diktatorisch zu halten!

Auch ein diézesaner Apparat kann beniitzt und gebandigt werden wie ein Roboter, er
darf weder zum ,Herrschaftsinstrument” noch zur ,Klagemauer” werden. Er muf
durchlissig sein fiir ,Menschlichkeit”, darf die direkten Zugiinge zwischen den Admini-
strierenden und den Administrierten nicht um der exakten Medhanik oder unpersén-
lichen Taktik oder alles gleichmachenden Kanonistik willen abdichten wollen. Persén-
liche Vorsprachen beim Bischof und jenen, die an seiner Vollmacht Anteil haben, sind
eine Lebensfrage fiir die ,human relations”. Die Tiir des Bischofs sollte nicht nur offen-
stehen fiir den, der eintreten will, den Priester, sondern auch fiir den, der sein
~Gehiduse” 6fter verlassen und seine Priester draulen besuchen soll, den Bischof. Diese
»Pastoralvisiten” sind ebenso wichtig wie die offiziellen Pfarrvisitationen und wichtiger
als die ,Reprisentationspflichten” zur bloSen Verzierung gesellschaftlicher Anlisse.

4. Qualifikationspriifungen wie Triennalexamen, Pfarrkonkurs, Lehramtspriifungen,
Spezialisierungen und die nétige dauernde theologische Weiterbildung sind Bereiche,
in denen der Bischof (bzw. sein Vertreter) und die Priester einander begegnen. Oft
ergibt sich so die Gelegenheit zu Aussprachen iiber Probleme der Verkiindigung, der
Liturgie, der Gemeindepastoral, der soziologischen Voraussetzungen, der Seelsorgestra-
tegie, der politischen Implikationen, der dizesanen Personalplanung. Priester und
Bischof begegnen einander direkt, ohne Zwischenschaltung von Gremien, Informationen
und Impulse kénnen zirkulieren. Sehr bewihrt hat sich die Form der Pastoraltage mit
einer ganz konkreten Themenstellung, bei denen die Priester Motivationen und Metho-
den fiir die angepaBte Durchfiihrung allgemeiner Beschliisse kennenlernen, ihre Erfah-
rung einbringen und den Bischof daran teilnehmen lassen. So verschwindet fiir sie das
ungute Gefiihl, nur unmiindige Exekutoren von ,Mafinahmen” zu sein, die sie fiir
falsch halten oder nicht verstehen. So wird die Seelsorge auch davor bewahrt, ein ,Glas-
perlenspiel” der Ordinariatsbiirokratie, der Konferenzen und Gremien zu werden.
Uberhaupt werfen Personalinvestitionen, z. B. finanzielle Zuschiisse von seiten des
Bischofs fiir gezielte berufliche Weiterbildung der Priester die besten Gewinne ab. Nur
sollten beide Teile ihre Angst vor Glaubensverunsicherung und ihre Einbildung, ohne-
hin schon alles zu wissen und genug Erfahrung zu haben, endlich ablegen.

Wenn sich der Bischof selbst von diesem gemeinschaftlichen Prozef der Aneignung
nachkonziliarer Theologie ausschlieBt, macht er sich selbst und anderen die Arbeit
schwer. Man wird nie so alt, so michtig, so erfahren, da8 man es sich leisten kénnte,
auf Weiterbildung zu verzichten. Fiir sich allein ein neues Buch zu lesen geniigt oft
gar nicht (ein ,theologischer” Tag pro Woche ist keine verlorene Zeit!), man muff auch
die lebende Stimme eines Referenten horen, in einer Arbeitsgruppe geben und nehmen
und in einer Kursgemeinschaft integriert werden, um Einsichten zu vertiefen, Liicken
zu schlieBen, Irrtiimer korrigieren und Einstellungen bei sich selbst dndern zu lassen.
Auch ein Bischof sollte es fertigbringen, einmal nicht als Aufsichtsorgan, Beschwich-
tigungshofrat oder Respektsperson, sondern als Gleicher unter Gleichen ,.einzusteigen”.
So wiirde er wirksam helfen, daf seine Priesterschaft ihre Bildungslethargie, die Moder-
nismusangst, den Tagungsfimmel ablegt.

214



(Y

5. Soziale Sicherheit und materielles Wohl der Priester, auch der im Dienst der Di6zese
stehenden Ordenspriester werden der Verantwortlichkeit des Bischofs zugeschrieben®,
ebenso der Unterhalt jener Priester, die wegen Alter oder Krankheit in den Ruhestand
treten®. Die Mafnahmen gerade in diesem Bereich werden ein Priifstein dafiir sein, ob
die , Amtskirche” ihre Sozialenzykliken selber ernst nimmt, ob der Bischof sich die
Sorge fiir jeden einzelnen seiner Briider im Amt angelegen sein 14ft, ob die Priester
das anldflich des kirchlichen Dienstes erworbene Vermégen im Zusammenhang mit
ihrer Aufgabe verwenden’. Ein besonderes Problem fiir die Priester heute ist die Ge-
winnung und gerechte Entlohnung (einschlieSlich der entsprechenden Versicherungs-
betrige) der Pfarrhaushilterin. Hier wird wohl eine Ubernahme derselben als Diézesan-
angestellte in den Dienstpostenplan und das Budget der Ortskirche ebenso notwendig
werden, wie dies bei Seelsorgshelferinnen und Pfarrsekretiren selbstverstindlich ist.
Dazu kommt auch noch die finanzielle Lage jener Priester, die infolge ihrer pastoralen
Aufgabe (Pfarre, kategorielle Bereiche) keine Schulkatechese und daher kein Schulgeld
haben. Sie erwarten mit Recht besonders viel Verstindnis und persénliches Entgegen-
kommen des Bischofs. Andrerseits kann der Bischof sehr wohl an die Solidaritit und
titige Liebe der Priester appellieren, wenn es gilt, armen und sozial benachteiligten
Priestern anderer Linder zu helfen®.

Die von der Bischofsynode 1971 angeratene Abschaffung der Stolgebiihren 1i8t sich
nur dann durchfithren, wenn die Di6zesanfinanzkammer den Priestern eine entspre-
chende Gehaltserhéhung gibt. Uberhaupt sehen viele Priester in der baldigen, unter
ihrer Mitwirkung ersteliten Neuordnung eines di6zesanen Dienstrechtes und der Ein-
richtung einer interdiézesanen Ausgleichskasse einen glaubwiirdigen Erweis fiir die
Einstellung der Bischofe zu ihrem kirchlichen Dienst. In dieser Hinsicht muf3 darauf
Riicksicht genommen werden, daf8 wir in einer Leistungsgesellschaft leben, in der die
berufliche Arbeit auch (nicht nur) durch die Héhe des Einkommens qualifiziert wird.

6. Die freie Wahl des Arbeitsplatzes auf Grund der Motive ,Interesse und Begabung,
Ausbildung und Verdienst, Betriebsklima und Aufstiegsmoglichkeit” charakterisiert
unsere Gesellschaft in Mitteleuropa. Obwohl sich diese Gesichtspunkte infolge der
Zielsetzung und Berufsauffassung in der Kirche nie durchsetzen werden und das auch
nicht wiinschenswert wire, spielen diese Motive in den Beziehungen zwischen Bischof
und Priestern eine gewisse Rolle. Beide Beteiligte sind auch als Diener der Glaubens-
gemeinschaft Kinder ihrer Zeit. Doch kénnten Methoden der Stellenvergabe im ,welt-
lichen Raum” hier als ermutigende (oder auch abschreckende) Beispiele beniitzt werden,
wie man es besser machen konnte oder auf keinen Fall machen diirfte. Als allgemeines
Gesetz sollte gelten: Qualifikation vor Protektion — Kreativitit vor Anciennitit —
Profilierung vor prognostizierbarer Bravheit — Transparenz vor olympischer ,Nebel-
bildung” bei Auswahl und Betrauungsvorgang. Dies wiirde keineswegs zum Kampf
aller gegen alle fithren, sondern ihn im Gegenteil sogar neutralisieren. ,Damit der
Bischof die Dienste unter seinen Priestern (und Laien!) besser und gerechter verteilen
kann, mufl er bei der Verleihung der Amter und Benefizien die notwendige Freiheit

5 Vgl. Dekret ,Christus Dominus” Nr. 28; Dekret ,Presbyterorum Ordinis” Nr. 7.

9 Vgl. Dekret ,,Christus Dominus” Nr. 31. 7 Vgl. Dekret ,,Christus Dominus” Nr. 28.

8 Das Synodendekret 1971 schreibt iiber die konomischen Belange in den Beziehungen zwi-
schen Bischof und Priester: ,Die Besoldung der Priester, die zwar im Geist der evangeli-
schen Armut bestimmt werden, aber nach Méglichkeit gleich hoch und ausreichend sein soll,
ist eine Pflicht der Gerechtigkeit und muf auch die soziale Vorsorge einschliefen. Zu be-
seitigen sind in diesem Bereich die sehr groflen Unterschiede, vor allem zwischen den
Presbytern derselben Dibzese oder Jurisdiktion. Dabei sollen jedoch auch die allgemeinen
Lebensbedingungen der betreffenden Region bedacht werden. Sehr zu wiinschen scheint es,
dafl das christliche Volk allmihlich so erzogen wird, da die Einkiinfte der Priester von
ihren Diensthandlungen, vornehmlich den sakramentalen, losgeldst werden.” HerKorr XII

(1971), 591.

215



besitzen; Rechte und Privilegien, die diese Freiheit irgendwie beschrinken, werden
daher abgeschafft®” und: ,Der Priesterrat darf sich nicht mit Fragen beschiftigen, die
infolge ihrer Natur Diskretion in der Vorgangsweise verlangen, wie es z. B. zutrifft in
der Zuweisung von Amtern®.” Diese beiden Bestimmungen sind nur teilweise zu be-
jahen; sie behindern die fiir gute Entscheidungen in diesen Fragen nétigen perstnlichen
Begegnungen und Auferungen, die heilsame Konkurrenz und die fiir jede Vertrauens-
basis geforderte Durchschaubarkeit eines Prozesses. Bischof und Priesterschaft werden
guttun, wenn sie hier etwas Besseres als ,Relais der Personalpolitik” installieren. Das
fiihrt zum nichsten Punkt.

7. In Kommissionen und Gremien wird konkret verwirklicht, und zwar in allen Be-
reichen des kirchlichen Lebens, was Koinonia in den Beziehungen zwischen Priestern
und Bischof bedeuten sollte. Hier geht es um den formellen und informellen Dialog,
um das Problem einer vielfiltigen Kommunikation und Kooperation aller Glieder,
Gruppen und Bezirke der Ortskirche mit ihrem erst-, aber niemals alleinverantwort-
lichen Glied, dem Bischof, der in Abwandlung eines Augustinusdiktums an die Adresse
seiner Priester sagen kann: ,Pro vobis episcopus, vobiscum presbyter!” Manche kirch-
lichen Oberen seufzen heute horbar ,unter der Last ihrer grofen Verantwortung”. Das
ist nur teilweise unabidnderlich. Macht sich nimlich ein Gremium erbétig (Bischofs-
synode, Bischofskonferenzen, National- oder Dibzesansynode, Pastoral- oder Priester-
rat u. i.) dem iiberforderten Oberen die Last tragen zu helfen, dann hért er gar plotz-
lich auf zu klagen, beruft sich auf seine Alleinzustindigkeit und hat nicht den Mut, so
schwach zu sein wie sein Meister, der sich von Simon, dem Bauern aus Cyrene, das
Kreuz tragen helfen lief (Lk 23, 26). Ubrigens machen es ,sacerdotes simplices” ihren
Kaplinen oder Laien gegeniiber ebenso, nur fillt ein solches Verhalten von seiten des
Bischofs seinen Priestern mehr auf und sie wundern oder irgern sich.

Tatsichlich sollten die oft verwiinschten und doch meistens sachlich erforderten ,Sitzun-
gen” von Ausschiissen, Kommissionen, Kollegien, Rats- und Entscheidungsgremien ein
heilsamer Lernproze8 fiir alle sein. Wer teilnimmt, ohne sich schon vorher nach Kriften
informiert, mit anderen besprochen zu haben und selbst zu einem vorliufigen Urteil
(das er einbringen will) gekommen zu sein, nimmt sein Mandat (Berufung oder Ent-
sendung) nicht ernst genug. Wer teilnimmt nur mit der Absicht, die anderen ,herum-
zukriegen”, seine Ansicht ohne Abstriche durchzusetzen, ohne Offenheit fiir Korrektu-
ren durch andere Argumente, iiberzieht sein Mandat, schadet oft dem erreichbaren
Guten durch sein stures Festhalten am unerreichbaren Besseren und stort die Beziehun-
gen in der Gruppe, die Aufgaben losen, aber keine mutwilligen Konflikte schaffen
sollte. Andrerseits kommt es immer wieder vor, da8 man notwendige Dinge aus fal-
scher Riicksichtnahme oder feiger Submission nicht ausspricht, oder unnétig Sachen aufs
Tapet bringt, nur um jemanden zu drgern oder ,beim Fenster hinaus zu reden”. Weder
Bischof noch Priester sind in diésen Punkten ungefihrdet, was sich natiirlich auf ihre
Bezichungen auswirkt. Die Kardinaltugenden des Mutes und der Klugheit sind auch
fiir jene eine Zierde, die keinen roten Hut tragen, seien sie Bischof oder Priester.

II. Sachkonflikte und ihre Lsung

Bisher wurde vornehmlich auf die personlichen und gesellschaftlich-,klimatischen” Fak-
toren hingewiesen, welche die Bezichungen zwischen den Priestern und ihrem Bischof
positiv oder negativ beeinflussen, und wie hier beiderseitiges Entgegenkommen immer
Auswege nach vorn finden wird. Nun soll im Folgenden — nur auswahlweise und kei-
nesfalls umfassend — von einigen Gebieten gehandelt werden, die im Zueinander und
Miteinander von Bischof und Presbyterium eine Rolle spielen kénnen.

? Dekret ,Christus Dominus” Nr. 28. 10 Presbyteri sacra c. 8.

216



1. Das Verhiiltnis der Kirche zur Welt nach den Visionen des II. Vatikanums ist in
einer Weise revolutioniert worden, die in ihren sachlich bedingten (nicht vielleicht iiber-
triebenen) Konsequenzen heute noch im einzelnen Sachbereich unabsehbar ist. Es war
providentiell, da den Bischéfen die Kenntnis der niheren und noch mehr der entfern-
teren Folgen jener Dokumente erspart blieb, die sie quasi einstimmig unterschrieben
haben. Heute hat nicht nur mancher Priester den Eindruck: ,Jetzt will es keiner gewe-
sen sein!” Die Aufnahme des Dialogs mit der Welt" lieB als dichte ,,Protokolle” und
kiinftige Leitlinien die Konzilsdokumente entstehen. Sie wurden nicht nur infolge der
heute moglichen universalen und rapiden Kommunikationsmedien, sondern vor allem
wegen ihres inneren Wertes mit breiter und doziler Bereitschaft von vielen Christen,
besonders den Priestern, in sich aufgenommen und assimiliert nach dem Grundsatz:
»~Quidquid recipitur, per modum recipientis recipitur.” Sind die Bischofe jetzt vielleicht
dariiber entsetzt, dal ihre Priester manches ernster nehmen und weiter treiben, als sie
selbst es absehen konnten? Nicht in erster Linie die Einfliisse des , Fiirsten dieser Welt”,
sondern die von Gott in Christus angenommene und vom Konzil ernstgenommene Welt
ist es, die in den Priestern so viele Sachprobleme entstehen lieB, ihnen so vieles bisher
unbesehen oder auch mit Schwierigkeiten Hingenommene ,frag-wiirdig” im besten
Sinn werden lieS.

Wenn der Presbyter durch seinen Status vom Leben, wie es sich in der Welt abspielt,
getrennt wird, kann er dann dort die Antworten des Evangeliums auf die Fragen des
heutigen Lebens verkiinden? Miiflte er nicht durch weltliche Berufstitigkeit, durch das
Beispiel seiner Ehe, in politischen Bewegungen, mit allen anderen fiir eine gerechtere
und briiderlichere Welt arbeiten? Was miiSte geschehen, damit die Pastoral der Sakra-
mente ein echter Ausdruck des aus der Verkiindigung kommenden Glaubens werde, der
sich auf das persénliche und gesellschaftliche Leben auswirkt und den Kult nicht zu
duflerlichem Ritualismus werden 1i8t? Wie miifiten auf Grund der Wiirde der Person
die Bezichungen zwischen den einzelnen und den Einrichtungen, wie die Strukturen
der Autorititsausiibung in der Kirche neu gestaltet werden? Wie kann man in einer
missionarischen Pastoral die Kluft zwischen den von der Obrigkeit erlaubten, aber ver-
alteten Methoden und der Mentalitiit der Adressaten von heute iiberbriidken? Wenn
Verkiindigung die Hauptaufgabe des Amtes ist, aber heute de facto grofenteils von
Laien geleistet wird, wenn diese Gemeinden leiten und manche Sakramente spenden
konnen, so fragen sich die Priester (froh iiber diese Entwicklung oder unsicher in ihrer
Rolle), ob es nicht an der Zeit wiire, klerikales Standesdenken aufzugeben, das Amt
funktional aufzufassen und neben dem hauptamtlichen Dauerauftrag auch einen neben-
amtlichen, zeitlich begrenzten Auftrag zu ermoglichen? Hat sich die Kirche nicht schon
lingst von ihrem Anfang entfernt, um genau zu erkennen, was Christus eigentlich
beabsichtigt hat, ob er ein unverinderliches Strukturschema von damals uns heute
zumutet? Auf dem Hintergrund dieser generellen Fragen sind die Sachkonflikte zu
sehen.

2. Der eine Glaube trotz einer Mehrzahl von Theologien ist moglich, was schon im NT
ganz offensichtlich wird, noch mehr aber im Lauf der Geschichte sich als notwendig
und fruchtbare Polaritit ausweist. Sosehr der Bischof iiber eine getreue Weitergabe des
Glaubens in seinem Bistum wachen und den Dienst seiner Helfer in der Evangelisierung
iiberwachen muf, er moge gerade darin seinen Priestern Offenheit und Vertrauen
schenken! Der einzelne Bischof oder eine diézesane Glaubenskommission sind in Ein-
zelfragen der heutigen Theologie als Entscheidungsinstanz de facto iiberfordert, eine
nationale Bischofskonferenz mit der ihr zugeordneten Kommission fiir Glaubensfragen
wird eher eine Antwort finden, die Konflikte bereinigt und den Weg weiterweist. Was
kontrovers ist, sollte man reifen lassen und den Theologen Raum geben, auch kritische

1t Vgl. Paul VI. Enz. Ecclesiam Suam AAS LVI (1964), 609—659.

217



Fragen auszudiskutieren. Bischdfe wie Priester sollten realistisch genug sein, um zu
wissen, da8 es rein materielle Heterodoxien immer geben wird, und zwar in unserer
informierten” Gesellschaft noch mehr als frither. Wenn der Bischof die Priester zur
Beschiftigung mit der Theologie auffordert und sie zu , Multiplikatoren” der modernen
christlichen Erwachsenenbildung macht, ist dies alles eine logische Folge, was wir heute
erleben an theologischem Pluralismus. Ob nicht einer, der den Glauben mit Zungen-
schlag von vorgestern predigt, viel mehr Unheil anrichtet als mancher ,Neuerer“? Ob
fiir viele Gewohnheitskatholiken nicht ,, Verunsicherungen” heilsnotwendig sind, damit
sie iiberhaupt zur Glaubensentscheidung kommen konnen? Ob nicht ein sklerotischer
theologischer Fundamentalismus, ,wahrer Glaube” genannt, mit seinem ,buchstibli-
chen Wiederholungszwang” Geist und Leben der Worte Jesu in der Kirche totet
(Jo 6, 63 u. 2 Kor 3, 6)? Viele Sachkonflikte zwischen dem Bischof und seinen Priestern
kommen infolge dieser Situation vor, die unbequem, aber nicht abschaffbar ist. Wir
miissen sie miteinander bewiltigen, wobei jeder dem anderen bis zum offenkundigen
Erweis des Gegenteils den wahren Glauben und die gute Absicht nicht absprechen, aber
auch eine wohlmeinende Korrektur nicht ablehnen darf.

3. Viele Wege fiithren nach Rom, verschiedene pastorale Methoden fithren zur Aufer-
bauung der Christengemeinde. Den Lehrern ist Methodenfreiheit garantiert — es ist
begreiflich, wenn Priester dasselbe innerhalb gewisser Grenzen fiir sich vindizieren.
Aber wie weit oder wie eng legt ein Bischof den Verlauf dieser ,gewissen Grenzen”
aus? Oder wie intensiv steht der betreffende Priester im Austausch mit dem Team
seiner Mitarbeiter, mit seinen Nachbarn im Dekanat, mit den Erwartungen und echten
Bediirfnissen seiner Gemeinde, mit der dizesanen Schwerpunktsetzung, inwieweit ent-
steht so eine ausgewogene, offensive ,Heilsékonomie”? Geniigt ein gut funktionieren-
des sakramentales und kultisches Service fiir jene, die leicht zu haben sind oder von selber
kommen, die Kinder, die Frauen, die Alten? Geniigen die finf ,etablierten Dimensio-
nen”, in denen der Pfarrer funktioniert: Kirche, Pfarrhof, Schule, Krankenbett, Fried-
hof? Geniigt es, die neuen approbierten liturgischen Texte in Missale und Rituale zu
nehmen, wie sie sind, oder sind daneben auch ,inoffizielle Handreichungen” und
Friichte eigener Kreativitit tragbar, und wenn ja, bis zu welcher Grenze? Sowohl der
reine Legalititsstandpunkt von seiten des Bischofs als auch der bloSe Ungebundenheits-
anspruch von seiten der Priester wiren unverantwortlich. Denn ob wir es wahrhaben
wollen oder nicht, die konziliare Liturgiereform ist nicht das Verdienst der duBerlich
gehorsamen Ritualisten, sondern der oft nicht sanft angefaften, dem Sinn der Sache
folgenden Pioniere gewesen. Sollen wir jetzt vielleicht in einen restaurierten Rubrizis-
mus zuriickfallen? Der bessere Weg ist es, ,unverbesserliche Experimentierer” fest in
Teams hineinzuverkniipfen, die ihnen beides bieten: Paroli gegen ausgefallene Ideen —
Raum fiir die Bewidhrung und Weiterentwicklung von originellen Formen. Wenn ein
Bischof dafiir die Ruhe, den Mut und die Geduld hat, im Stil des Gamaliel zu warten,
was daraus wird, werden ihm das seine Priester und die Gemeinden danken.

4. Berufsauffassung und priesterlicher Lebensstil sind nicht aus dem Kontext der heu-
tigen Gesellschaft, ihren MaBstiben und Phiinomenen, herauslsbar. Weder der Text
der II. Bischofssynode iiber die Priester noch irgendwelche noch so gutmeinende Adhor-
tationes oder Regolamenti kénnen das erreichen. Auch engmaschige Auswahlkriterien
oder gestufte Kontrollsysteme wiirden da nichts ausrichten. Und die Errichtung eines
Jinfektionsfreien” Gettos ist weder wiinschenswert noch realisierbar. Man muf8 die
Situation akzeptieren, wenn schon nicht mit Vergniigen, dann wenigstens aus ,Einsicht
in die Notwendigkeit”, was nach K. Marx auch eine Weise der Freiheit ist. Es ist gut,
wenn sich die Priester, aber auch der Bischof, das eingestehen: Man kann sich wohl
hiiten, , von dieser Welt” zu sein, sich ihr als einer fiir den Anruf Gottes verschlossenen
Unheilssituation und -Kondition nicht gleichférmig machen zu lassen, aber man hat
es positiv anzunehmen, ,,in der Welt” zu sein und sich ijhrem EinfluB auszusetzen, wenn

218



man sie mit dem Evangelium in Kontakt bringen will. Das ist ein Abenteuer, von dem
man im voraus nie weif$, wie es ausgeht und das man nur bestehen kann, wenn man
es als Glied einer Gemeinschaft von Hoffenden, die sich bis an die Grenze des gerade
noch vom Evangelium her Mbglichen vorwagen, auf sich nimmt. Sollten die Priester
nicht dieses Vertrauen in ihren Bischof setzen kénnen, daf er sie hierin versteht und
dafiir bei seinen Mitbisch6fen um Solidaritit wirbt? Sollte der Bischof nicht von seinen
Priestern Selbstlosigkeit, Sachlichkeit und beharrliche Konsequenz bei diesem Prozef
der Mutation ihres Berufsmodells, ihres Arbeitsstils und Lebensstandes erwarten
diirfen?

Beide Teile leiden an der vermeintlichen oder tatsichlichen ,Glaubwiirdigkeitsliicke”
(credibility-gap) der je anderen Seite; am meisten leiden die Gemeinden und die Welt
darunter, dafl sich oberste Kirchenleitung und eine starke Minoritit der Bischofe samt
einer schwachen Majoritit der Priester bisher iiber einige praktische (disziplinire) Diffe-
renzen des Presbyterdienstes nicht einigen konnten: Ordination von verheirateten Viri
probati, Teilzeit-Priesteramt, teilweise oder vollstindige stufenweise Wiederzulas-
sung von sogenannten ,laisierten” Priestern nach ihrer EheschlieBung zum kirchlichen
Dienst. Ist es zuviel verlangt, wenn die Priesterschaft mit ihren Gemeinden angesichts
des anwachsenden Personalmangels von ihren Bischifen in diesen Belangen Realismus
in der Prognose, offene Sprache an die Adresse der rémischen Kurie und planvolle,
zielfithrende MaSnahmen erwartet? Daff dies auch innerhalb des bisher geltenden
gesetzlichen Rahmens moglich ist, zeigt der Beschluf der Schweizer Bischofskonferenz
vom 2. 10. 1972, Priestern, die von ihren Weiheverpflichtungen dispensiert wurden,
die volle Gleichstellung mit Laien von entsprechender theologischer Ausbildung zuzu-
sichern und sie auch nach ihrer Heirat im Dienst der Di6zese zu behalten und einzu-
setzen (Wortgottesdienst, Predigt, Unterricht, Gruppenarbeit, Bildungsarbeit, Tauf-
und Kommunionsspendung).

Nun sei die Frage erlaubt, ob es nicht vertretbar wiire, so man die Lehre vom Charak-
ter indelebilis wirklich ernst nimmt und sich die Betreffenden bewihren, sie auch wieder
den Dienst der Eucharistie, der sakramentalen Absolution, der Eheassistenz und der
vollberechtigten Gemeindeleitung ausiiben zu lassen? Nachdem zur integren Konsti-
tuierung einer Christengemeinde ein volles sakramentales Leben gehort, wie das Konzil
immer wieder betont, kann man nicht umhin zu hoffen, da dies tausenden von Ge-
meinden endlich erméglicht werde, indem die Bischofe im kirchlichen Dienst bewéhrten
und je nach Erfordernis ausgebildeten Minnern (die sich laut Kriterien der Pastoral-
briefe als gute Familienviter erweisen) die Hinde auflegen, wenn ihre Gemeinde und
Familie damit einverstanden sind. Mégen die Bischéfe doch mithelfen, daf in dieser
Frage endlich die Stunde der Wahrheit komme, denn aufgeschobene Mainahmen brin-
gen, wenn sie unter unausweichlichem Druck der Tatsachen zu spit ergriffen werden,
nur mehr einen Bruchteil der beabsichtigten positiven Wirkung hervor. Allmihlich
widhst sich ja der ,Zélibatsstreit” zu Dimensionen aus, die an die urkirchliche Ausein-
andersetzung um die Beschneidung erinnern! Viele Priester (die gar nicht an ein Dis-
pensionsgesuch denken) verstehen einfach ihre Bischtfe nicht mehr, die in diesem
Anliegen nicht die Mehrheit ihres Presbyteriums hinter sich haben.

5. Parteiungen in der Kirche machen dem Bischof, dessen Hauptaufgabe die Sorge
fiir die Einheit ist, heute mehr Schwierigkeiten als frither. Er sieht, dal es eigentlich
den meisten um dasselbe Anliegen geht: Wie kann der ererbte Glaube heute so ge-
predigt und vorgelebt werden, daB er wahr bleibt und gerade heute befreiend und
verindernd wirkt? Der Bischof sieht, daf8 keine der beiden Seiten allein recht hat mit
ihrer Antwort. Die einen befiirchten, der iiberlieferte Glaube werde durch neue Lehren

12 Vgl Auswertung der ditzesanen Priesterbefragungen in Usterreich und Deutschland, aber
auch in anderen Lindern.

219



verfilscht, die Kirche zerstore sich selbst, die Autoritit miisse durchgreifen, Gebet,
Opfer und Gehorsam fordern. Die anderen fiirchten, gerade die Oberen hielten den
Fortschritt in der Kirche auf, wollten sie wie eine Sekte abschliefen, darum sei eine
Neuinterpretation des Glaubens, eine Demokratisierung der Strukturen, das inner-
weltliche Engagement vorrangig. Jede der beiden Gruppen, die Bewahrenden und die
Vorwirtsdringenden, werfen der Gegenseite vor, sie gefihrde die ,Sache Jesu” in der
Kirche — beide rufen den Bischof als Schiedsrichter an oder méchten ihn fiir ihre Ziele
gewinnen. Er mu8 aber der Bischof fiir alle sein, besonders fiir die groite Gruppe, die
Mitte, die Verunsicherten und Ratlosen, die Veringstigten und Resignierenden, Laien
wie vor allem Priester.

Gerade diese Bedringnis bringt die Priester heute mehr als frither mit ihrem Bischof
zusammen und 148t sie mit Erwartung auf seinen Dienst der Ermutigung, der briider-
lichen Zurechtweisung, der Vermittlung und des Vorangehens (vor allem dies) schauen.
Er ist es, der gerade den verschiedenen Gruppen unter den Priestern zu sagen hat, was
sie notig haben: Den Vorwirtsdringenden, das Wohl der Gesamtkirche und die pro-
phetische Kritik am Zeitgeist geniigend zu beachten, damit das unterscheidend Christ-
liche zur Wirkung komme; den Bewahrenden, keine schnellen Verurteiler und Besser-
wisser zu sein, sich nicht fiir das einzig legitime Modell von Kirche zu halten, fiir den
Dialog offen zu bleiben; den Unsicheren und Suchenden, nicht kleingliubig zu sein,
sondern sich vom Geist Gottes auf neuen Wegen fithren zu lassen, die auch die Bischofe
selbst noch nicht kennen. Gewif# kann der Bischof auf Verstindnis und Mithilfe bei
diesem seinem Dienst des ,Briickenbauens” zwischen Meinungen und Richtungen in
der Priesterschaft und in den Gemeinden bauen, damit wir alle der Wahrheit Gottes in
Jesus moglichst nahe kommen.

6. Geeignete Vorgangsweisen und Schiedsstellen kénnten dem Bischof bei dieser Ver-
sohnungs- und Fithrungsaufgabe gute Dienste leisten. Schon Paulus stellt im Anschluf
an Mt 18, 15 ff (den Bruder mit Hilfe von Zeugen fiir die Gemeinde gewinnen) dafiir
Grundregeln auf: ,Gegen einen Presbyter nimm keine Beschuldigung an, aufler mit
zwei oder drei Zeugen... Halte es so, ohne Vorurteil, tue nichts aus Zuneigung!”
(1 Tim 5, 19.21). Nach katholischem Verstindnis hat der Bischof im Bereich seiner Did-
zese die erste und umfassende Kompetenz in gesetzgeberischer, richterlicher und durch-
fithrender Hinsicht, Er ist hoheitlicher Schiedsrichter in Konflikt-, Zweifels- und Beru-
fungsfillen. Doch hindert ihn diese seine Position nicht daran, der Errichtung einer
amtlichen Schiedsstelle zuzustimmen, welche die Funktion eines Verwaltungsgerichts-
hofes ausiiben und vom Bischof die Delegation fiir diesen von den Ordinariatsimtern
usw. unabhingigen Dienst entgegennehmen kann. Passenderweise miifite eine solche
Schiedsstelle parititisch aus- vom Ordinarius ernannten und vom Priesterrat oder dem
gesamten Didzesanklerus durch Urwahl bestimmten Priestern bestehen, wobei sowohl
der Bischof als auch der die Schiedsstelle Anrufende noch jeweils einen Mann seines
Vertrauens fiir den Einzelfall bestimmen sollte. Eine solche Institution wiirde einem
Priester, der sich vom Amt ungerecht behandelt fiihlt, das BewuBtsein geben, daff vom
Amt unabhingige Personen seinen Fall priifen und ihr Gutachten dem Bischof zur
letzten Entscheidung vorlegen. Fiir unsere moderne Auffassung von Rechtsprechung
ist es nimlich undenkbar, daR jene, die eine Mafinahme verhiingt haben, dann auch
wieder das Appellationsanliegen behandeln, um die eigene Vorgangsweise vor sich
selber zu bestitigen.

Ein anderes Anliegen, das die Beziehungen zwischen Priestern und Bischof entgiften
und mehr Vertrauen schaffen konnte (und an sich selbstverstindlich sein sollte) ist
die Verfahrensweise bei Anklagen. Anonyme Denunziationen disqualifizieren sich von
selbst. Wer einen anderen verklagt (auch wenn er dessen Vorgesetzter ist), hat die
Pflicht, fiir den Sachverhalt mit seinem Namen zu biirgen. Der Angeklagte hat das

220



Recht, von der Behérde den Namen des Ankligers und den prizisen Text der Anklage
zu erfahren. Die Beweislast liegt auf seiten des Ankligers oder der Behorde, welche
die Angelegenheit an sich gezogen hat. Die Genannten miissen seine Schuld beweisen,
nicht vielleicht er seine Unschuld. Bedeutsam wire auch, wenn offiziell und ein fiir
allemal jede Methode hinterhiltiger Denunziation, aber auch die Anklage , ex informata
conscientia” abgeschafft wiirden. Gerade in solchen Details miissen im kirchlichen
Bereich noch manche konkrete Konsequenzen aus den allgemein anerkannten Formu-
lierungen der Menschenrechte und den Konzilstexten iiber die Religionsfreiheit und
»Gaudium et Spes” gezogen werden. Ein damit zusammenhingendes Anliegen ist auch
der wachsende Wunsch nach Durchschaubarkeit der legislativen, judiziellen, exekutiven
und administrativen Vorgiinge innerhalb des kirchenamtlichen Bereichs. Wahrheit und
Transparenz schaffen Freiheit und Vertrauen, Vorwiinde und Verdunklungsversuche
schaffen nur Geriichte und Mifltrauen. Wer nicht ,eingeweiht” ist, fithlt sich bedroht
und reagiert mit Aggression oder Emigration; wer Motive und Methoden einer Mag-
nahme kennt, wird diese eher annehmen und sinnvoller durchfithren. Hier gibe es
noch manche konkrete Desiderate anzufiihren. Dies soll in Auswahl geschehen, indem
einige gingige Slogans analysiert werden.

1L Konkrete Details als Testfille proklamierter Prinzipien

Jeder Slogan ist richtig und falsch zugleich; richtig, weil er etwas Charakteristisches
scharf herausstellt; falsch, weil er es perspektivisch und iiberbelichtet tut. Mit diesem
Vorbehalt moge verstanden werden, was jetzt mit gewisser Einseitigkeit formuliert
wird. Einseitigkeit, die sich selbst als solche identifiziert, schadet kaum, sie fordert
geradezu ihre eigene Erginzung.

1. ,Die Kirche hat Zeit, sie denkt in Jahrhunderten!”

Dieses bei Vorgesetzten sehr beliebte und von ihnen oft gebrauchte Argument versetzt
uns Priester, je nach Temperament, in Wut oder Resignation. Es trifft zu, wenn es
um die Vertiefung des Sensus fidei im Lauf der geschichtlichen Entwicklung eines
Dogmas oder um eine umfassende Neustrukturierung der ganzen kirchlichen Praxis
geht. Aber es trifft nicht zu fiir jene Notwendigkeiten der Verkiindigung, Gottesdienst-
feier, Gemeindebildung, mit denen man fast tiglich konfrontiert ist und denen man
infolge unzulinglicher und iiberholter, aber noch verbindlicher Vorschriften nicht ent-
sprechend begegnen kann'. Priester haben nicht selten den Eindruck, daf die Bischofe
infolge ihrer Distanzierung vom tatsichlichen Leben an einer ,Unterkiihlung von
Amts wegen” leiden. In manchen Belangen haben wir keine Zeit mehr, es ist nicht erst
fiinf vor, sondern leider schon fiinf nach Zwdlf. Seit die Kirche des 1. Jahrhunderts in
ihrer ,Naherwartung” enttiuscht worden ist, scheint sie zu leicht geneigt, nur ja nicht
»zu bald dranzusein” und chronisch zu spit zu kommen'. Es niitzt wenig, nachher
sein Bedauern auszudriicken und die gemaBregelten Propheten zu kanonisieren. Es ist
die Eigenschaft des , Kairos”, daf er nur einmal und nie wieder kommt.

2. ,Kein Streit in der Uffentlichkeit!”

Scheinbar ist es der Ehrgeiz mancher Oberen, zu beweisen, da in ihrem Kirchgebiet
»Ruhe und Ordnung” herrschen, und daf es eigentlich keine Spannungen oder Pro-
bleme in ihrer Herde gibt. Die Zentralbehorden haben iiberall ihre , Augen und Ohren”
und beamtete Aufseher und sehen es gerne, wenn das System klaglos, chne Knirschen,
funktioniert. Heute aber bleibt so etwas ein frommer Wunsch. Der einzige noch relativ

13 Z. B. Geschiedenenpastoral, Sexualethik, Katechumenat fiir Erwachsene, Gestalt des Buf-
sakramentes u. i.

14 Sjehe Reformation, franzésische Revolution, Verzicht auf den Kirchenstaat, soziale Gerech-
tigkeit, Verurteilung des Krieges, Schutz der Gewissensfreiheit u. a.

221



ruhige Bereich der Kirche ist der Friedhof, dessen Bewohner aber bereits der ,leidenden
und triumphierenden” Kirche angehdren. Den Bischéfen aber ist es aufgetragen, die
Mitglieder der ,streitenden” Kirche zusammenzuhalten. Dieser Teil aber ist nach
Ambrosius ,omnium communis opinio, publica res fidelium” — eben ein ,&ffentliches
Ereignis”, eine Stadt auf dem Berg, eine ,societas perfecta”, die ihr Recht auf Uffent-
lichkeit geltend macht und daher in Kauf nehmen muf, daf ihre Lebensfunktionen
(wozu auch Auseinandersetzungen gehdren) vor den Augen des Publikums (der Mit-
glieder und Nichtmitglieder) ausgetragen werden. Pius XII. hat auf die Notwendigkeit
der ,6ffentlichen Meinung” in der Kirche hingewiesen; wie soll diese zustande kommen,
wenn ,nichts in die Presse kommen” soll, wenn das ,biirokratische Uber-Ich” nur
Erbauliches passieren 1i8t, wenn die Kirchenpresse vor allem zur Institutionsbestitigung
dienen soll? Mit einer ,verdffentlichten” Meinung, mit ,,Leerformeln” als Kommuni-
qués wird man kein Interesse fiir eine Bewegung wecken, die das Evangelium ,.an den
Mann und an die Frau” bringen will. Das Ausrufen von den Dichern, das Verkiinden
auf den Plitzen soll um der Ehrlichkeit willen auch die Konflikte und Kritiken zum
Inhalt haben diirfen; dann glauben die Leute eher, da Bischéfe, Priester und Volk
gemeinsam auf der Suche sind und da es ,ganz in Ordnung ist, daf nicht alles in
Ordnung ist” (Bernhard v. Clairvaux).

3. ,Die schweigende Mehrheit ernst nehmen!”

Damit entziehen sich manche kirchliche Amtstriger elegant der Konsequenz, dringende
Antrige einer Gruppe ernst nehmen zu miissen, vor denen ihnen bange ist. Hier liegt
aber eine contradictio in adjecto vor. Woher wei man eigentlich, was die Mehrheit
wirklich denkt, da sie doch schweigt? Gerne berufen sich Kleriker auf ihren (nicht
immer vorhandenen) sechsten Sinn, der ihnen ,auf Grund langjéhriger Erfahrung un-
fehlbar sagt, was das brave katholische Volk denkt, wiinscht und praktiziert”. Sie ver-
fallen dieser Illusion, weil sie die eigenen Gedanken, Wiinsche und Praktiken fiir Regu-
latoren und Indikatoren des ,gesunden Volksempfindens” halten; bisweilen sind sie
heftig enttiuscht, wenn Auswertungen von objektiven soziographischen Untersuchun-
gen ganz andere Ergebnisse zeitigen. Was man als Volksmeinung ausgibt, ist oft nur
die partikulire Meinung eines kleinen Kreises der Kirchginger oder gar nur einzelner
Unentwegter. Tatsichlich gibt es ein Kaleidoskop von Meinungen mit hiufig sich
wandelnden Trends. Was bleibt, ist die Lethargie und wachsende Entfremdung der
Masse in kirchlichen Fragen (keineswegs aber in christlichen Anliegen). Darum ist die
Beniitzung der Massenmedien und der soziographischen Methoden durch die Bischife
fiir viele Priester ein Trost, weil alle damit eher die ,Zeichen der Zeit” sehen und
deuten lernen werden: daB nimlich der Sauerteig das Mehl durchdringen muf8 und
nicht umgekehrt. Eliten, die von der Masse neutralisiert werden, sind nutzlos, auch in
der Kirche.

4. ,Niemanden beunruhigen oder verunsichern!”

Ein oft gehorter Imperativ aus oberhirtlichem Munde, der seine Richtigkeit, aber auch
seine Tiicken hat. Daf Gott getreu ist und Jesus auferweckt hat, da8 sein Geist bei der
Kirche bleibt und diese immer wirksam auf das kiinftige Heil hinweist, dariiber darf
es letztlich keine Unsicherheit fiir den Glaubenden geben; aber wie diese trdstenden
Heilstatsachen heute verkiindet und geglaubt und gelebt werden sollen, deswegen
sollte man schon unruhig werden und auch andere aus ihrer Ruhe der Gewshnung und
naiven Selbstsicherheit aufscheuchen. Oder sollte der Priester die Christen in ihren
infantilen Gottesvorstellungen, ihrem zu sehr milieubedingten ,einschluBweisen Glau-
ben”, ihren legalistischen Gewissensfehlhaltungen, ihrem magischen Sakramentenver-
stindnis, ihrer Konsumentenhaltung gegeniiber der institutionellen Kirche, ihrem un-
reifen , Anlehnungsbediirfnis” an die Mutter Kirche belassen? Werden dann diese
,Altchristen” nach Verschwinden der Reste eines ,volkskirchlichen Klimas” nicht erst

222



recht unvorbereitet vom Sikularismus verschlungen werden? Machen wir es damit
nicht den offenen Menschen von heute unnétig schwer, ,Neuchristen” zu werden,
wenn wir ihnen unnétige Lasten auferlegen, die unsere Viter noch mit einiger Berech-
tigung, wir aber nur noch mit Widerstreben getragen haben? Mogen unsere Bischife
immer diese Gabe der Unterscheidung der prophetischen Geister haben, um positive
und negative Unruhestifter und Verunsicherer differenzieren zu kénnen!

5. »Mit dem Gehorsam trifft man immer das Richtige!”

Dieser Grundsatz erleichtert sicher das schwere Amt des Kirchenregimentes. Damit er
aber richtig sei, ist zu fragen, von welcher Qualitit dieser Gehorsam denn nun sein
soll. Den Appellen zu Gehorsam und ,kindlichem” Vertrauen zur Kirchenleitung steht
nicht selten der Eindruck der Befehlsempfinger gegeniiber, daf manchmal wichtigen
Bediirfnissen und Aufgaben der Kirche in den Befehlen nicht Rechnung getragen wird,
dafl die Obrigkeit irreale Vorstellungen hat, da sie nicht zur sachgerechten Behand-
lung eines Problems bereit ist, dafl sie neue Sichtweisen nicht zur Diskussion zulift.
Wer sich einer sachlich unrichtigen, autoritiren Verfiigung uferlich unterordnet,
murrend, gleichgiiltig, verichtlich, nur um Ruhe zu haben und nicht aufzufallen, ob-
wohl er von der Unrichtigkeit des Befehls iiberzeugt ist, der kann sich nicht auf das
Geheimnis des Kreuzes berufen und gleichsam ,alles der gottlichen Vorsehung iiber-
lassen”. In einem Grenzfall wiirde sich (wie manche posthume Rehabilitationen auch
in der Kirche zeigen) eine Gehorsamsverweigerung fiir die Glaubensgemeinschaft als
ein geringeres Ubel erweisen, als es die Unterwerfung unter einen vor dem Gewissen
unverantwortbaren Befehl oder Verbot wire. Auch durch ein Nein zum schlechten
Auftrag (der trotz Geistesbeistand beim kirchlichen Amt méglich ist) wiirde man in
diesem Fall Christus gehorchen. Niemand mége allzu leicht annehmen, daf er in einer
solchen Zerreifliprobe steht, aber ein Bischof sollte um diese Tragik wissen!

6. ., Klare Kompetenzen schaffen und beachten!”

Gesamtkirchliche Dokumente, die sich mit sozialen Fragen befassen, werden nicht miide,
die Grundsitze der Subsidiaritiit und Solidaritit zu proklamieren und daraus auch sehr
handfeste Folgerungen zu ziehen. Gott sei Dank dafiir, daf8 es so ist. Nur muf man da
eine eigenartige Schizophrenie konstatieren, weil diese Grundsitze im Bereich der
unierten Ostkirchen von der romischen Kurie nur mit Widerstreben und im Bereich der
Westkirche kaum verwirklicht werden. Die Eigenstindigkeit der Bischofskonferenzen
und Bistiimer wird nur in ,kosmetischen Dingen” zugelassen und auch da nur mit
vielen ,Wenn und Aber”. Das pyramidale Universalkirchenmodell hat die kollegialitits-
litsternen, zu ihren Sitzen vom Konzil heimkehrenden Ordinarien ausgepunktet, zum
Schaden der Kirche, zur Verschirfung der Krisen, zur Vermehrung der stillen und lauten
Emigration. Viele Priester sind traurig dariiber, daf8 ihre Bischofe zum GoSteil ohne
Widerspruch diese bittere Pille geschluckt haben. Die Priester wiinschten sich sehnlichst
eine Profilierung ihrer Bischofskonferenzen, keineswegs einen Konflikt oder Kollisions-
kurs gegen Rom!

AuBerdem haben nicht wenige Vorginge der letzten Jahre bewiesen, daf die Verteidi-
gung regionalkirchlicher Interessen vor romischen Dikasterien kein Affront gegen den
Papst, sondern eben nur die Vertretung spezieller Anliegen vor einer seiner manchmal
allzu selbstindigen Behorden ist. Auch die Neuordnung (besser: Stabilisierung der alten
Ordnung) der Stellung der Nuntien gegeniiber den Dizesanbischtfen gehort zu jenen
Mafnahmen, die aus der Perspektive der Zentrale begreiflich sind, aber nicht gerade der
ideale Ausdruck ernstgenommener Kollegialitit sind. Beklagenswert war auch, wie
wenig Solidaritit die hollindischen Bischéfe in ihrer schwierigen Lage von seiten ihrer
Nachbarepiskopate erwarten konnten. Diese Phinomene entmutigen einen betricht-
lichen Teil der Priesterschaft und nihren in ihm die Furcht, die Bischéfe sagten zu allem

Ja und Amen, wenn es ,von oben” kommt. Aufer Leuten wie Kardinal Suenens und

223



einigen anderen sehen die Priester wenige Oberhirten, die den Mut haben wie Paulus
in Antiochien (Gal 2, 11—14). :

7. »Kirchliche Vollmacht kommt von oben, nicht von unten!”

Niemand bezweifelt, da8 das kirchliche Amt seine Vollmacht nicht vom Willen der ein-
zelnen Glieder, sondern vom auferstandenen Christus iiber die apostolische Nachfolge
bekommt. Das heiffit aber noch keineswegs, da ein Bischof unbedingt nur durch Ko-
optation von seiten einer Kongregation der rémischen Kurie (nach einem etwas un-
durchschaubaren Informativprozef) in dieses Kollegium aufgenommen werden kann.
Die Amtsiibertragung ist ein sakramentaler Vorgang, ,von oben” her ergreift Christus
ex opere operato die Initiative, in seinem Namen wird der Geweihte seiner Kirche
gegeniiberstehen, nicht nur von ihr bevollmichtigt sein; die Bezeichnung des Amts-
trigers sollte jedoch in einer Weise geschehen, wie es der heutigen geschichtlichen und
gesellschaftlichen Situation entspricht. Die Weise der Auswahl war de facto variabel
und muBl nur dergestalt sein, dal sie die Bestellung eines fiir sein Amt méglichst ge-
eigneten Trigers herbeifithrt. Zwar nicht de jure, aber vom Sinn des Amtes her schliet
dies die Notwendigkeit einer generellen Akzeptation des Bestellten von seiten seiner
diézesanen Glaubensgemeinschaft mit ein'®, Legitimitit wird dem Subjekt durch die
kirchenamtliche Einsetzung mitgeteilt, Effektivitit aber bekommt sein Dienst erst durch
den Konsens zugunsten seiner Person von seiten méglichst vieler (qualifizierter) Mit-
glieder der Gemeinschaft (Pfarre, Diozese), in welcher er das Vorsteheramt ausiibt. Aus
der Geschichte wissen wir um das ,Wahlrecht des Gottesvolkes”, das eigentlich erst
seit dem vergangenen Jahrhundert auf eine blo8 rituelle Frage zusammengeschrumpft
ist'®. Der Wunsch vieler Priester (und Laien) ist daher nur legitim, da8 ihnen eine reale
(gestufte) Mitwirkung an der Bezeichnung der Person des Ordinandus wieder ermog-
licht werde. Die Bischtfe mogen sich hier zuerst vorlaufige Formen einfallen lassen und
gemeinsam in Rom dahingehend wirken, daf dieses Problem in ihrem ureigensten
Interesse bald und gut gelst werde. Ihre Nachfolger werden ihnen dafiir dankbar sein,
aber auch die kirchliche Gemeinschaft, obwohl die kirchliche Zentralbiirokratie begreif-
licherweise die Zuwahl eines neuen Mitgliedes in ihr eigenes Gremium hinein lieber
unter sich allein ausmachen mochte, vielleicht auch aus Angst vor einer ,Unterwande-
rung” der Kirche; doch diese kann durch einen gut geordneten und fiir alle transparen-
ten Prozef der Auswahl viel besser verhindert werden als durch die iibliche, seit Mai
1971 die Schlitsselfunktion des Nuntius verstirkende Selektionsmethode, in der jede

Beteiligung repriisentativer Gremien (diSzesaner Pastoralrat und Priesterrat) aus-
geschlossen ist.

Wie wire es besser zu machen? Auf einer ersten Stufe sollten alle Mitglieder der Orts-
kirche Vorschlige machen konnen zu den Fragen: Welche Aufgaben sind zu l6sen?
Welche Qualititen sollte also der Bischof haben? Welche Kandidaten entsprechen diesen
Erfordernissen? Auf einer zweiten Stufe sollte der aus Priestern und Laien bestehende
Pastoralrat unter Beriicksichtigung der Ergebnisse dieses breiten Informationsvorganges

15 Man denke nur an die Fille Simonis (Rotterdam) und Gijsen (Roermond) in Holland.

16 Lange galt der Grundsatz des Missale Francorum (ed. Mohlberg): ,Nec frustra a patribus
reminiscimur institutum, ut de electione eorum, qui ad regimen altaris adhibendi sunt,
consulatur et populus” (27). Dieses Prinzip spricht um 230 die Traditio Apostolica des
Hippolyt klar aus (67, 4): ,Man ordiniere zum Bischof den, der vom ganzen Volk erwihit
worden ist ... mit der Zustimmung aller, und die Bischéfe mégen ihm die Hand auflegen.”
Papst Leo d. Grofe sagt: ,Wer allen vorstehen soll, soll von allen gewihlt werden ... man
ordiniere niemanden zum Bischof gegen den Willen der Christen und ohne ihre ausdriick-
liche Bitte.” (Ad Anastasium, PL 54, 634.) Der c. 329 des CJC (der R8mische Papst ernennt
die Bischofe frei), erst 1917 eingefiihrt, ist das Endergebnis einer Entwidklung, die nicht aus
einer Vertiefung der Glaubenslehre hervorging, sondern durch duBeren Drudk, durch welt-
liche Einfliisse zustande kam.

224



eine begrenzte Kandidatenliste aufstellen und diese der Bischofskonferenz zur Begut-
achtung und Erginzung vorlegen. Auf einer dritten Stufe soll der di6zesane Pastoralrat
die Wahl vornehmen und auf einer vierten Stufe iiber den Vorsitzenden der Bischofs-
konferenz vom Papst die Konfirmation des Erwihlten erbitten. Erst nach dieser Kon-
firmation diirfte das Wahlergebnis publiziert werden. Die Bischofskonferenz als ganze
sollte das Recht haben, nach Bekanntgabe der Griinde Kandidaten zu streichen; dem
Papst miifite das Recht zustehen, die Konfirmation eines Gewihlten zu verweigern. Dies
wire einer von mehreren moglichen Wegen, um die Funktion des Ortsbischofs sowohl
als Vertreter seiner Didzese im Bischofskollegium, als auch seine Aufgabe als Repri-
sentant der Universalkirche ,am Ort” zu bezeichnen und zu bewirken in einer Weise,
wie es im alten Communio-Modell aufschien und auch der gesellschaftlichen Situation
von heute entspricht. So wiirde die Bezichung der Priester zum eigenen Bischof und zur
Catholica wesentlich deutlicher und verpflichtender realisiert.

IV. Der Bischof inmitten seiner Priesterschaft

Laut ,Lumen Gentium” gibt es in Christus und in der Kirche keine Ungleichheit auf
Grund von Rasse und Volkszugehorigkeit, sozialer Stellung oder Geschlecht ... wenn
auch einige als Lehrer, Ausspender... und Hirten fiir die anderen bestellt sind, so
waltet doch unter allen eine wahre Gleichheit in der allen Gliubigen gemeinsamen Wiirde
und Titigkeit zum Aufbau des Leibes Christi. Der Unterschied, den der Herr zwischen
den Amtstrigern und dem iibrigen Gottesvolk gesetzt hat, schlieBt eine Verbundenheit
ein, da ja die Hirten und die anderen Gliubigen in enger Bezichung miteinander ver-
eint sind; ... denn alle Gnadengaben, Dienstleistungen und Titigkeiten wirkt der eine
und gleiche Geist (32). In dieser ,Magna Charta dignitatis christianorum” kommt zum
Ausdruck, worum es eigentlich bei allen Problemen der Beziehung zwischen Priestern
und Bischof letztlich geht, nimlich um die Beziehung des christlichen Volkes zu seinem
Bischof, in dem fiir dieses die Kontinuitit von Botschaft, Sakrament, Bruderdienst mit
dem auferstandenen Herrn versinnbildet wird. Denn ,in den Bischtfen, denen die Prie-
ster zur Seite stehen, ist inmitten der Gliubigen Christus anwesend” (LG 21); ,in
ihren Ortsgemeinden machen die Priester den Bischof gleichsam gegenwirtig: Sie iiber-
nehmen zu ihrem Teil seine Aufgabe und seine Sorge und verwirklichen sie in der tig-
lichen Miihe” (LG 28).

Wir Priester wiren gliicklich, wenn unsere Bischofe die tiefste Motivation unserer An-
trige, Kritiken, Forderungen und Wiinsche gelten lieflen: unser Leben und unseren
Dienst als Priester in einer Form verstehen und verwirklichen zu kénnen, daf der
Dienst und die Verantwortung des Bischofs im Namen Jesu in einer Weise zu den ein-
zelnen Menschen kommt, dal dieser als liebenswiirdige Einladung, als Dienst an ihrer
Freude, als Hilfe fiir ihr Wachstum im Geist, als Erkenntnis Christi im Glauben, als
Ermutigung ihrer Freiheit, als Ansporn zur Grofmut erscheinen kann. Um dies zu
erreichen, kann man weder auf Gesinnungsinderungen durch miithsame Bekehrung des
Herzens noch auf Strukturinderungen durch nicht weniger miihsame Korrekturen oder
Neuordnungen des positiven Rechtes verzichten. Dies wird um so eher gelingen, je
weniger dieser oder jener meint, an seiner eigenen ,Herrlichkeit” wie an einem Raubgut
oder Privatbesitz festhalten zu miissen, sondern sich selbstlos dessen ,entduBert”, was
ihn zum ,Herrn iiber den Glauben der anderen”, zum Rebellen um den Preis des
Applauses, zum Funktionir der Macht oder zum Kontestator aus Prinzip machen
mochte. Positionskimpfe oder Kompetenzstreitigkeiten sind fiir die Gemeinschaft der
Christen nie von Segen gewesen, wohl aber sachlich und geduldig ausgetragene Mei-
nungsverschiedenheiten: Nicht als Diskussionen, in denen sich jeder nur durchsetzen
und selbst bestitigen will, sondern als Dialoge, in denen man aufeinander hért und
voneinander lernt und so entdedkt, ,was der Geist zu den Gemeinden spricht”. So kén-
nen die Priester dem Bischof helfen, die Last der Sorge um alle Gemeinden seines

15 225



Bistums und seine eigene Last obendrein zu tragen. Der Bischof wiederum kann den
Priestern die Last ihres Dienstes in ihrer Gemeinde und dazu noch ihre eigene Last
tragen helfen. So werden beide das Gesetz Christi erfiillen und damit ihren Briidern
und Schwestern im gemeinsamen Glauben ein lebenweckendes Zeugnis geben: Im
Reden zueinander — im Einstehen fiireinander — im Vorangehen miteinander.

Beniitzte und weiterfithrende Literatur:

Enchiridion Vaticanum: documenti del Concilio Vaticano II, testo ufficiale e traduzione ita-
liana. Dehoniana Bologna 1971.

Handbuch der Pastoraltheologie, hg. Arnold / Klostermann / Rahner / Schurr / Weber: Bd. IiI,
92—110; Bd. IV, 423—469.

K. Rahner, Uber den Episkopat. Schriften z. Theologie VI, 369—422. Einsiedeln 1965.

J. Lécuyer, Die Bischofsweihe als Sakrament. In: Baraiina, De Ecclesia II, Beitrige zur Kon-
stitution ,Lumen Gentium”, Freiburg 1966, 24—43.

B. Dupuy, Besteht ein dogmat. Unterschied zwischen der Funktion der Priester u. d. Funktion
der Bischofe? In: Concilium 4 (1968), 268—274.

St. Neill, Die Notwendigkeit des Bischofsamtes, in: Concilium 8 (1972), 748—753.

T. G. Barberena, Kollegialitit auf diozesaner Ebene, in: Concilium 1 (1965), 632—639.

L.-]. Suenens, Mitverantwortung in der Kirche. Salzburg 1968.

Harry Hoefnagels, Demokratisierung der kirchlichen Autoritit. Wien 1969.

Ruud ]. Bunnik, Das Amt in der Kirche. Diisseldorf 1969.

E. Golomb, Kirchenstruktur u. Briiderlichkeit heute, in: Koinonia. Wien 1968, 47—68.

P. Rusch, Die kollegiale Struktur des Bischofsamtes, in: ZKTh 86 (1964), 257—285.

G. Sdhille, Die urchristliche Kollegialmission. Ziirich 1967.

G. Bornkamm, Presbyteros . .. in: ThW VI (1959), 651—680.

H. W. Beyer, Episkopos ... in: ThW (1935), 604—617.

E. Schweizer, Gemeinde und Gemeindeordnung im NT. Ziirich 1959.

H. v. Campenhausen, Kirchl. Amt u. geistl. Vollmacht in den ersten drei Jahrhunderten.
Tiibingen 1953.

J. Ratzinger, Das neue Volk Gottes. Diisseldorf®, 1970.

H. Kiing, Die Kirche, Freiburg 1967.

K. Rahner/ A. Grillmaier / H. Vorgrimler, Kommentar zum 3. Kapitel der Kirchenkonstitu-
tion, in: LThK, Vat I (1966), 210—25¢.

ALOIS STUGER
Das Johannesevangelium aktuell?

»Im Erkenntnisprozef christologischen Denkens kann man nicht wie frijher von der
Géttlichkeit Jesu ausgehen; vielmehr ist entsprechend der anthropologischen Denkweise
des heutigen Menschen das Menschsein Jesu als Ausgangspunkt zu nehmen*!. Ist aber
dieses Menschsein Jesu im Jo-Ev nicht mehr in den Hintergrund geriickt als in den
Evangelien der Synoptiker? Johannes schreibt nach einem Wort des Klemens von
Alexandrien nicht ein ,somatisches” (wie die Synoptiker), sondern ein ,pneumatisches”
Evangelium®. Er sucht inspiriert vom Hl. Geist darzustellen, was der Geist mit dem
irdischen Leben Jesu fiir uns wollte. Heute ist nach langer Diskussion iiber die lite-
rarische Gattung des Jo-Ev insofern eine Einigkeit erreicht, als es mit den Synoptikern
als ,Evangelium” betrachtet wird®, dessen vornehmste und letzte Ziele nicht historisch-

1 K. Rahner/W. Thiising, Christologie — systematisch und exegetisch (Quaestiones dispu-
tatae 55). Freiburg 1972, 234.

2 Eusebius, Kirchengeschichte VI 14, 5.7 = BKV 1I/1, 281.

3 R. Schnackenburg, Das Johannesevangelium (HThK IV/1), I. Bd. Freiburg 1965, 2—9;
W. G. Kilmmel, Das Neue Testament im z20. Jahrhundert (SBS 50). Stuttgart 1970, 45—51,
105—122; A. Wikenhauser /]. Schmid, Einleitung in das Neue Testament. Freiburg 1973,
335—341.

226



