FRANZ ZEHRER
Zum Judasproblem

Dieses Problem umfaBt hauptsichlich vier Fragen:

. Wann fiel Judas von seinem Meister innerlich ab?

. Welches waren die Beweggriinde des Abfalls?

. Was hat Judas den Feinden verraten?

. Hat Judas am eucharistischem Mahl im Abendmahlsaal teilgenommen?

. Zeit des Abfalles

Als sicher darf gelten, dal Judas kaum erst durch das Geld, das ihm die Hohepriester
anboten, zum Verriiter wurde; er wurde bereits frither von seinem Meister (innerlich)
abtriinnig. Zu welchem Zeitpunkt erfolgte nun dieser innerliche Abfall? Jo 6,70
scheint auf diese Frage eine ziemlich genaue Antwort zu geben. Jesus sagt nach der
#Brotrede” (V. 26—58): ,Habe ich nicht euch als die Zwdlf erwihlt? Doch ist einer
aus euch ein Teufel.” Im V. 71 fihrt der vierte Evangelist, diesen Ausspruch Jesu er-
klirend, fort: ,Er meinte Judas, den Sohn des Iskarioten Simon; denn dieser sollte
(Euerdev) ihn verraten — einer aus den Zwélfen.” Demnach scheint Judas die sog.
galildische Glaubenkrise nicht bestanden zu haben und damals an seinem Meister irre
geworden zu sein. Wenn heute mit gutem Grund das Bekenntnis des Petrus bei
Jo 6,68 f. mit dem Petrusbekenntnis bei Cisarea Philippi (Mk 8, 29 Parr) identifiziert
wird!, so fillt der innere Abfall des Judas wahrscheinlich in die letzte Epoche des
offentlichen Wirkens Jesu (Mk 8, 27—10, 52), die iiberschrieben werden konnte mit
»Riickzug Jesu vom Volk, Konzentration auf die Jiinger”.

Die Antwort Jesu Jo 6,70 hat in den synoptischen Parallelperikopen (Mk 8, 27—30
Parr) keine Entsprechung; daher ist mit der Méglichkeit zu rechnen, da wir in 6, 70
ein Produkt der Meditation des vierten Evangelisten vor uns haben, die Jesus in den
Mund gelegt erscheint — eine meditative Reflexion, die ausgelst worden sein diirfte
durch das (in seiner Substanz sicher historische) Petruswort im V. 69: ,Wir (sinngemiif
= wir alle, d. h. wir, die Zwdlf ausnahmslos) haben geglaubt. .., daf du der Heilige
Gottes bist.” Uber dieses ausnahmslos klingende Petruswort reflektierend, mochte dem
vierten Evangelisten — beim nachosterlichen Riickblick auf die Passion Christi — fol-
gender Gedanke in den Sinn gekommen sein: Leider waren, wie der Fall Judas beweist,
tatsichlich nicht alle Zwolf spiter ,,Glaubende” an Jesu Messianitit. Diese persénliche
Meditation hat, so kann angenommen werden, der Evangelist in die im V. yo vor-
liegende Formulierung gekleidet und in der Form eines Herrenwortes dargestellt.

Aus dem oben Gesagten ergibt sich, daR Judas schon vor seinem Pakt mit den ,Hohen-
priestern” (Mk 14, 10 f. Parr)® innerlich von seinem Meister abgefallen war, wie dies
in Jo 13,2 (,, . . . als es der Teufel dem Judas . .. bereits ins Herz gegeben hatte, ihn zu
verraten”) und in 13, 27 (,Was du [ohnehin schon] tust, tue es bald”) angedeutet zu
sein scheint.

R oS NR

2. Beweggriinde des Abfalles

Die Evangelien geben keinen klaren Aufschlu8 iiber die personlichen Beweggriinde, die
Judas zu seinem Verrat bewogen; sie beschrinken sich auf die theologische Aussage,
da8 die Judastat unter Einwirkung Satans erfolgte (Lk 22, 3.31.53, Jo 13, 2.27; 14, 30;

1 Vgl. R. Schnadcenburg, Das Johannesevangelium, HThK IV/2 (1971), 109, wonach ,der
synoptische Bericht (Mk 8, 27—30) im Hintergrund” von Jo 6, 66—71 ,steht”.

2 Vgl. F, Zehrer, Einfithrung in die synoptischen Evangelien (1959), 66 (Nr. 147).

3 Unter den ,Hohen Priestern” ist der Hohe Rat (pars pro toto) gemeint.

259

17*



vgl. auch 6, 70: ,einer von euch ist ein Teufel“)* und daf sie im Heilsplan Gottes mit
inbegriffen war. Letztes ergibt sich aus dem Umstand, dafl an verschiedenen Stellen der
Passion, die von Judas handeln, Verweise auf das AT eingestreut sind; vgl. Mk 14, 18;
Jo 13,18 (Ps 41,10); Mk 14, 49/Mt 26, 56 (der allgemeine Hinweis auf ,die Schrif-
ten”, die ,erfiillt werden” sollen); Mt 27, 9 (Zach 11, 12 f.; dort als ,Jeremias“-Zitat
angefiihrt). Die theologische Aussage dieser Schriftstellen ist diese: der Verrat des
Judas entspricht dem im AT klar erkennbaren Willen Gottes; mit anderen Worten: die
Judastat geschah, weil sie geschehen ,mufite” (vgl. in Lk 24, 26; Mk 8, 31 das gottliche
~MuB”). Die Beeinflussung durch den Satan hob jedoch die Freiheit des Verriter-
apostels in seiner Entscheidung nicht auf. Wire Judas willenloses Werkzeug Satans
gewesen, dann wire er als schuldlos zu betrachten, Das ,,Wehe” Jesu iiber Judas bei
Mk 14, 21 Parr deutet jedoch die schwere persénliche Schuld des Verriterapostels un-
verkennbar an.

Ist in dem Hinweis der Evangelien, daf die Judastat nach dem in der Schrift klar
erkennbaren RatschluB8 Gottes unabwendbar geschehen mufite, die theologische Be-
griindung dieser Tat klar und unwiderleglich gegeben, so bleibt sie nichtsdestoweniger
ein psychologisches Ritsel, und zwar in mehrfacher Hinsicht: Wie konnte Jesus den
Judas in die Zahl der Apostel, d. h. in die Zahl seiner intimsten Anhiinger, aufnehmen,
obwohl er nicht nur dessen Untat vorauswuflte, sondern auch voraussah, da diese fiir
Judas, wenn vielleicht nicht den Verlust des Heiles, so doch zweifelsohne eine schwere
Gefahr fiir dieses zur Folge hatte? (,Sohn des Verderbens” Jo 17, 12 wird herkomm-
lich®* im Sinne selbstverschuldeten Heilsverlustes gedeutet.) Und ferner: Wie war es
nur moglich, daB bei Judas, im Unterschied zu den iibrigen Aposteln, der Umgang mit
Jesus ohne entscheidende Wirkung blieb? Wegen dieser psycholog:sch unerklirlichen
Tatsachen etwa die Geschichtlichkeit des Judas zu bestreiten, ginge schon deshalb nicht
an, weil dies zur unméglichen Annahme fiihren wiirde, die Urgemeinde hitte die Figur
des Judas erfunden. Was hiitte denn die Urgemeinde zu einer solchen Erfindung ver-
anlassen sollen, durch die nicht nur der Zwélferkreis kompromittiert wurde, sondern
die auch geeignet war, Jesus in ungiinstigem Licht erschemen zu lassen (Ahnungslosig-
keit, Mangel an Menschenkenntnis)’?

Modhte man sich in urchristlicher Zeit zunichst mit der von Jesus selbst gegebenen
(vgl. Mt 26, 54), ausschlieSlich theologischen Begriindung der Judastat zufrieden ge-
geben haben, so suchte man offensichtlich schon sehr bald auch nach einer psychologi-
schen Motivierung dieser Tat, und man glaubte, sie im Habsuchtsmotiv zu finden, das,
dem Mk-Ev noch fremd, bereits in unserem (nach Mk entstandenen) griechischen Mt-Ev
anklingt (vgl. Mt 26, 15: ,Was wollt ihr mir geben”, ohne Parallele bei Mk-Lk), um
dann im Jo-Ev (12, 6) ganz deutlich hervorzutreten. Wird man zwar kaum beweisen
kénnen, daf das bei Lk und Jo anklingende Habsuchtsmotiv eine nachtriigliche ur-
christliche Erfindung sei — ein gewisser Hang zum Geld diirfte schon von allem Anfang
an in Judas gesteckt sein —, so geht jedoch ]. Giichter’ wohl zu weit, wenn er in der
Geldgier des Judas das Hauptmotiv (wenn nicht gar den einzigen Beweggrund) fiir die
Verritertat sehen mochte: In den letzten Monaten der Lehrtitigkeit Jesu sei es mit den

4 Die, Nennung des ,Teufels” in Jo 6, 70 diirfte auf Mk 8,33 Par (ohne Parallele bei Lk)
zuriickgehen, wo Jesus den Petrus, der ihn von seiner Vorstellung eines Leidensmessias
(vgl. Mk 8, 51 Parr = die erste Leidensweissagung) abbringen will, als ,Satan” bezeichnét.
- Der vierte Evangelist iibertréigt diese den Petrus belastende Bezeldmung auf Judas, den
Verriterapostel. (Vgl. R. Schnadcenburg, Das Johannesevangelium, IV/2, 112 f.)

8 Vgl. F. Tillmann, Das Johannesevangelium (HSNT) ‘1931, 297; A. Wikenhauser, Das
Evangelium nach Johannes (RNT), 21957, 306. )

¢ Vgl. J. Blinzler, LThK V (1960), 1153.

7 ]. Giichter, Das Matthiusevangelium (1963), 837 f.; vgl. auch Ders.; ZKTh 78 (1956), 227
bis 233 (Besprechung von J. Blinzler, Proze8 Jesu).

260



finanziellen Einnahmen fiir die gemeinsame Jiingerkasse — und damit auch mit der
Selbstvergiitung, die Judas nach althergebrachter orientalischer Gepflogenheit als Kassa-
fiihrer fiir sich beansprucht habe — immer mehr abwiirts gegangen. Die anlifllich der
»~Verschwendung” (Mt 26, 8 Parr) des Salbiles bekundete Interesselosigkeit Jesu an der
Finanzgebarung der gemeinsamen Kasse habe Judas zutiefst empért, so daf er be-
schlossen habe, den Ausfall seiner Privateinnahmen durch den Verkauf Jesu an die
Feinde wettzumachen®.

Mit groBer Wahrscheinlichkeit wird man den Hauptgrund fiic den Abfall des Judas
vom Meister in seiner weltlich-politischen Messiasauffassung zu sehen haben, von der
iibrigens auch seine Mitjiinger (vgl. Mk 9, 33—37 Parr; Lk 22, 24—30: Rangstreit der
Jiinger), ja sogar die besten unter ihnen (vgl. Mk 10, 35—45 Parr: Ehrgeiz der Zebedius-
sohne), mehr oder weniger angesteckt waren. Mehr als alle iibrigen Jiinger dieser
Messiasauffassung verfallen, erwartete Judas brennend von Jesus die Wiederaufrich-
tung des davidischen Thrones und mit der Wiederherstellung der politischen Herrschaft
der Juden die Vertreibung der Rémer aus Palistina.

Wenn Iskarioth” (Mk 3, 19; 14, 10; Lk 6,16), des Judas Beiname, der ofter in der
Form ,(der) Iskariote” vorkommt (Mt 10, 4; 26, 14; Mk 14, 43; Lk 22, 3; Jo 14, 22)°,
nicht unwahrscheinlich von sicarius (= der Dolchmann; vgl. sica, der Dolch) her-
zuleiten ist'®, liegt die Annahme nicht fern, da Judas — vielleicht mit Simon Kana-
nius' — der Partei der ,Zeloten” angehérte, und zwar, wie im Beinamen ,Dolchmann
(gleichbedeutend mit ,Bandit”) angedeutet zu sein scheint, als ein besonders radikales
Mitglied dieser politischen Untergrundbewegung. Hauptsichlich aus seiner politisch-
messianischen Erwartung heraus diirfte sich Judas dem Heiland angeschlossen haben,
wobei diese Erwartung bei Judas von egoistischen Motiven entscheidend mitbestimmt
gewesen sein wird; solche Motive schwangen iibrigens auch bei anderen Jiingern deut-
lich mit; vgl. Mk 10, 35—45 Parr (der Ehrgeiz der Zebediusséhne). Bei der fanatischen
Verbohrtheit des Judas in diese politische Messiaserwartung und seinen dabei verfolg-
ten, vorwiegend egoistischen Zielen ist es verstindlich, daB die Versuche Jesu, seinen
Jiingern durch die intensive Belehrung, die er in der letzten Zeit seines &ffentlichen
Wirkens fast ausschlieBlich auf sie konzentrierte, die richtige Messiasauffassung bei-
zubringen, bei Judas vollig fehlschlugen.

8 ], Gidhter, Das Matthiusevangelium, a. a. O.

% Bei Jo wird ,der Iskariote” meist als Beiname Simons, des Vaters des Judas, gebraucht; so
an der oben vorhin zitierten Stelle Jo 6, 71; auerdem noch bei Jo 13, 26.

10 iskarioth” bzw. ,(der) Iskariote” wurde herkdmmlich meist als Angabe der Herkunft als
= ,isch gerioth”, d. h. als = ,der Mann aus Kerioth” (ein Ort im siidlichen Iudia) erklért.
(So interpretieren Strack-Billerbecdk, Kommentar zum NT aus Talmud und Midrasch I
[*1926], 537; G. Dalmann, Jesus und Jeschuah [1922], 26.) Nach einer anderen, sehr wahr-
scheinlichen Deutung ist dieser Beiname von sicarius (vgl. sica, der Dolch) als = ,Doldh-
mann”, ,Bandit” zu interpretieren. (Diese Interpretation vertrat F. Schulthef, Das Problem
der Sprache Jesu [1917], 41.55; vgl. auch Ders., in: ZNW 21 [1922], 250 ff.) Nennenswert ist
auch die von Ch. C. Torrey, HThR 36 (1943), 51 ff., vorgelegte Ableitung des Judas-
beinamens von schekariah (vgl. hebr. scheker, die Liige) = ,Heuchler”, ,Verrdter”. Nach
den beiden zuletzt angefiihrten Deutungen léige im Beinamen des Judas ein Hinweis auf
seine politische Einstellung (,Dolchmann” = Zelot, d. h. radikales Mitglied einer rémer-
feindlichen politischen Untergrundbewegung), bzw. auf seinen Charakter (,Heuchler”) und
die daraus entspringende traurige , Verriter”-Rolle.

1t _Kanandus” ist kaum (nach Hieronymus) als = ,der Mann aus Kana” zu deuten, auch
nicht als = ,der Kanaander”, sondern als ,der Eiferer” (aram. kanean), ,der Zelot”
(W. Bauer, Wirterbuch zum NT, 51958, 795); vgl. Lk 6,15; Apg 1,13, wo Simon nicht mit
dem Beinamen ,Kananidus” (griech. kananaios, Mt 10, 4; Mk 3, 18), sondern als ,der Zelot”
(gewdhnlich mit ,der Eiferer” iibersetzt) angefiihrt wird, womit die Zugehorigkeit des
Simon zur nationalistischen jiidischen Partei der ,Zeloten” angedeutet zu sein scheint. Die
+Zeloten” waren es hauptsichlich, die im Jahre 66 n. Chr. den Freiheitskrieg gegen die
Romer entfesselten; vgl. LThK X (1965), 1343 (J. Blinzler).

261



Eine starke Erschiitterung der messianischen Triume des Judas diirfte bereits die Flucht
Jesu vor dem begeisterungstrunkenen Volk bewirkt haben, als dieses ihn nach dem
Brotwunder'* mit Gewalt zum Kénig ausrufen wollte; vgl. Jo 6, 15; vgl. auch Mk 6, 45/
Mt 14, 22, wonach Jesus seine Jiinger nach dem Brotwunder ,notigen“ mufte, ins Boot
zu steigen und wegzufahren; offenbar hitten sie bei der politischen Erhebung des
Volkes, zu der die Ausrufung Jesu zum Kénig der Auftakt gewesen wire, nur zu gemn
mitgemacht! Bereits damals lieR Jesus deutlich etkennen, da politische Aspirationen
ihm vollstindig ferne lagen. Die Leidensweissagungen (Mt 16, 21; 17,22 f.; 20,18 f.
und Parr) verstirkten nur noch diesen Eindruck. Zwar blieb Judas nach dem (wohl auch
von der politischen Messiaserwartung her motivierten) Jiingerabfall in Galilia (vgl.
Jo 6, 66) noch weiter bei Jesus; innerlich war er jedoch von seinem Meister bereits ab-
triinnig geworden. Wenn er noch mit Jesus ging, so mochte ithn dazu eine letzte Hoff-
nung bestimmen, daB in Jerusalem vielleicht doch noch die politischen Erwartungen
in Erfiillung gehen wiirden.

Diese Erwartung des Judas erfuhr beim Einzug in Jerusalem (Mt 21, 7—17 Parr) einen
miichtigen Auftrieb, wo Jesus, nach den evangelischen Berichten, sich zum ersten Mal
Sffentlich als Messias begriiflen lie8, nachdem er noch dazu diese messianische Kund-
gebung sogar selbst ,organisiert” hatte (Mk 11, 1—3 Parr). Man kann sich vorstellen,
da Judas bei dem sicher vorwiegend politisch gemeinten Jiingerruf ,Gesegnet sei das
kommende Reich unseres Vaters David” (Mk 11, 10) einer der lautesten Schreier war.
Als aber dann Jesus so gar keine Anstalten machte, die einmalig giinstig zu sein schei-
nende Situation politisch-messianisch auszuniitzen und so die Hosannarufe ohne jene
Wirkung verhallten, die sich Judas davon erwartet hatte, sah sich der Apostel in seiner
letzten Hoffnung politisch-messianischer Art betrogen; er fiihite sich in seiner fiir
Jesus bekundeten Hosanna-Begeisterung durch den Meister blamiert und zutiefst ver-
letzt. Nun war er zum Verrat und damit zum vélligen Bruch mit Jesus bereit. Oder
wollte er etwa, wie vereinzelt angenommen wurde, durch den Verrat den Meister zwin-
gen, sich seinen Feinden durch ein Wunder zu entzichen — in der Hoffnung etwa, daf8
dieses in der Uffentlichkeit auffallende Wunder den von Judas gewiinschten Um-
schwung der Lage herbeifithren wiirde? — Der bei Jo 11, 57 erwihnte ,Steckbrief” des
Hohen Rates kann schwerlich der ausschlaggebende Beweggrund fiir die Verritertat des
Judas gewesen sein, sondern kénnte hochstens einen Anstoff dazu gegeben haben.

3. Inhalt des Verrates

Judas hat den jiidischen Behtrden den nicht allgemein bekannten Ort verraten, an dem
Jesus seit seinem Einzug in Jerusalem die Nichte verbrachte; es war dies ein Landgut
(,Garten”) am Westhang des Ulberges; vgl. Jo 18, 1 f.; s. auch Mk 14, 11 im Vergleich
mit V 10; 14, 44; Lk 22, 48. Die verschiedenen Vermutungen neuerer Forscher, wonach
entweder das Messiasgeheimnis'®, oder der Anspruch Jesu auf die Gottessohnbezeich-
nung*, oder die zu unerlaubter Zeit und in illegaler Form gehaltene Paschamahlfeier*,
oder ein angeblicher Fluchtversuch Jesu'®, oder aber das Wort Jesu vom Niederreifien
und Wiederaufbauen des Tempels (Jo 2, 19; vgl. Mk 14, 58 Parr)" der Gegenstand des
Verrates gewesen sei, entbehren einer einwandfreien Begriindung in den Evangelien.

12 Dje Perikopen von der Speisung der Fiinftausend (Mt 14, 13—21; Mk 6, 32—44; Lk 9,10
bis 17; Jo 6,1—15) und der Speisung der Viertausend (Mt 15, 32—39; Mk 8,1—10) sind
wohl als Dubletten, d. h. als verschiedene Uberlieferungen von ein und derselben Begeben-
heit, zu betrachten; vgl. F. Zehrer, Synoptischer Kommentar III (1964), 48—51.

13 A, Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu-Forschung, 51933, 441 f.

14 W, Grundmann, Geschichte Jesu Christi (1957), 334 f.

15 M. Black, The Arrest and Trial of Jesus and the Date of the Last Supper, in: N. T. Essay
in Mem. of T. W. Manson (1959), 32.

18 T, Pickl, Messiaskonig Jesus in der Auffassung seiner Zeitgenossen, 31939, 69—72.

17 M. Gognel, Jesus, 21950, 442.

262



4. Das Problem der Judaskommunion

War Judas bei der Einsetzung der Eucharistie im Abendmahlsaale noch anwesend oder
nicht? Die Quellenlage ist diese:

a) Bei Mt-Mk werden die Ereignisse im Abendmahlsaal in folgender Reihung erzihlt:
Zuerst Essen des Paschamahles, hernach Bezeichnung des Verriters durch Jesus, dann
erst die Einsetzung der Eucharistie. Das Essen des Paschamahles ist bei Mt (26, 20 £.)
blof angedeutet im dortigen Passus: , ...er legte sich zu Tisch; und wihrend sie
afen . ..”; dhnlich bei Mk 14,18 a.

b) Nach der lukanischen Darstellung wire hingegen der Ablauf der Einzelszenen im
Abendmahlsaal folgender gewesen: Zuerst Paschamahl, unmittelbar darauf Eucharistie-
einsetzung; hernach die iibrigen Begebenheiten im Abendmahlsaal, niimlich zuerst Hin-
weis auf den Verriter (Lk 22, 21—23) — dann Rangstreit der Jiinger (V. 24~—27, luka-
nisches Sondergut als Bestandteil des Abendmahlsberichtes; vgl. Mk 10, 42—45/Mt 20,
25—28) — hernach Lohnverheiffung an die Jiinger fiir die von ihnen bewiesene Jesus-
nachfolge (V. 28—30; ebenfalls lukanisches Sondergut im Abendmahlsbericht; vgl.
Mt 19, 28) — sodann Weissagung der Verleugnung des Petrus (V. 31—34; diese Weis-
sagung findet sich bei Mt-Mk erst auf dem Weg zum Ulberg) — abschlieBend Riick-
blick und Ausblick (V. 35—38, ausschlieflich lukanisches Sondergut).

Im Unterschied zu Mt-Mk, wo vom Essen des Paschamahles nur andeutungsweise die
Rede ist, wird das Paschamahl bei Lk (22, 15: ,,dieses Mahl”) ausdriiclich genannt.
Sowohl zu Mt-Mk als auch zu Lk ist die fiir unsere Frage nicht unwichtige Feststellung
zu machen, da8 bei keinem der Synoptiker vom Weggang des Judas aus dem Abend-
mahlsaal die Rede ist; vgl. dagegen Jo 13, 30!

c) Aus der johanneischen Schilderung der Ereignisse im Abendmahlsaal scheinen fiir
unsere Frage folgende Einzelheiten von Wichtigkeit zu sein: 1. Judas empfingt den
von Jesus ihm dargereichten ,Bissen” (Jo 13,26 c—27a; vgl. 30a). 2. Nach dem
Empfang des ,Bissens” verlifit Judas den Abendmahlsaal. Das johanneische Sonder-
detail vom ,Bissen” trigt jedoch zur Entscheidung unserer Frage nichts bei, da der
»Bissen” mit dem eucharistischen Brot nichts zu tun hat; er war nimlich ein Teil der
Vorkost, die vor dem eigentlichen Paschamahl (als Vorspeise) aufgetragen wurde. So-
mit fand die Darreichung des ,Bissens” vor der eucharistischen Brotspende statt —
gleichgiiltig, ob die Einzelszenen in der (allem Anschein nach historischen) matthiisch-
markinischen oder in der lukanischen Reihenfolge abrollten. — Bekanntlich ist im
johanneischen Bericht von den Begebenheiten im Abendmahlsaal die Einsetzung der
Eucharistie iibergangen worden.®

Was ergibt sich nun fiir unsere Frage aus dem soeben angestellten Vergleich zwischen
Mt-Mk, Lk und Jo? Der Umstand, da Mt und Mk vor der Einsetzung der Eucharistie
zwar die Bezeichnung des Verriters, nicht aber dessen Weggang berichteten, erméglicht
die Annahme, Judas sei bei der Eucharistieeinsetzung zugegen gewesen; der lukanische
Abendmahlsbericht, wo die Bezeichnung des Verriiters erst nach der Einsetzung der
Eucharistie erzihlt wird, scheint diese Annahme geradezu zu fordern. Nichtsdesto-
weniger diirfte man sich aus folgenden zwei Griinden eher gegen als fiir die Judas-
kommunion zu entscheiden haben:

1. Es 1dBt sich einleuchtend verstiindlich machen, daf Lk innerhalb der geschichtlichen
Anordnung der Ereignisse, die allem Anschein nach von Mt und Mk historisch richtig
iiberliefert wurde, absichtlich Umstellungen vornahm und daB somit die Anordnung
bei Lk gegeniiber jener bei Mt-Mk sekundir ist: Der lukanischen Reihenfolge mit ihrem

18 Als entsprechendes Aquivalent im vierten Evangelium ist der ,eucharistische” Teil der
Brotrede (Jo 6, 51 c—58) zu betrachten.

263



unmittelbaren Nebeneinander von Paschamahl und Eucharistieeinsetzung liegt offen-
sichtlich das Bestreben des dritten Evangelisten zugrunde, in seinem Abendmahlbericht
Typus (Paschamahl) und Antitypus (Eucharistie) mdglichst augenscheinlich in Gegen-
iiberstellung zu bringen. Um dies zu erreichen, erzihlt Lk das Paschamahl und die
Eucharistieeinsetzung gleich am Anfang hintereinander und 18t ihnen die iibrigen
Ereignisse im Abendmahlsaal, unter ihnen an erster Stelle die Bezeichnung des Ver-
riters, hinterdrein folgen®®.

2. Die johanneische Erzihlung von der FuBwaschung, der Bezeichnung und dem Weg-
gang des Verriters (Jo 13, 1—30) erweckt deutlich den Eindruck eines liickenlos ge-
schlossenen Berichtes, so da8 dadurch die Annahme nahegelegt wird, daf die (von Jo
iibergangene) Einsetzung der Eucharistie erst nach dem Zeitpunkt von Jo 13, 30 erfolgte,
d. h. erst nachdem Judas den Abendmahlsaal verlassen hatte.

Es ist verstindlich, daB sich kaum ein Maler bei der Darstellung der Eucharistie-
einsetzung das kontrastierend-wirkungsvolle Motiv des Judas im Abendmahlsaal ent-
gehen lassen wollte.

1 Vgl. F. Zehrer, Einfiihrung in die synoptischen Evangelien, 108 (Nr. 221).

WLADYSLAW MIZIOLEK

Die Seelsorge in Polen im Jahre 1972/73

Uber dieses Thema lieBe sich sehr viel schreiben, denn Bereich und Bedeutung der Seel-
sorge haben in der nachkonziliaren Kirche in allen Lindern zugenommen. Dieser Bericht
beschrinkt sich darauf, die Hauptlinien der Seelsorgearbeit in Polen fiir dieses Jahr
aufzuweisen.

I

Will man von einem Land das religiose Leben beschreiben, sein Niveau registrieren
und die damit betraute Seelsorge richtig beurteilen, so mu8 man vor allem die in diesem
Lande herrschenden Lebensverhiltnisse kennen und beriicksichtigen. Das religitse
Leben und damit zusammenhingend die Seelsorge in Polen ist durch folgende Merk-
male geprigt:

1. Innerhalb der gegenwirtigen Grenzen ist das polnische Volk, was Nationalitit und
Religionsbekenntnis betrifft, fast zur Ginze einheitlich. Die nationalen Minderheiten
sind sehr klein, und von den Gliubigen gehtren 95 Prozent zur rémisch-katholischen
Kirche. Die Polen sind stark der eigenen Tradition und Kultur verhaftet. Tradition
spielt chne Zweifel im nationalen wie auch im religisen Leben Polens eine viel griere
und midhtigere Rolle als in den westlichen Lindern.

2. Seit Ende des Zweiten Weltkrieges hat Polen ein sozialistisches Regierungssystem,
die fithrende Ideologie ist der Marxismus. Dadurch wurden nicht nur gesellschaftliche
Verhiltnisse geidndert, auch die Erziehung der Jugend in den Schulen und im Militér-
dienst ist laizistisch geworden, bedingt durch die Mittel und Méglichkeiten, die dem
modernen Staat zur Verfiigung stehen.

3. Die Welt von heute wird im Kulturbereich immer einheitlicher. Die verschiedenen
kulturellen wie auch religissen Stromungen verbreiten sich sehr rasch alliiberall hin.
Man kann die Landesgrenzen nicht hermetisch abschlieBen vor solchen Einfliissen. Polen

264



