auch iiber die nicht als 6kumenisch gewerte-
ten Kirchenversammlungen jener Epoche, so
z. B. iiber das Konzil von Reims (1119), das
an Bedeutung hinter einem Lateranense I
oder II kaum zuriicksteht. Dadurch wird
einem wieder einmal mehr bewuSBt, wie pro-
blematisch die Unterscheidung zwischen
~Okumenischen” und ,nicht-bkumenischen”
Konzilien eigentlich ist.

Wenn in der Einleitung (19) iiber ,Auto-
kephalie und apostolischen Prinzipat” ge-
sprochen wird und dabei ein Brief Gregors
d. G. an den Patriarchen Johannes von
Konstantinopel, in dem gegen den Titel
eines ,8kumenischen Patriarchen” protestiert
wird, herangezogen wird, dann hitte aber
auch jener andere Brief an den Patriarchen
Eulogius von Alexandrien angefiihrt werden
miissen, in dem der gleiche Papst von sich
die Bezeichnung als ,universaler Papst”
energisch zuriickweist. Das Kapitel ,Papst
und Konzil im Investiturstreit”, das der Be-
handlung des Lateranese I vorangestellt ist,
diirfte etwas zu breit geraten sein und bringt
auch Ereignisse zur Darstellung, die man
als allgemein bekannt voraussetzen hitte
kénnen.

Zwar erweitert das Buch unser derzeitiges
Wissen iiber Lateran I—IV nicht wesentlich,
als lesbare Zusammenfassung des For-
schungsstandes ist es jedoch sehr willkom-
men. Besonders interessant ist der umfang-
reiche Quellenanhang, der viele Texte ent-
hilt, die in deutscher Sprache bisher nicht
zuginglich waren. Ich erwihne z. B. die
interessante Stelle aus ,De nugis curialium”
von W. Map iiber die Waldenser (243—245).
Die Lektiire der Dekrete des IV. Lateran-
konzils, das in seiner Art gewif eine grof-
artige Leistung darstellte, stimmt einen den-
noch nachdenklich. Darnach sollten die Hire-
tiker der weltlichen Obrigkeit ,zur gebiih-
renden Bestrafung” iibergeben werden; die
Katholiken, die ,sich zum Kampf gewappnet
hatten, um die Ketzer zu vertreiben”, wurden
mit Ablissen bedacht; den Juden wurde
jedes Recht auf ffentliche Amter aberkannt
und ihnen das Tragen einer diskriminieren-
den Kleidung anbefohlen. Da in diesem
dem Geiste des Evangeliums fremden Kon-
text die vielen guten Reformansitze des Kon-
zils nicht zum Tragen kommen konnten, ist
eigentlich nicht verwunderlich.

BAUMER REMIGIUS, Nachwirkungen des
konziliaren Gedankens in der Theologie und
Kanonistik des frithen 16. Jahrhunderts.
(RGStT Bd. 100) (XVII-u. 274.) Aschendorff,
Miinster 1971. Kart. DM 48.—.

Vf., der sich schon in zahlreichen Aufsitzen
mit einer dhnlichen Thematik beschiiftigt hat,
legt mit der von der Universitiit Freiburg i. B.
als Habilitationsschrift angenommenen Ar-
beit eine iiberaus griindliche und gewissen-
hafte Studie zur Geschichte des Konziliaris-
mus vor, wobei die Gestalt des Bischofs

286

Matthias Ugonius von Famagosta und sein
Werk ,De Conciliis” im Mittelpunkt der Be-
trachtung stehen. Wir erfahren, daf die Pro-
blematik um das Verhiltnis von Papst und
Konzil auch noch die Theologen und Kano-
nisten am Vorarbend der Reformation lebhaft
beschiftigt hat. Zwar fand der extreme Kon-
ziliarismus (Konzil iiber dem Papst) keine
Anhiinger mehr, seine gemifligte Spielart
(Konzil in bestimmten Ausnahmefillen iiber
dem Papst) war jedoch noch weit verbreitet.
Die Mdglichkeit einer Konzilsberufung ohne
Papst in Notsituationen und die Absetzbar-
keit des Papstes wegen Hiresie durch ein
Konzil vertraten damals auch ,stirkste Papa-
listen”. H. Jedin und andere haben darin Zu-
gestiindnisse an den Konziliarismus erblickt.
Biumer distanziert sich von dieser Auffas-
sung, weil solche Ansichten damals ,allge-
meine Uberzeugung” gewesen seien. Ist mit
solchen Feststellungen viel gewonnen? Von
der Sache her handelt es sich jedenfalls um
(gemiBigt) konziliares Gedankengut, das
auch bei den Papalisten anzutreffen ist.

Da Luther und die Reformatoren wieder auf
konziliare Ideen zuriickgriffen, ist das Buch
auch ein gewichtiger Beitrag zum Verstindnis
reformatorischer Theologie. (Das rechtfertigt
die Aufnahme in die ,Reformationsgeschicht-
lichen Studien und Texte”.) Dariiber hinaus
werden u. a. bedeutsame Hinweise zum Ver-
stindnis des Konzils von Pisa (1511) — seine
Einberufung hilt Vf. auf Grund damaliger
Ansichten fiir legitim — sowie der Konstan-
zer Dekrete ,Haec sancta” und ,Frequens”
geboten.

An den Verlag hat man die Bitte, der wert-
vollen Reihe in Hinkunft einen besseren und
schéneren Umschlag zu geben.

Linz Rudolf Zinnhobler

BRUNNER GERBERT, Die theologische Mitte
des Ersten Klemensbriefes. Ein Beitrag zur
Hermeneutik frithchristlicher Texte (Frank-
furter Theologische Studien, 11. Bd.)) (IX u.
177.) Knecht, Frankfurt/M. 1972. Kart. lam.
DM 29.—.

Im ersten Teil seines Buches liefert Vf. in
Auseinandersetzung mit den jiingsten Wer-
ken iiber den I. Klemensbrief eine lesens-
werte Methodenreflexion. Er kritisiert auf
der einen Seite, daf8 vielfach die Einzelfor-
schung wenig der Gesamtinterpretation des
Briefes gedient hat, wihrend die aktuelle
Auswertung des Briefes nicht selten viele
Einzelheiten iibergeht. Thm selbst liegt daran,
die Einzelergebnisse der Quellenforschung
und die Gesamtentwiirfe der aktuellen Aus-
wertung so zueinander in Beziehung zu brin-
gen, daB die Einzelheiten auf die Gesamtheit
des Briefes hin richtig gesehen und die Ge-
samtheit des Briefes wieder aus den Einzel-
heiten herausgedeutet werden kann.

Im zweiten Teil diskutiert Vf. den Aufbau
des 1. Klemensbriefes. Das Problem der Zwei-
teilung des Briefes 18st Brunner dadurch, da



