auch iiber die nicht als 6kumenisch gewerte-
ten Kirchenversammlungen jener Epoche, so
z. B. iiber das Konzil von Reims (1119), das
an Bedeutung hinter einem Lateranense I
oder II kaum zuriicksteht. Dadurch wird
einem wieder einmal mehr bewuSBt, wie pro-
blematisch die Unterscheidung zwischen
~Okumenischen” und ,nicht-bkumenischen”
Konzilien eigentlich ist.

Wenn in der Einleitung (19) iiber ,Auto-
kephalie und apostolischen Prinzipat” ge-
sprochen wird und dabei ein Brief Gregors
d. G. an den Patriarchen Johannes von
Konstantinopel, in dem gegen den Titel
eines ,8kumenischen Patriarchen” protestiert
wird, herangezogen wird, dann hitte aber
auch jener andere Brief an den Patriarchen
Eulogius von Alexandrien angefiihrt werden
miissen, in dem der gleiche Papst von sich
die Bezeichnung als ,universaler Papst”
energisch zuriickweist. Das Kapitel ,Papst
und Konzil im Investiturstreit”, das der Be-
handlung des Lateranese I vorangestellt ist,
diirfte etwas zu breit geraten sein und bringt
auch Ereignisse zur Darstellung, die man
als allgemein bekannt voraussetzen hitte
kénnen.

Zwar erweitert das Buch unser derzeitiges
Wissen iiber Lateran I—IV nicht wesentlich,
als lesbare Zusammenfassung des For-
schungsstandes ist es jedoch sehr willkom-
men. Besonders interessant ist der umfang-
reiche Quellenanhang, der viele Texte ent-
hilt, die in deutscher Sprache bisher nicht
zuginglich waren. Ich erwihne z. B. die
interessante Stelle aus ,De nugis curialium”
von W. Map iiber die Waldenser (243—245).
Die Lektiire der Dekrete des IV. Lateran-
konzils, das in seiner Art gewif eine grof-
artige Leistung darstellte, stimmt einen den-
noch nachdenklich. Darnach sollten die Hire-
tiker der weltlichen Obrigkeit ,zur gebiih-
renden Bestrafung” iibergeben werden; die
Katholiken, die ,sich zum Kampf gewappnet
hatten, um die Ketzer zu vertreiben”, wurden
mit Ablissen bedacht; den Juden wurde
jedes Recht auf ffentliche Amter aberkannt
und ihnen das Tragen einer diskriminieren-
den Kleidung anbefohlen. Da in diesem
dem Geiste des Evangeliums fremden Kon-
text die vielen guten Reformansitze des Kon-
zils nicht zum Tragen kommen konnten, ist
eigentlich nicht verwunderlich.

BAUMER REMIGIUS, Nachwirkungen des
konziliaren Gedankens in der Theologie und
Kanonistik des frithen 16. Jahrhunderts.
(RGStT Bd. 100) (XVII-u. 274.) Aschendorff,
Miinster 1971. Kart. DM 48.—.

Vf., der sich schon in zahlreichen Aufsitzen
mit einer dhnlichen Thematik beschiiftigt hat,
legt mit der von der Universitiit Freiburg i. B.
als Habilitationsschrift angenommenen Ar-
beit eine iiberaus griindliche und gewissen-
hafte Studie zur Geschichte des Konziliaris-
mus vor, wobei die Gestalt des Bischofs

286

Matthias Ugonius von Famagosta und sein
Werk ,De Conciliis” im Mittelpunkt der Be-
trachtung stehen. Wir erfahren, daf die Pro-
blematik um das Verhiltnis von Papst und
Konzil auch noch die Theologen und Kano-
nisten am Vorarbend der Reformation lebhaft
beschiftigt hat. Zwar fand der extreme Kon-
ziliarismus (Konzil iiber dem Papst) keine
Anhiinger mehr, seine gemifligte Spielart
(Konzil in bestimmten Ausnahmefillen iiber
dem Papst) war jedoch noch weit verbreitet.
Die Mdglichkeit einer Konzilsberufung ohne
Papst in Notsituationen und die Absetzbar-
keit des Papstes wegen Hiresie durch ein
Konzil vertraten damals auch ,stirkste Papa-
listen”. H. Jedin und andere haben darin Zu-
gestiindnisse an den Konziliarismus erblickt.
Biumer distanziert sich von dieser Auffas-
sung, weil solche Ansichten damals ,allge-
meine Uberzeugung” gewesen seien. Ist mit
solchen Feststellungen viel gewonnen? Von
der Sache her handelt es sich jedenfalls um
(gemiBigt) konziliares Gedankengut, das
auch bei den Papalisten anzutreffen ist.

Da Luther und die Reformatoren wieder auf
konziliare Ideen zuriickgriffen, ist das Buch
auch ein gewichtiger Beitrag zum Verstindnis
reformatorischer Theologie. (Das rechtfertigt
die Aufnahme in die ,Reformationsgeschicht-
lichen Studien und Texte”.) Dariiber hinaus
werden u. a. bedeutsame Hinweise zum Ver-
stindnis des Konzils von Pisa (1511) — seine
Einberufung hilt Vf. auf Grund damaliger
Ansichten fiir legitim — sowie der Konstan-
zer Dekrete ,Haec sancta” und ,Frequens”
geboten.

An den Verlag hat man die Bitte, der wert-
vollen Reihe in Hinkunft einen besseren und
schéneren Umschlag zu geben.

Linz Rudolf Zinnhobler

BRUNNER GERBERT, Die theologische Mitte
des Ersten Klemensbriefes. Ein Beitrag zur
Hermeneutik frithchristlicher Texte (Frank-
furter Theologische Studien, 11. Bd.)) (IX u.
177.) Knecht, Frankfurt/M. 1972. Kart. lam.
DM 29.—.

Im ersten Teil seines Buches liefert Vf. in
Auseinandersetzung mit den jiingsten Wer-
ken iiber den I. Klemensbrief eine lesens-
werte Methodenreflexion. Er kritisiert auf
der einen Seite, daf8 vielfach die Einzelfor-
schung wenig der Gesamtinterpretation des
Briefes gedient hat, wihrend die aktuelle
Auswertung des Briefes nicht selten viele
Einzelheiten iibergeht. Thm selbst liegt daran,
die Einzelergebnisse der Quellenforschung
und die Gesamtentwiirfe der aktuellen Aus-
wertung so zueinander in Beziehung zu brin-
gen, daB die Einzelheiten auf die Gesamtheit
des Briefes hin richtig gesehen und die Ge-
samtheit des Briefes wieder aus den Einzel-
heiten herausgedeutet werden kann.

Im zweiten Teil diskutiert Vf. den Aufbau
des 1. Klemensbriefes. Das Problem der Zwei-
teilung des Briefes 18st Brunner dadurch, da



er deutlich macht, da nicht der eine Teil auf
dem anderen aufbaut (also nicht, wie man
bisher vielfach meinte, die Veranlassung des
Briefes und sein Hauptzwedk dem zweiten
Teil zu entnehmen sei), sondern daf beide
Teile parallel nebeneinander stehen. Aus der
strengen Zuordnung der beiden Hauptteile
zueinander entnimmt B., daf es dem Brief
nicht nur um die L8sung eines Einzelfalles
geht, sondern ‘daB der Einzelfall fiir die Ge-
samtkirche als paradigmatisch in der damali-
gen Situation der beginnenden Neubewer-
tung der Einzelgemeinde ist.

Im dritten Teil seines Buchs wendet sich B.
der Grundthematik des I. Klemensbriefes zu
und zeigt, dal Kapitel 44 der Angelpunkt ist:
Der Fall, daf Gemeindevorsteher abgesetzt
wurden, obwohl sie ihr Amt untadelig ver-
sehen hatten. Die Autorititskrise gefihrdet
das Gemeindeleben: ,die institutionelle Siche-
rung der Autoritit als solcher ist die theo-
logische Mitte des Briefes” (162). Diese Kri-
sensituation hat der I. Klemensbrief zu be-
wiltigen versucht, indem er die Tradition
von der apostolischen Einsetzung des Amtes
als apostolische Tradition von der Ordnung
des Amtes weiter verwendete.

Wihrend B. Altaner und J. A. Fischer im
1. Klemensbrief bereits ,den Anspruch Roms
auf eine besondere Stellung unter allen ande-
ren Gemeinden angekiindigt finden” schreibt
B. niichtern: ,Da die absendende Gemeinde
keine andere Autoritit ansprechen konnte
als die Empfingergemeinde, konnte der Ver-
fasser wohl nicht umhin, in 44,3 die Funk-
tion dieser Gemeinde anlkiBlich der Einset-
zung von Vorstehern zu erwihnen, um sie
von daher in 54,2 an ihre Wichterfunktion
erinnern zu kénnen” (115). Die Gesamtge-
meinde, die die Wahl der Vorsteher mitvoll-
zogen hatte und die (47,6) diese Vorsteher
abgesetzt hatte, muf angeredet werden, um
diese wieder aufzunehmen. Zum Verstindnis
dessen sollte man sich vor Augen halten (vgl.
H. Kraft, Die Kirchenviter 1966, 4), daR in
den antiken heidnischen Vereinen die leiten-
den Beamten satzungsgemi® nach einer fest-
gelegten ein- oder mehrjihrigen Amtsdauer
zurlicktraten und durch Neuwahl ersetzt wur-
den. Warum sollte es in den Kirchengemein-
den anders sein? Dagegen setzt der I. Kle-
mensbrief seine Amtstheorie.

BUMPUS HAROLD BERTRAM, The Christo-
logical Awareness of Clement of Rome and
its Sources. (XII u. 196.) University Press of
Cambridge 1¢72. Ln.

Zeigt der 1. Klemensbrief ein Christentum
ohne Christus (D. Vblter) oder findet sich
in ihm bereits eine hochentwidkelte Christo-
logie (A. Harnadk)? Vf. weist nach, da kei-
ner der beiden extremen Standpunkte richtig
ist, daB Klemens vielmehr dem offiziellen
Palistina-Judentum in seinen messianischen

Hoffnungen weit niher steht als man erwar-
ten wiirde. Mit dem Hirten des Hermas und
der Didache bekundet uns I. Klemens als
einer der wenigen Zeugen eine jiidisch-christ-
liche Theologie, die sich bald verlor, weil
ihre Kategorien auf den jiidischen Kultur-
kreis begrenzt waren und der griechischen
Mehrheit in der jungen Kirche nicht beson-
ders entsprachen. Beachtenswert die Feststel-
lung (173), da Klemens uns auch heute ein
giiltiges Beispiel gesunder Verschiedenheit in
der frithen Kirche gibt. Bei ihm ist Christus
weithin in den Kategorien der zwischen-
testamentlichen literarischen Traditionen ge-
sehen, deren Erbe er ist, und in deren Kon-
text er allein verstanden werden kann,

Die sonst recht ordentliche Arbeit ist durch
zahlreiche Druckversehen entstellt und er-
mangelt jeglicher Register.

Graz Johannes B. Bauer

DOGMATIK
RAHNER KARL/SEMMELROTH OTTO

(Hg.), Theologische Akademie, Bd. IX. (128.)
Knecht, Frankfurt/M. 1972. Kart. lam.
DM 12.80.

Wie schon bisher ist es auch in diesem 9.
Band weder méglich noch- notwendig, einen
inneren stringenten Zusammenhang der ge-
sammelten Vortrige herzustellen. Daf sie an
die aktuellen Fragen unserer Zeit gebunden
sind und sich von daher als einheitliche Ant-
wort verstehen, ist aber das unbestritten ge-
meinsame Verdienst. So bleibt immer aktuell
die Frage, die O. Semmelroth in seinem Bei-
trag stellt: ,Der Tod — wird er erlitten oder
getan?” Hier wird in der Antwort ,die Lehre
von den Letzten Dingen als christliche Inter-
pretation des Todes” erklirt, was nicht
heien soll, da die endzeitlichen Ereignisse
nur noch als ,Interpretament” Geltung hit-
ten, sondern daf sich im Licht dieser Reali-
titen erst die personale Tiefe des Todesge-
schehens, das Tat und Widerfahrnis zugleich
ist, zeigt. — F. Lentzen-Deis stellt auch eine
Alternativfrage: ,Jesus — Rabbi oder Gottes-
sohn?” Die Antwort umfaBit die beiden wich-
tigen Ansitze jeder christologischen Frage-
stellung, die Pole des gottlich-mensdhlichen
Mysteriums. Aus dem Stil und Inhalt der
Lehre Jesu wird die Behauptung zuriickge-
wiesen, er sei nur ein Rabbi gewesen. Der
eigentliche Anspruch lautet, als Gottes Sohn
zu lehren. Die Entwidklung der zentralen
Frage aus der Lehrtiitigkeit Jesu ist in dem
Vortrag iiberzeugend dargestellt. — Auch
hinter dem Thema von H. Bacht: ,Inter-
kommunion — das heife Eisen” miilte
eigentlich ein Fragezeichen stehen. Griinde
fir und gegen die Interkommunion zeigen
die dogmatische Offenheit des Problems.

J. Fuchs greift ein anderes ,heies Eisen”
mutig auf: ,Die Unaufléslichkeit der Ehe in
Diskussion.” Offizielle Theorie und Praxis
in der Kirche, wie sie sich vor allem seit dem

287



