er deutlich macht, da nicht der eine Teil auf
dem anderen aufbaut (also nicht, wie man
bisher vielfach meinte, die Veranlassung des
Briefes und sein Hauptzwedk dem zweiten
Teil zu entnehmen sei), sondern daf beide
Teile parallel nebeneinander stehen. Aus der
strengen Zuordnung der beiden Hauptteile
zueinander entnimmt B., daf es dem Brief
nicht nur um die L8sung eines Einzelfalles
geht, sondern ‘daB der Einzelfall fiir die Ge-
samtkirche als paradigmatisch in der damali-
gen Situation der beginnenden Neubewer-
tung der Einzelgemeinde ist.

Im dritten Teil seines Buchs wendet sich B.
der Grundthematik des I. Klemensbriefes zu
und zeigt, dal Kapitel 44 der Angelpunkt ist:
Der Fall, daf Gemeindevorsteher abgesetzt
wurden, obwohl sie ihr Amt untadelig ver-
sehen hatten. Die Autorititskrise gefihrdet
das Gemeindeleben: ,die institutionelle Siche-
rung der Autoritit als solcher ist die theo-
logische Mitte des Briefes” (162). Diese Kri-
sensituation hat der I. Klemensbrief zu be-
wiltigen versucht, indem er die Tradition
von der apostolischen Einsetzung des Amtes
als apostolische Tradition von der Ordnung
des Amtes weiter verwendete.

Wihrend B. Altaner und J. A. Fischer im
1. Klemensbrief bereits ,den Anspruch Roms
auf eine besondere Stellung unter allen ande-
ren Gemeinden angekiindigt finden” schreibt
B. niichtern: ,Da die absendende Gemeinde
keine andere Autoritit ansprechen konnte
als die Empfingergemeinde, konnte der Ver-
fasser wohl nicht umhin, in 44,3 die Funk-
tion dieser Gemeinde anlkiBlich der Einset-
zung von Vorstehern zu erwihnen, um sie
von daher in 54,2 an ihre Wichterfunktion
erinnern zu kénnen” (115). Die Gesamtge-
meinde, die die Wahl der Vorsteher mitvoll-
zogen hatte und die (47,6) diese Vorsteher
abgesetzt hatte, muf angeredet werden, um
diese wieder aufzunehmen. Zum Verstindnis
dessen sollte man sich vor Augen halten (vgl.
H. Kraft, Die Kirchenviter 1966, 4), daR in
den antiken heidnischen Vereinen die leiten-
den Beamten satzungsgemi® nach einer fest-
gelegten ein- oder mehrjihrigen Amtsdauer
zurlicktraten und durch Neuwahl ersetzt wur-
den. Warum sollte es in den Kirchengemein-
den anders sein? Dagegen setzt der I. Kle-
mensbrief seine Amtstheorie.

BUMPUS HAROLD BERTRAM, The Christo-
logical Awareness of Clement of Rome and
its Sources. (XII u. 196.) University Press of
Cambridge 1¢72. Ln.

Zeigt der 1. Klemensbrief ein Christentum
ohne Christus (D. Vblter) oder findet sich
in ihm bereits eine hochentwidkelte Christo-
logie (A. Harnadk)? Vf. weist nach, da kei-
ner der beiden extremen Standpunkte richtig
ist, daB Klemens vielmehr dem offiziellen
Palistina-Judentum in seinen messianischen

Hoffnungen weit niher steht als man erwar-
ten wiirde. Mit dem Hirten des Hermas und
der Didache bekundet uns I. Klemens als
einer der wenigen Zeugen eine jiidisch-christ-
liche Theologie, die sich bald verlor, weil
ihre Kategorien auf den jiidischen Kultur-
kreis begrenzt waren und der griechischen
Mehrheit in der jungen Kirche nicht beson-
ders entsprachen. Beachtenswert die Feststel-
lung (173), da Klemens uns auch heute ein
giiltiges Beispiel gesunder Verschiedenheit in
der frithen Kirche gibt. Bei ihm ist Christus
weithin in den Kategorien der zwischen-
testamentlichen literarischen Traditionen ge-
sehen, deren Erbe er ist, und in deren Kon-
text er allein verstanden werden kann,

Die sonst recht ordentliche Arbeit ist durch
zahlreiche Druckversehen entstellt und er-
mangelt jeglicher Register.

Graz Johannes B. Bauer

DOGMATIK
RAHNER KARL/SEMMELROTH OTTO

(Hg.), Theologische Akademie, Bd. IX. (128.)
Knecht, Frankfurt/M. 1972. Kart. lam.
DM 12.80.

Wie schon bisher ist es auch in diesem 9.
Band weder méglich noch- notwendig, einen
inneren stringenten Zusammenhang der ge-
sammelten Vortrige herzustellen. Daf sie an
die aktuellen Fragen unserer Zeit gebunden
sind und sich von daher als einheitliche Ant-
wort verstehen, ist aber das unbestritten ge-
meinsame Verdienst. So bleibt immer aktuell
die Frage, die O. Semmelroth in seinem Bei-
trag stellt: ,Der Tod — wird er erlitten oder
getan?” Hier wird in der Antwort ,die Lehre
von den Letzten Dingen als christliche Inter-
pretation des Todes” erklirt, was nicht
heien soll, da die endzeitlichen Ereignisse
nur noch als ,Interpretament” Geltung hit-
ten, sondern daf sich im Licht dieser Reali-
titen erst die personale Tiefe des Todesge-
schehens, das Tat und Widerfahrnis zugleich
ist, zeigt. — F. Lentzen-Deis stellt auch eine
Alternativfrage: ,Jesus — Rabbi oder Gottes-
sohn?” Die Antwort umfaBit die beiden wich-
tigen Ansitze jeder christologischen Frage-
stellung, die Pole des gottlich-mensdhlichen
Mysteriums. Aus dem Stil und Inhalt der
Lehre Jesu wird die Behauptung zuriickge-
wiesen, er sei nur ein Rabbi gewesen. Der
eigentliche Anspruch lautet, als Gottes Sohn
zu lehren. Die Entwidklung der zentralen
Frage aus der Lehrtiitigkeit Jesu ist in dem
Vortrag iiberzeugend dargestellt. — Auch
hinter dem Thema von H. Bacht: ,Inter-
kommunion — das heife Eisen” miilte
eigentlich ein Fragezeichen stehen. Griinde
fir und gegen die Interkommunion zeigen
die dogmatische Offenheit des Problems.

J. Fuchs greift ein anderes ,heies Eisen”
mutig auf: ,Die Unaufléslichkeit der Ehe in
Diskussion.” Offizielle Theorie und Praxis
in der Kirche, wie sie sich vor allem seit dem

287



12. Jh. an entwidkelt haben, sind heute nicht
iiberholt, doch ergeben sich aus einem tiefe-
ren personalen und funktionalen Verstindnis
der Ehe neue Motive, in die Diskussion um
die Mdglichkeit der Kirche in den Hirtefillen
vollzogener Christenehen einzutreten. —
Bietet die Kirche letzte GewiSheiten?” fragt
K. Rahner in seinem Vortrag, der gelegent-
lich einer Wiedergabe in Graz ernste Gegen-
fragen des Apostolischen Nuntius in Uster-
reich einbrachte. Solche kénnen aber nur dort
aufkommen, wo der prinzipielle Ansatz im
Denken Rahners, die 'transzendentalontolo-
gische Fragestellung, tibersehen oder nicht
verstanden wird. Er geht fiir die Begriindung
der Moglichkeit ,letzter GewiSheiten” vom
~Grundvertrauen auf den Sinn des Daseins”
aus und sieht jedes andere Vertrauen, auch
das in die Kirche und ihre Autoritit, von
daher geprigt und getragen. Die Uberlegun-
gen wurden angeregt durch das provozie-
rende Buch von H. Kiing: Unfehlbar? Eine
Anfrage (Einsiedeln 1970). ,Bestreitet Kiing
die Unfehlbarkeit von ,Sitzen” — als gram-
matikalischen und kulturgeschichtlich geprig-
ten Aussageformen —, so zeigt Rahner, daf
die Artikulation des Grundvertrauens sehr
wohl auf verbale Formen wie Worte und
Sidtze angewiesen ist. Darum muB auch die
Kirche ihr Grundvertrauen, d. h. ithren Glau-
ben an Jesus Christus in Sdtzen objektivie-
ren und gibt so dem Gliubigen tatsichlich
oletzte Gewiheiten und Sicherheiten”, frei-
lich ausgesagt in einer stets geschichtlich be-
dingten Begrifflichkeit. ,Auch dogmatische
Sdtze sind analoge Sitze” (125). Davon
geben die hier gesammelten Vortrige bewuBt
oder unbewuBt ein geschlossenes Zeugnis.

Graz . Winfried Gruber

GERKEN ALEXANDER, Theologie der Eucha-
ristie. (260.) Kosel, Miinchen 1973. Brosch.

Der theologische Umbruch, der mit diesem
Jh. eingesetzt hat und dessen erste Ergeb-
nisse im II. Vatikanum rezipiert worden
sind, wird an kaum einer Stelle so sichtbar
wie in der Theologie und Praxis der Eucha-
ristie. Es geniigt, auf die liturgischen Refor-
men sowie auf den Wandel der eucharisti-
schen Frmmigkeit und Spiritualitit hinzu-
weisen. Fiir viele Gldubige, aber auch fiir
viele mit der unmittelbaren Verkiindigung
beauftragte Geistliche und Religionslehrer
entstand dadurch eine gewisse Unsicherheit
und Verstehensschwierigkeit. Die reiche Lite-
ratur, die zum eudharistietheologischen Neu-
ansatz gefithrt hatte, war fiir sie kaum iiber-
sehbar, kaum zuiﬁnglid\. Diesem Mifistand
will der Franziskanertheologe A. Gerken,
Professor flir Dogmatik und Dogmenge-
schichte an der Phil.-Theol. Hochschule der
Franziskaner und Kapuziner in Miinster/
Westf., abhelfen. Sein .eigentliches Anliegen
ist es, die heutige theologische Neuinterpre-
tation des Altarssakramentes darzustellen,
verstindlich zu machen und Hinweise fiir. die

288

pastoralen und liturgischen Konsequenzen zu
geben. Er tut dies vor dem ausfiihrlich ent-
falteten Hintergrund der biblischen und dog-
mengeschichtlichen Daten, die in den drei
ersten Kapiteln vorgelegt werden. '

Im Einklang mit der Mehrzahl der heutigen
Theologen sieht er die ,klassische”, d. h.
nach Trient mafgeblich gewordene Eucha-
ristielehre in der mit dem Eintritt der ger-
manischen Vblker in die Kirche zusammen-
hingenden Wende vom patristischen Bildden-
ken zum realistischen Objektivismus begriin-
det. Damit war der Verlust der Kategorie
des Realsymbols verbunden, so daB in der
Folgezeit nur die Alternative einer mehr sym-
bolischen oder mehr realistischen Interpre-
tation gegeben zu sein schien. Die Option
fiir den Realismus fiihrte die kath. Lehre zu
einer mehr oder weniger ausschlieBlichen
Betrachtung der Realprisenz, wihrend dem
ekklesiologischen Aspekt kaum Beachtung
geschenkt wurde. Die Betonung des Opfer-
charakters der Messe gegeniiber der reforma-
torischen Bestreitung machte komplizierte
MeBopfertheorien notwendig, deren Frag-
wiirdigkeit seit langem auf der Hand liegt.
VE. rdumt ein, da sich zwar die wesentlichen
biblischen Intentionen durch die Dogmenge-
schichte durchgehalten haben, weist jedoch
nachdriicklich darauf hin, da8 die Dogmen-
geschichte gerade auf diesem Gebiet nicht als
kontinuierliche Aufwirtsentwidklung verstan-
den werden kénne, insofern die Theologie
der Eucharistie seit dem Mittelalter unter
einer bedenklichen Vereinseitigung gelitten
habe. Ist sie erkannt und als solche nachge-
wiesen, kann man sich an eine Neuinterpre-
tation aus dem Geist der Hl. Schrift und der
Viter machen. Dies unternimmt G. im letz-
ten und umfangreichsten Kapitel seines
Buches (157—255). Dem dinghaften Substanz-
denken der Scholastik stellt er seinen Ent-
wurf einer relationalen Ontologie entgegen.
Demnach steht jedes Sein, vor allem aber
das personale, nicht inkommunikabel, son-
dern in Beziehung zu anderem bzw. anderen.
Von da aus ist es méoglich, die Realprisenz
als Vergegenwirtigung der Selbsthingabe
Christi am Kreuz, ,als Sein im Vollzug” und
Existenz fiir uns zu sehen (202). Die Be-
schreibung des eucharistischen Geschehens als
Transsignifikation erscheint unter diesem
Aspekt als der vom zeitgendssischen Denken
aus geeignetste Weg zur Anndherung an das
Mysterium. Damit ist allerdings eine Inter-
pretation gegeben, die tiefgreifende Folgen
fiir die traditionelle Sakramentenlehre hat,
wie etwa die opus-operatum-Lehre odér den
Hylemorphismus in der Erklirung der Ele-
mente eines Sakramentes. Auf der anderen
Seite erdffnen sich neue Perspektiven fiir die
grofen Themen des Skumenischen Gespri-
ches (Amt, Interkommunion) wie auch vor
allem fiir eine schrift- und traditionsgerechte
Pastoral und Frémmigkeit. .

Das Werk zeichnet sich durch eine transpa-
rente Darstellungsweise und klare Sprache



