JOHANNES GRUNDEL

Moglichkeiten einer Zulassung wiederverheirateter Geschiedener
zu den Sakramenten?
Zum Schreiben der Glaubenskongregation vom 11. April 1973

Am 11. April 1973 hat die Glaubenskongregation an einige Bischéfe in der Welt ein
Schreiben gerichtet, das vom Priifekten dieser Kongregation, Kardinal Seper, unter-
zeichnet wurde und zur Frage der Theorie und Praxis der Lehre von der Unaufloslich-
keit der Ehe Stellung bezieht. Anlaf dieses Schreibens sind — wie es einleitend heifit —
einige verwirrende neue Meinungen iiber die Unaufldslichkeit der Ehe, die nicht nur in
Biichern oder katholischen Zeitschriften, sondern auch in Seminaren und katholischen
Schulen verbreitet werden und die sogar in die Praxis einiger kirchlicher Gerichte dieser
oder jener Ditzese einzudringen beginnen. Zusammen mit anderen lehrmiBigen oder
pastoralen Griinden werden diese Meinungen zur Rechtfertigung dafiir angefiihrt, jene,
die in irreguliren Verbindungen leben, zu den Sakramenten zuzulassen. Dies aber wird
als Abweichung bzw. Milbrauch (abusus) gegeniiber der geltenden Disziplin angesehen.
Weiter heiflt es in diesem Schreiben, die Glaubenskongregation habe auf ihrer Vollver-
sammlung 1972 diese Frage gepriift. In ihrem Auftrag und mit Billigung des Papstes
ermahnt sie die Bischofe dringend zur Wachsamkeit dariiber, daf alle, die Religions-
unterricht an Schulen — gleich welcher Art — erteilen oder denen im kirchlichen Gericht
das Amt des Offizials anvertraut wurde, treu zur kirchlichen Lehre iiber die Unauflos-
lichkeit der Ehe stehen und dies in der Praxis an den kirchlichen Gerichten beachten.

Der nun folgende letzte Abschnitt dieses Schreibens nimmt konkret zu der Frage Stel-
lung, ob jene, die in einer irreguldren Verbindung leben, zu den Sakramenten zugelas-
sen werden konnen. Wegen seiner Bedeutung sei er hier in wortlicher Ubersetzung
wiedergegeben: ,Was die Zulassung zu den Sakramenten betrifft, so mogen die Orts-
ordinarien einerseits (ex una parte) auf die Einhaltung der geltenden Disziplin der
Kirche dringen. Andererseits (ex alia parte) aber mdgen sie dafiir Sorge tragen, daf
sich die Seelsorger mit besonderem Eifer auch um jene kiimmern, die in einer irregu-
liren Verbindung leben, wobei sie bei der Lésung derartiger Fille neben anderen rich-
tigen Mitteln sich der bewihrten Praxis der Kirche fiir den Gewissensbereich (forum
internum) bedienen mégen”.

Aus dem Schreiben als solchem ist nicht ersichtlich, welche Bischéfe zu den unmittel-
baren Adressaten zihlen. Auf alle Fille wurde es den Bischéfen des deutschsprachigen
Bereiches, aber auch den Bischéfen Hollands zugestellt. Bereits am 30. Dezember 1971
hatte Kardinal Staffa, der Leiter des hochsten vatikanischen Gerichtes (der apostoli-
schen Signatur), in einem eigenen Schreiben an die hollindischen Bischéfe deren offe-
nere Praxis hinsichtlich der kirchlichen Einsegnung von Zweitehen geriigt!. Was jedoch
das Rundschreiben vom 11. April 1973 von dem Schreiben aus dem Jahre 1971 unter-
scheidet, ist die Tatsache, dal ersteres nicht mehr eine blofle romische Intervention
darstellt, sondern gleichzeitig — wenn auch duflerst behutsam und fiir den oberflichlichen
Leser kaum bemerkbar — einen gewissen Spielraum und Ermessensbereich fiir pastorale
Losungen offen hilt. Wenn es stimmt, wie P. Fransen S} an der Universitit Léwen
kiirzlich zu der Frage der Interpretation kirchlicher Lehraussagen bemerkte, da die
rémischen Kongregationen in sehr vorsichtigen und verhiillten Ausdriicken, die nur fiir
einen aufmerksamen, nicht éingstlichen Leser deutlich sind, mit einem Spielraum im Rah-
men des Gesetzes rechnen?, dann bedarf es einer Priifung, ob und inwieweit sich auf

1 Vgl. hierzu W. L. Boelens, Bischofsernennung mit pastoralen Hintergriinden, in: Orien-
tierung 36 (1972) 55—57; ebenso: Einerseits — anderseits, in: Orientierung 37 (1973) 137.

2 P. Fransen, Hermeneutische Uberlegungen zur Interpretation kirchlicher Dokumente, in:
Theologie der Gegenwart 16 (1973) 105—112, besonders 109.

335



Grund einer differenzierteren theologischen Sicht fiir die pastorale Praxis nicht doch
Moglichkeiten eroffnen, die bisher als solche nicht erkannt oder anerkannt wurden.
Hinzu kommt, daf ja die Dekrete der romischen Kongregationen eine administrative
und richterliche Funktion haben und mehr von der Sorge um eine gemeinsame einheit-
liche Praxis als von neuen theologischen Uberlegungen her bestimmt sind. Die eigent-
liche theologische Reflexion wird nicht von den romischen Kongregationen vorangetrie-
ben, dies ist eher Sache der Theologen. Insofern bleibt zu priifen, ob im Rahmen einer
kirchlichen Verordnung auf Grund vertiefter theologischer Einsicht ein groferer Spiel-
raum fiir das pastorale Wirken vorhanden ist oder ob iiber bestehende Anordnungen
hinaus Anstéfle zu neuen Moglichkeiten — die wiederum spiter durch eigene Verord-
nungen fiir einen Teilbereich oder die gesamte Kirche gutzuheilen wiren — gegeben
werden konnen. Bei all diesen Bemithungen aber miissen unaufgebbare Glaubenswahr-
heiten entsprechend geschiitzt und undurchdachte und verwegene Experimente zuriick-
gewiesen werden.

Geht man unter diesen Voraussetzungen an eine Interpretation des Schreibens der
Glaubenskongregation vom April 1973, so wird darin ein Dreifaches gefordert:

1. Der genannte Personenkreis soll in Theorie und Praxis eindeutig und klar zur Lehre
von der Unaufléslichkeit der Ehe stehen.

2, In der Pastoral soll die geltende Disziplin der Kirche beachtet werden.

3. Es sind Losungen zu suchen fiir jene Fille, wo jemand in einer irreguliren Verbin-
dung lebt, wobei allerdings neben anderen richtigen Mitteln die bewihrte Praxis der
Kirche fiir den Gewissensbereich anzuwenden ist.

Gerade diese zuletzt genannte Anweisung soll im folgenden niher interpretiert wer-
den. Es geht um die Frage, was neben der geltenden Disziplin der Kirche zu den ande-
ren richtigen Mitteln fiir das forum internum zihlt, weiterhin auch darum, was als
bewihrte Praxis der Kirche fiir den Gewissensbereich” bezeichnet werden kann.

I. Theorie und Praxis der Lehre von der Unaufl§slichkeit der Ehe

Mit Recht steht die Sorge um die Verkiindigung der unaufgebbaren Glaubenswahrhei-
ten an erster Stelle. Hier diirfen keinerlei Abstriche gemacht werden. Weder in der
Theorie noch in der Praxis diirfte der Eindruck erweckt werden, als nihme die heutige
Theologie und mit ihr die Kirche das biblische Scheideverbot nicht mehr ernst und als
kénne man eine Ehe ,,auf Zeit” schlieBen. Selbst wenn heute in der Offentlichkeit iiber
die Unaufloslichkeit der Ehe in kirchlichen Kreisen und unter Theologen diskutiert
wird, so stehen doch katholische Theologen einmiitig hinter der Forderung Jesu: ,Was
Gott verbunden hat, soll der Mensch nicht trennen (Mk 10,9) — und: ,,Wer seine Frau
entldBt und eine andere heiratet, der bricht ihr gegeniiber die Ehe; und wenn sie ihren
Mann entlift und einen anderen heiratet, bricht sie die Ehe” (Mk 10, 11-12). Allein
schon die Frage, wann eine einmal giiltig geschlossene (sakramentale) Ehe unter Chri~
sten ,,aufgelost” werden konne, wird dem grundsitzlich geltenden Scheideverbot des
Herrn nicht gerecht’. Nur eine oberflichliche Kenntnis der theologischen Diskussion
kann zu dem Eindruck fiithren, als gibe es auf der einen Seite Katholiken, die die Un-
aufloslichkeit der Ehe mutig und lautstark verteidigen, und auf der anderen Seite solche
Theologen, die diese Unauflgslichkeit der Ehe in Frage stellen. Aber dieser Eindruck
triigté.

3 R. Pesch, Freie Treue. Die Christen und die Ehescheidung, Freiburg u. a. 1971.

4 7. Fuchs, Die Unauflgslichkeit der Ehe in Diskussion, in: Theologische Akademie Bd. 9,
Frankfurt 1972, 85—107. Ebenso weitere einschliigige Literatur: F. Henrich — V. Eid (Hg.),
Ehe und Ehescheidung. Diskussion unter Christen, Miinchen 1972; N. Weil u. a.,, Zum
Thema Ehescheidung, Stuttgart 1970; H. Greewe u. a.,, Theologie der Ehe, Regensburg/
Géttingen 1969; J. David — F. Schmalz (Hg.), Wie unaufldslich ist die Ehe? Eine Dokumen-
tation, Aschaffenburg 1969; V. Steininger, Auflésbarkeit unaufléslicher Ehen, Graz u. a.
1968.

336



Die vielfiltigen theologischen Auferungen zur Frage der Ehescheidung bestreiten nicht
diese grundsitzliche Forderung Jesu. Sie gehen davon aus, daff eine giiltige Ehe nur
mit dem Willen zur Einheit und Dauer (Unauflsslichkeit) geschlossen werden kann und
daf es keinen Grund gibt, nach einer ,Erlaubnis” zur Lésung einer so geschlossenen
Verbindung zu fragen. Worauf sie jedoch hinweisen, ist die Tatsache, daf eben auf
Grund menschlich notvoller Situationen, auch auf Grund der heute noch bestehenden
menschlichen Herzenshirte, eine so zustande gekommene giiltige (sakramentale) Ehe
zerriittet werden kann in einer Weise, daf8 ein weiteres Zusammenleben oder auch eine
Wiederaufnahme der abgebrochenen Beziehungen nicht mehr méglich erscheint. Offen-
sichtlich hat sich auch die frithe Kirche bereits mit derartigen Problemen auseinander-
setzen miissen. Unter Hinweis auf die sich im Laufe der abendldndischen Kirchenge-
schichte herausgebildete Annullierungspraxis wird in diesen theologischen Erérterungen
die Frage aufgeworfen, ob nicht der Katalog der Griinde fiir eine Feststellung eines
mangelnden Ehewillens erweitert und dariiber hinaus die Frage der Lsungsvollmacht
der Kirche (mit dem Blick auf das Privilegium Paulinum und seine Entwicklung) neu
iiberpriift werden sollte. Auch von einem personalen sakramentalen Verstindnis der
Ehe her wird die Frage aufgeworfen, ob der Bestand der Ehe als soldher lediglich von
der rechtlich abgegebenen Willenserklirung abhiingt oder ob nicht doch die personale
ganzheitliche unbedingte Liebe der beiden Ehepartner das tragende Moment der Ehe
darstellt; nimmt man letzteres an, so erhebt sich die Frage, ob nicht doch in jenem Fall,
wo eine solche Liebe offensichtlich in endgiiltiger Weise erloschen ist, Ehe als Sakra-
ment iiberhaupt noch besteht oder ob die Basis (Materie) einer sakramentalen Ehe zer-
stort ist.

Diese Uberlegungen aber haben noch nichts mit einer Leugnung der Giiltigkeit des
Herrenwostes zu tun. Man sollte hier nicht derartige theologische Bemiihungen vor-
eilig mit fragwiirdigen Verdichtigungen versehen — dies ist aber keineswegs die Ab-
sicht des vorliegenden Schreibens der Glaubenskongregation. Vielmehr ist dieses be-
stimmt von der Sorge um eine klare und eindeutige Verkiindigung der Verpflichtung
des Scheideverbotes des Herrn — eine Verpflichtung, die auch die Kirche als solche nicht
einfach aufzuheben vermag. Nicht nur eine Wiederverheiratung, sondern bereits eine
Trennung der einmal geschlossenen Ehe entspricht jedoch bereits nicht mehr dem Wil-
len des Herrn: ,,Was Gott verbunden hat, soll der Mensch nicht trennen!”

Nun steht allerdings die Gemeinde glaubender Christen immer wieder vor der Tatsache,
daB diese unsere Welt noch keineswegs eine heile Welt ist, daf es Versagen, Siinde
und Schuld gibt, da Lebensgemeinschaften und Ehen zerbrechen, ja da8 fiir Ehepart-
ner ein weiteres Zusammenleben nahezu als unméglich erscheint. Die Kirche hat eine
Trennung von Tisch und Bett gelten lassen, selbst wenn eine solche nicht dem vollgiil-
tigen Sinne des Scheideverbotes des Herrn entspricht. Theologen, die heute noch in
einer sehr starren juridischen Konzeption die Ehe werten, sprechen sogar davon, daf
in gewissen Fillen ein Ehepartner ,,in véllig rechtmiiBiger Weise die Trennung verlangt,
ja, dal er im Gewissen verpflichtet ist, sie zu wollen und zu vollziehen” 5 — offen-
sichtlich sind sie sich nicht bewuBt, daB sie bereits damit einen notvollen Kompromif
bejahen, der zudem auch in der Bibel schon angedeutet erscheint (vgl. 1 Kor 7,11; Mt
19,9). Die gleichen Theologen lehnen aber radikal jeden Kompromiff im Zusammen-
hang mit einer Wiederverheiratung und Zulassung zu den Sakramenten ab mit dem
Hinweis, da8 eben die Wiederverheiratung ,,auf einem ganz anderen Blatt stehe”s. So
kann jedoch nur sprechen, wer die exegetische Literatur zum Thema der Ehescheidung

3 So F. Redkinger, ,,Verjihrung” der ungiiltigen Ehe?, in: MThZ 24 (1973) 115—138, beson-
ders 128. Vgl. auch F. Reckinger, Wiederverheiratete Geschiedene eucharistiefihig?, in:
MThZ 24 (1973) 36—54.

¢ Ebenda 129.

337



aus den letzten Jahren — und zwar die von protestantischen wie von katholischen Theo-
logen — nicht kennt?.

Heute miissen sich Theologen und Seelsorger Gedanken dariiber machen, was zu tun
ist, wenn eine Zweitehe eingegangen wurde, nachdem die erste zerbrochen ist,
und wenn zudem aus der zweiten nur biirgerlich geschlossenen Verbindung bereits
neue Verpflichtungen gegeniiber dem Partner und den Kindern erwachsen sind. Hier
entstehen Konfliktsituationen, die nicht einfach dadurch gelost werden kénnen, dafl
man auf einen Verzicht zum Vollzug der Geschlechtsgemeinschaft hin dringt und den
beiden Partnern nahelegt, wie Bruder und Schwester zusammenzuleben. Immerhin ha-
ben sie sich gegenseitig vertraut gemacht und tragen fiireinander Verantwortung; sie
kénnen sich aus dieser Verantwortung nicht einfach zuriickziehen. Erst recht erscheint
zumeist eine véllige Trennung dieser noch nicht kirchlich legitim geschlossenen Ehe als
menschlich nicht verantwortbare Lésung — vor allem dann nicht, wenn Kinder vorhan-
den sind und diese Gemeinschaft durchaus in einem echten Treueverhiltnis gelebt wird.
Kann entsprechend den Umstinden in solchen Fillen Gliubigen eine ihrer Bitte um
volle Teilnahme am kirchlichen Leben entsprechende pastorale Hilfe gewihrt werden,
kénnen sie zum Empfang des Buflsakramentes und der Eucharistie zugelassen werden,
ohne dafl dadurch die unaufgebbare Glaubenslehre iiber das Scheideverbot des Herrn
verraten wird?

Nach den Aussagen des Konzils von Trient (Sessio XXIV, 11. November 1563) werden
nur jene verurteilt, die die Kirche des Irrtums bezichtigen, wenn sie daran festhilt,
daf8 eine Ehe — auch bei Vorliegen des Ehebruchs eines Partners — nicht aufgeldst wer-
den diirfe und daB der schuldige wie der unschuldige Teil zu Lebzeiten des anderen
Partners keine neue Ehe eingehen kénne®, Wie in einer eigenen Anmerkung zu diesem
Konzilstext betont wird, wurde bewuBt eine so behutsame Formulierung gawihlt, um
die Griechen, die zwar in der Praxis einen anderen Weg gehen, aber in der Lehre
sich der Auffassung der lateinischen Kirche anschliefen, nicht vor den Kopf zu stofien.
Kann also fiir die pastorale Praxis unter gewissen Voraussetzungen ein Weg gefunden
werden, der nicht als Verrat an der Forderung des Herrn anzusehen ist — wie ja auch
die geltende Disziplin der Kirche gewisse Moglichkeiten gesucht hat, um den Ehepart-
nern einer zerriitteten Ehe zu helfen, ohne daf diese Hilfe als Abstrich an der kirch~
lichen Lehre von der Unauflsslichkeit der Ehe verstanden wird?

Eine pastorale Duldung einer Praxis, wie sie die Ostkirche mit der Erlaubnis einer Wie-
derverheiratung kennt, darf also nicht ohne weiteres schon als Abfall von der Lehre
Jesu angesehen werden. Die Bemerkung von F. Reckinger erscheint darum nicht blo8
eng, sondern unhaltbar, wenn er schreibt: ,Wiirde die Kirche ... Wiederverheirateten
die Kommunion gewihren, so wiirde sie damit lehren, das Fortfithren einer zweiten
Geschlechtsgemeinschaft konnte u. U. eine annehmbare Form dhristlicher Existenz sein.
Damit aber wiirde sie — ungeachtet aller verbalen Restriktionen und Proteste — den
Willen Jesu verdunkeln und die Menschen zum Abfall von seinem Verbot anleiten”®.
Wiirde man Praxis und Lehre so unmittelbar mitsammen koppeln, so wire auch der
Hinweis im oben genannten Schreiben der Glaubenskongregation auf die Lehre von der
Unauflslichkeit der Ehe, auf die geltende Disziplin und auf die neben anderen richtigen
Mitteln sich bewihrt habende Praxis der Kirche iiberfliissig. Bevor jedoch nach den

7 Vgl. hierzu H. Baltensweiler, Die Ehe im Neuen Testament, Exegetische Untersuchung iiber
Ehe, Ehelosigkeit und Ehescheidung, Ziirich/Stuttgart 1967; R. Schnadcenburg, Die Ehe
nach dem Neuen Testament, in: H. Greewe, Theologie der Ehe, Regensburg 1969, 9—36;
ders., Die Ehe nach der Weisung Jesu und dem Verstiindnis der Urkirche. Geschichtlich
Bedingtes und bleibend Giiltiges, in: F. Henrich — V. Eid, Ehe und Ehescheidung, Miinchen
1972, 1134,

8 Denzinger/Schénmetzer n. 1807 — vgl. auch die Anmerkung dazu.

9 F, Reckinger, ,Verjihrung” der ungiiltigen Ehe?, 131.

338



rechten Mitteln und der bewihrten Praxis der Kirche gefragt wird, soll kurz die gel-
tende Disziplin der Kirche, deren Beachtung eingeschiirft wird, aufgezeigt werden.

II. Die geltende Disziplin der Kirche

Mit ,geltender Disziplin” ist in diesem Zusammenhang zunidchst nur die Disziplin
der romisch-katholischen Kirche gemeint, wie sie im vorliegenden kirchlichen Rechts-
buch (CIC) und in der Rechtsprechung der kirchlichen Gerichte zum Ausdruck kommt.
Unberiicksichtigt bleibt hier die Ehedisziplin der Ostkirche, die — wie bereits erwihnt —
zwar in der Praxis beim Zerbrechen einer Ehe unter bestimmten Umstinden eine Wie-
derverheiratung zuliBt, aber in der Theorie ebenfalls an der Unaufldslichkeit der
giiltig geschlossenen sakramentalen Ehe festhilt. In can. 1110 des CIC wird zunichst
der Grundsatz aufgestellt, daf jede giiltige Ehe — auch die zwischen zwei Ungetauften
(die sog. bloBe Naturehe) — den Charakter der Dauer und der Exklusivitit trigt, also
unaufléslich ist. Unbeschadet dieses Grundsatzes kommt jedoch im sog. ,Privilegium
Paulinum”, das im Laufe der Zeit eine Ausweitung zum ,,Privilegium Petrinum” erfah-
ren hat, der Freiheitsanspruch des gldubig gewordenen Ehegatten auf Grund des Vor-
ranges des wahren Glaubens zum Ausdruck (vgl. can. 1120 ff). Diese im Kirchenrecht
festgehaltene Praxis stiitzt sich auf die Weisung des Apostels Paulus in 1 Kor 7, 12-16,
der — wohl wissend um den unbedingt geltenden Anspruch des Scheideverbotes —
aus eigener pastoraler Verantwortung heraus die Weisung gibt: ,,Wenn jedoch der Un-
gldubige fortgehen will, so mége er fortgehen. Der Bruder und die Schwester sind in
diesen Dingen nicht gebunden, denn in Frieden hat euch Gott berufen!” (1 Kor 7,15).
Auch die dem Papst zugesprochene Vollmacht, eine noch nicht vollzogene, aber giiltig
geschlossene Ehe kraft oberster Losegewalt durch Gnadenerweis zu 16sen (can. 1119),
wird nicht als Widerspruch zum Grundsatz der Unaufloslichkeit der Ehe angesehen.
Hierbei bleibt zu bedenken, da8 diese Praxis bereits im 12. Jh. im Zuge der Auseinan-
dersetzung mit der rémischen Konsens- und der germanischen Kopulationstheorie ein-
setzte, wobei Papst Innozenz IIl. (1198—1216) der Meinung war, daB auch die noch
nicht vollzogene Ehe bereits durch die Willenserkldrung der Partner echte sakramentale
Ehe sei — jedoch durch pipstlichen Hoheitsakt gelost werden konne. Bis heute wird in
der kirchlichen Praxis so verfahren, ohne daff darin irgend jemand einen Verrat an der
Lehre von der Unaufléslichkeit der Ehe erblickt.

Zur geltenden Disziplin der Kirche zihlen auch die verschiedenen Méglichkeiten einer
Nichtigerkldrung der Ehe, wobei hierfiir die tragfihigen Griinde fiir eine Ungiiltigkeits-
erklirung des Ehekonsenses keineswegs statisch festgelegt sind, sondern in der Spruch-
praxis der Kirche auf Grund vertiefter Erkenntnis iiber die komplexe Situation mensch-
licher Willensbildung und Entscheide eine Ausweitung erfahren haben. Die heute zu-
nehmende Beriicksichtigung auch psydhologischer Faktoren wie Hemmungen, Fehlpro-
jektionen, die Freiheit des Menschen wesentlich beeintrichtigende psychische Erkran-
kungen und andere Momente, zeigt, da8 auch die bestehende geltende Disziplin der
Kirche durchaus in einem EntwidlungsprozeB steht und nicht einfachhin starr gehand-
habt wird.

Zur geltenden Disziplin der Kirche zihlt ebenso die Tatsache, daB jenen, die in einer
giiltig sakramentalen Ehe gelebt haben und auf Grund des Scheiterns ihrer Ehe eine
»Trennung von Tisch und Bett” begehren, diese zugestanden wird (ca. 1128-32),
wenngleich fiir keinen Ehepartner — so lange der andere noch lebt — ein neuer kirch-
lich giiltiger Eheabschlufl méglich ist. Geht der eine von ihnen oder gehen beide den-
noch eine zweite Ehe ein, so gilt ihr Verhilinis als irregulir; sie zdhlen kirchenrechtlich
als Bigamisten und ziehen sich allein auf Grund dieses Verhaltens den rechtlichen
Ehrverlust (infamia iuris), nicht jedoch schon die Exkommunikation zu. Leben sie trotz
Ermahnung des Oberhirten in ihrer unerlaubten Verbindung weiter, dann erst sollen
sie mit Exkommunikation oder personlichem Interdikt bestraft werden (so can. 2356).

e 339



Eine solche Exkommunikation und ein persénliches Interdikt wird aber heute fiir der-
artig wiederverheiratete Geschiedene kaum mehr ausgesprochen. Allerdings sind sie
doch praktisch von der Kommuniongemeinschaft ausgeschlossen, da ihre zweite Ehe
nach dem Urteil der Kirche nicht giiltig ist und sie in einer geschlechtlichen Verbindung
leben, die dem Willen Gottes nicht entspricht.

Was die geltende Disziplin der Ostkirche betrifft, so wird — zumindest dem unschul-
digen Teil — bei einer totalen Zerriittung seiner Ehe ein neuer Eheabschlufl gestattet,
wenngleich man iiber die Frage, ob diese neue Ehe eine sakramentale Ehe ist oder
nicht, keine einhellige Meinung besitzt. Nur in der Praxis, nicht in der Theorie, fallen
also ostkirchliche und rémisch katholische Ehelehre auseinander. Die Praxis der rémisch
katholischen Kirche, beim Zerbrechen einer Ehe keinen neuen EheabschluB zuzulassen,
stand bisher offensichtlich im Dienste einer eindeutigen Verkiindigung. Sie wollte
zeigen, wie ernst es die Kirche mit dem Scheideverbot des Herrn meint. Je klarer die
Eindeutigkeit dieses Scheideverbotes angenommen und auch in der Verkiindigung vor-
getragen wird, um so eher it sich die Frage aufwerfen, ob nicht doch unter bestimm-
ten Voraussetzungen in der Praxis — unter Beriicksichtigung der bisher geltenden Dis-
ziplin — eine weitere Entwidklung erfolgen kann, vor allem dann, wenn sich die bis-
herige fiir das forum internum vorgelegte Praxis der Kirche nicht bewihrt hat. Gerade
die folgenden Uberlegungen, die offensichtlich auch von der sehr behutsamen Formu-
lierung dieses Rundschreibens der Glaubenskongregation angeregt werden, wollen die
grundsitzliche christliche Lehre von der Unauflsslichkeit der Ehe in keiner Weise tan-
gieren.

HI. Die ,richtigen Mittel” und die bewihrte Praxis der Kirdhe

Nach der augenblicklich geltenden Disziplin der Kirche ist fiir Geschiedene, die in einer
neuen ehelichen Verbindung leben, eine Zulassung zu den Sakramenten nicht moglich
— es sei denn, sie geben ihre neue eheliche Lebensgemeinschaft auf oder, wo dies aus
gewichtigen Griinden nicht méglich ist, sind bereit, die geschlechtlichen Beziehungen
abzubrechen und wie Bruder und Schwester mitsammen zu leben. Vorausgesetzt wird
dabei auch, da8 dadurch kein 6ffentliches Argernis gegeben wird.

Hat sich eine solche Praxis bewihrt? Sicherlich nicht. Das soll nicht heiSen, da8 Ent-
haltsamkeit im Zusammenleben zweier geschlechtsverschiedener Partner unméglich sei,
wohl aber, daf der gréfere Teil jener wiederverheirateten Geschiedenen, die aus
religitsen Motiven um eine Zulassung zu den Sakramenten bitten, aus innerer Wahr-
haftigkeit heraus es ablehnen, die schon begonnene neue Lebensgemeinschaft lediglich
als Bruder-Schwester-Beziehung fortzufithren — vor allem, wenn sie noch in jungen oder
mittleren Jahren stehen. Eine realistische Sicht ihres eigenen Vermogens und Unver-
mdgens, aber auch die Liebe und die Verantwortung gegeniiber jenem Partner, mit dem
sie bereits neu ein derartiges Vertrauensverhiltnis eingegangen sind, macht es ihnen
unmdglich, eine solche Bedingung als Voraussetzung fiir die Zulassung zum vollen kirch-
lichen Leben zu bejahen. Auf alle Fille bekunden die Zuflerst seltenen und keineswegs
immer gelungenen derartigen Versuche, eine begonnene eheliche Lebensgemeinschaft
als Bruder- und Schwesterbeziehung weiterzufithren, dafl sich eine solche Praxis nicht
bewihrt hat.10

Das Schreiben der Glaubenskongregation begniigt sich jedoch nicht damit, nur eine
Einhaltung der geltenden Disziplin zu fordern, sondern ermahnt auch die Seelsorger,
fiir jene, die in irreguliren Verbindungen leben, Lésungen zu suchen, bei denen die
richtigen Mittel und die bewihrte Praxis der Kirche fiir den Gewissensbereich zu be-
riicksichtigen sind. Offensichtlich ist also daran gedacht, {iber die bisher geltende Dis-
ziplin, wonach eine Zulassung zum Sakramentenempfang in den genannten Fillen

10 Auch hier macht sich F. Redkinger die Argumentation viel zu einfach. Vgl. a. a. O. 119f.

340



nur in sehr eingeengter Form erméglicht wurde, hinauszugehen. Nur wenn man iiber
die bisherigen Praktiken hinaus noch nach weiteren Mgglichkeiten einer seelsorglichen
Betreuung der betreffenden Gliubigen und einer Zulassung zu den Sakramenten sucht,
ist das ,,Einerseits” und das ,,Andererseits” dieses Schreibens sinnvoll.

Was aber sind , richtige Mittel” und was zihlt zur bewihrten Praxis der Kirche fiir das
forum internum? Ohne Anspruch auf Vollstindigkeit sollen im folgenden wenigstens
einige rechte Mittel aufgezihlt werden:

1. Die subjektive Voraussetzung des Empfingers der Eucharistie; er soll nicht im Zu-
stand schwerer Schuld leben und verharren, sondern reumiitig umkehren und das, was
in seinen Kriften steht, zur Vermeidung kiinftiger schwerer Schuld auch zu tun bereit
sein. Hinzu kommt selbstverstidndlich die rechte gliubige Sehnsucht nach dem Empfang
der Eucharistie.

2. Auch die Ausrichtung des eigenen pastoralen Verhaltens an analogen Fillen kann
einen Schritt weiterfiihren und ist somit ein ,,rechtes Mittel”.

3. Es zihlt zur bewidhrten pastoralen Praxis, daf auf Grund eines ernsthaften religit-
sen Bediirfnisses unter Umstinden in dringenden Fillen (casus urgens) eine Sonder-
regelung zum persdnlichen Heil des Betroffenen getroffen wird.

4. Ein weiteres Grundgesetz der Pastoral ist, da man im einzelnen behutsam vorgeht
und nicht unnotigerweise durch sein Verhalten Argernis gibt. Es darf nicht der Ein-
druck entstehen, als wiirde durch die jeweilige pastorale Praxis die grundsitzliche kirch-
liche Lehre und die von der kirchlichen Autoritiit geforderte Disziplin miflachtet.

5. Schlie@lich muf auch gefragt werden, was sich bei den im Bereich des forum internum
moglichen pastoralen Hilfen, die iiber die bereits geltende Disziplin hinaus versuchs-
weise gegeben wurden, in der Praxis bewihrt hat und was nicht.

Zu 1: Das vorliegende Schreiben empfiehlt den Seelsorgern in besonderer Weise die
Sorge fiir jene, die in einer ,irreguliren Verbindung” leben. Gemeint sind damit
offensichtlich nicht einzelne Konkubinarier, sondern jene Gliubigen, die bereits in
einer kirchlich giiltigen Ehe gelebt haben, deren Ehe zerbrochen ist, die aber nunmehr
biirgerlich-rechtlich bereits in geordneter Weise eine neue Verbindung eingegangen
sind; sie wiirden diese durchaus, wenn es moglich wire, auch vor der Kirche als sakra-
mentale Ehe schlieBen. Dies ist ihnen aber verwehrt. Es wire Unrecht, wollte man
solche , irreguldre Verbindungen” einfachhin mit einem Konkubinat gleichsetzen. Liegt
doch hier ein Ehewille und die Bereitschaft zu ehelicher Treue — zumindest fiir diese
neue Verbindung — vor. Darf oder mu8 man jedoch annehmen, daB das Verhalten dieser
in einer Zweitehe lebenden Geschiedenen stets auch ein Leben in schwerer Siinde und
Schuld ist?

Aus doppeltem Grund ist dies nicht moglich. Einmal wire durchaus ein ,,irriges Gewis-
sen” denkbar, vor allem dann, wenn die Scheidung bereits viele Jahre zuriickliegt und
keine besonderen Schuldversiumnisse und Verpflichtungen gegeniiber dem anderen
Partner der ersten Ehe noch bestehen. Ein weiterer Grund dafiir, daf8 kein Schuldbe-
wuftsein vorhanden ist oder da zumindest kein verhirteter siindhafter boser Wille
angenommen werden kann, liegt in der gegebenenfalls vorliegenden Konfliktsituation.
Ist die erste Ehe unwiederbringlich zerriittet, sind in der seit Jahren bestehenden Zweit-
ehe auf Grund vorhandener Kinder und auch auf Grund der zwischenmenschlichen
Beziehungen zum Partner eine Fiille neuer sittlicher Verpflichtungen entstanden, die
nicht mehr einfachhin riickgingig gemacht werden kénnen, dann wire eine Losung
dieses Verhiltnisses unter Umstinden eine ,Flucht aus diesen neuen Verpflichtungen”
und somit ein neues grofles Unrecht, das nicht einfachhin als Voraussetzung fiir den
Sakramentenempfang eingefordert werden kann und darf. In einer solchen Konfliktsi-
tuation kann aber jenem Geschiedenen, der etwa vorhandene Schuld am Zerbrechen der
ersten Ehe lingst bereut und nach Méglichkeit wieder gut gemacht hat, kein boshafter

341



Wille und kein hartnickiges Verharren im Zustand schwerer Schuld vorgeworfen wer-
den — im Gegenteil: Was er fiir eine volle Teilnahme am kirchlichen Leben seinerseits
zu tun in der Lage ist, hat er bereits getan. Die Forderung jedoch, mit seinem zweiten
Ehepartner die geschlechtlichen Beziehungen ganz aufzugeben, erscheint in einer sol-
chen Situation besonders fiir jiingere Ehepaare irreal und iibersteigt im Normalfall
auch das MaB dessen, was dem einzelnen zugemutet werden kann: ,ultra posse nemo
tenetur” — dies gilt zumindest fiir die Zurechnung schwerer persénlicher Schuld, die
doch ein gehériges Mafl an Freiheit und ,,Anders-handeln-kénnen” voraussetzt.

Insofern wire fiir das forum internum unter den hier genannten Voraussetzungen
eine so gewachsene zweite eheliche Verbindung, die kirchlich jedoch noch nicht giiltig
ist, keineswegs ein absolutes Hindernis fiir die Zulassung zur Eucharistie. Christen
guten Willens, die Siinde und Schuld ernsthaft bereuen und das tun, was sie zu tun
vermdgen, haben — besonders wenn sie gliubig sind und ein ernsthaftes ,desiderium
sacramenti” bekunden — einen Anspruch auf Zulassung zur Eucharistie. ,,Gott verlangt
ja nichts Unmégliches, er ermahnt vielmehr mit seinem Gebot, das zu tun, was du tun
kannst, und zu beten um das, was du noch nicht kannst!“!* Wo begangenes Unrecht
nach Kriften wiedergutgemacht wurde, wird man auf Grund der bestehenden neuen
sittlichen Verpflichtungen eine zweite eheliche Verbindung doch anders als ein Konku-
binat oder als ein Leben in schwer siindhaftem Zustand beurteilen miissen. Dabei sol-
len in diesem Zusammenhang die weiter anstehenden neuen Uberlegungen iiber die
vielleicht bisher noch nicht hinreichend erkannte Vollmacht der Kirche, Losungen fiir
Hartefille zu finden, unberiicksichtigt bleiben. Der Zustand schwerer Siindhaftigkeit
kann ja zudem nicht einfach material ohne Beriicksichtigung der subjektiven Verfas-
sung des einzelnen Siinders gewertet werden, wie dies F. Reckinger in seinem Beitrag
tut: ,Dal aber geschlechtlicher Verkehr aulerhalb der Ehe immer schwere Siinde ist,
scheint doch wohl zu den Grundlehren des Christentums, zum ,depositum fidei’, zu
gehoren.”12 So einfach geht dies mit der Feststellung schwerer Siinde nun doch nicht!
Ubrigens hat F. Reckinger — ohne daf er es wollte — durch die Verwendung des
Wértchens ,;scheint” das Richtige formuliert: diese seine These scheint nur zu den
Grundlehren des Christentums zu gehoren, gehdrt aber offensichtlich eben gerade
nicht dazu — jedenfalls nicht in dieser seiner Formulierung.

Aber auch der pastorale Hinweis auf das ,sacramentum in voto”, der wiederverheira-
teten Geschiedenen gegeben werden soll, ist bestimmt keine tragfihige Hilfe
— vor allem dann nicht, wenn auf seiten des Subjekts die grundsitzlichen Voraussetzun-
gen zum Empfang der Eucharistie gegeben sind. Im iibrigen setzt doch auch das ,sa-
cramentum in voto’ die innere Umkehr bzw. die Aufgabe des siindhaften Zustandes
voraus!

Bei den hier genannten ,,irreguliren Verbindungen” geht es lediglich um jene Zweit-
ehen, deren erste Ehe auch tatsiichlich giiltig als sakramentale Ehe zustande gekommen
und hernach zerbrochen ist. Nicht beriicksichtigt bleiben jene Fille, in denen man mit
guten Griinden annehmen kann, daff die erste Ehe wohl eigentlich nie als giiltige Ehe
zustande gekommen ist, die Ungiiltigkeit aber im ZHuBeren Bereich nicht bewiesen
werden kann. In einer derartigen Lage wire ohne rechtliche Anerkennung durch
die Kirche der neue, nur biirgerlich vollzogene Eheabschluf}, zumindest fiir den Gewis-
sensbereich, als echte Ehe anzusehen. In diesem Falle liee sich auch, wiederum mit
der notwendigen pastoralen Klugheit, eine Zulassung zu den Sakramenten ohne groSe
Schwierigkeit vertreten.

Zu 2: Zu einem probaten Mittel der Pastoral zihlt auch die Ausrichtung des Handelns
an analogen Fillen. Nun hat die rémisch-katholische Kirche auf dem II. Vatikanum

11 Augustinus, De natura et gratia c. 43, 50.
12 £, Reckinger, ,,Verjihrung” der ungiiltigen Ehe?, 118.

342



trotz gewisser bestehender Divergenzen eine Wiederherstellung der Kommunionge-
meinschaft mit der orthodoxen Kirche vorgenommen. Dies war méglich, weil beziiglich
des Glaubens an die Eucharistie, an die Giiltigkeit der Weihen und an das hierarchische
Amtsverstindnis keine wesentlichen Unterschiede bestehen. Nun besitzt aber bereits
die orthodoxe Kirche beziiglich der Wiederverheiratung Geschiedener eine andere Pra-
xis als die romisch katholische Kirche — wobei in ihrer Kirche die wiederverheirateten
Geschiedenen zur Eucdharistie zugelassen sind. Diese Tatsache bleibt ja bei der Zulas-
sung Orthodoxer zur Eucharistie in der rémisch-katholischen Kirche unberiicksichtigt;
denn im einzelnen Fall, wo ein Orthodoxer an der Eucharistiegemeinschaft teilnimmt,
wird nicht gefragt, ob er geschieden ist und bereits in einer Zweitehe lebt oder nicht.
Offensichtlich ist die Heilssorge so gewichtig, daf gerade bei der Wiederherstellung
der Kommuniongemeinschaft auf die abweichende Praxis der Orthodoxen hinsichtlich
der Wiederverheiratung nicht Riicksicht genommen werden muBte. Warum aber soll
denen, die in der rémisch-katholischen Glaubensgemeinschaft der Kirche stehen, ein
geringeres Recht eingerdumt werden?

Zu 3: Da die Kirche auch auf Grund eines ernsthaften religiosen Bediirfnisses ihre
Sonderregelungen beziiglich der Zulassung zur Eucharistie ausgeweitet hat, bezeugt die
Instruktion iiber die Zulassung von Nicht-Katholiken zur Eucharistie'3; nur in ,rela-
tiv auergewdhnlichen Fillen”, die als Fille ,dringender Notwendigkeit” bestimmt wer-
den, kann Nicht-Katholiken aus den reformatorischen Kirchen die eucharistische Kom-
munion erlaubt werden — wobei gleichzeitig anerkannt wird, daf dort, wo solche
auflergewdhnlichen Fille ,oft” gegeben sind, ,die Bischofskonferenzen Richtlinien
aufstellen konnen, die normative Kraft haben”14.Unter Beriicksichtigung dieser In-
struktionen des Sekretariats fiir die Einheit der Christen werden nun auch mancher-
orts unter bestimmten Voraussetzungen evangelische Christen zur Kommunion zuge-
lassen — etwa beim Abschlufl einer Mischehe. Voraussetzung bleibt, daf der evan-
gelische Partner an die Gegenwart Christi in der Eucharistie glaubt, ein ernsthaftes
Verlangen nach dem Empfangen der Eucharistie bekundet und ein besonderer ,,casus
urgens” vorliegt. Eine solche Ausnahmeregelung, die zudem pastorale Klugheit vor-
aussetzt und nur behutsam getroffen werden kann, hebt in keiner Weise die bestehende
kirchliche Disziplin auf. Auch jede leichtfertige Ausweitung einer solchen Ausnahme
wiirde zu dem MiBverstindnis fiihren, als nihmen die Seelsorger die kirchliche
Glaubenslehre und Disziplin nicht mehr geniigend ernst.

Konnte nicht die Zulassung wiederverheirateter Geschiedener zu den Sakramen-
ten der Bufle und der Eucharistie in bestimmten einzelnen Fillen — also nicht grund-
sitzlich und schlechthin — fiir den Gewissensbereich ebenfalls als Ausnahmefall ver-
standen und praktiziert werden? Als Bedingungen fiir eine solche Zulassung wiren zu
nennen:

a) Beziiglich der ersten Ehe miifite eindeutig erwiesen sein, daff diese total zerriittet
und eine Wiederaufnahme dieser ehelichen Beziechungen schlechterdings unméglich ist;
angetanes Unrecht sollte soweit wie mdglich wiedergutgemacht und personliche
Schuld am Zerbrechen der Ehe ernsthaft bereut sein.

b) Die zweite Ehe sollte wenigstens vor dem biirgerlichen Recht geordnet sein, die Part-
ner miilten in wirklicher Treue zueinander stehen und zu einem Zusammenleben nach
christlichen Grundsitzen bereit sein. Diese zweite eheliche Verbindung miifite praktisch
unauflésbar geworden sein, d.h. daf sie nicht mehr ohne schweren Schaden fiir den
Partner und fiir eventuell vorhandene Kinder getrennt werden kénnte.

13 Vgl. die Instruktion des Sekretariats fiir die Einheit der Christen iiber besondere Fille der
Zulassung nichtkatholischer Christen zur Eudharistie in der katholischen Kirche, datiert
vom 1. Juni 1972; ebenso den Beitrag: Schritte zur Interkommunion mit der anglikanischen
Kirche, in: Theologie der Gegenwart 16 (1973) 19—27.

14 Vgl. auch P. Fransen, Hermeneutische Uberlegungen, 110.

343



¢) Die Betroffenen miifliten auch wirklich aus religiosen Motiven nach dem Empfang der
Sakramente verlangen und die Zulassung zum Bufsakrament und zur Eucharistie mit
ruhigem Gewissen annehmen kénnen.

d) Der Sakramentenempfang diirfte anderen Gldubigen kein berechtigtes Argernis
geben und auch nicht den Eindruck erwedken, als nihme die Kirche die Einheit und
Unauflgslichkeit der Ehe nicht mehr ernst. Doch iiber das ,, Argernis-nehmen” wird
noch unten [Nr. 4] zu sprechen sein?®,

e) Fiir eine solche, der kirchlichen geltenden Disziplin entgegenstehende Sonderregelung
miiflite auch ein Ausnahmefall (casus urgens) vorliegen. Dies wird sehr wohl dort der
Fall sein, wo in einer religiés christlich gestalteten Zweitehe von Geschiedenen — etwa
anliRlich der Erstkommunion eines Kindes, aber auch dariiber hinaus — die Teilnahme
der ganzen Familie am eucharistischen Mahl fiir das christliche Leben dieser Familie,
vielleicht noch angesichts einer religis uninteressierten oder feindlichen Umwelt, be-
sonders notwendig erscheint. Soll die Eucharistie nicht nur die Einheit , bezeichnen”,
sondern auch ,bewirken’!$, dann ist sie gerade fiir solche Familien in ihrer besonderen
Situation ein einheitsstiftendes Band. Nicht wenige ,,Zweitehen” haben doch den
kirchlichen Anschluf verloren, weil sie sich eben von der vollen Teilnahme am
kirchlichen Leben ,ausgeschlossen” wufiten und sich mit einem blofen ,, Am-Rande-
Stehen” nicht abfinden konnten.

Zu 4: Wie aber steht es mit dem Argernis, das vermieden werden soll? Bisweilen hat
man darauf hingewiesen, da8 ja wiederverheiratete Geschiedene auflerhalb ihrer eige-
nen Gemeinde, wo sie niemand kennt, zur Eucharistie zugelassen werden kénnten.
Doch erscheint ein solcher Weg nicht gerade der beste zu sein. In einer groflen Stadt-
gemeinde wird es weithin unbekannt sein, wessen Ehe kirchlich nicht giiltig geschlos-
sen ist. Hier bestinde bei einer Zulassung wiederverheirateter Geschiedener zu den
Sakramenten keine Gefahr des Argernisses. Sollte man nicht aber doch einen Schritt
weitergehen? Warum konnte nicht auch einer Gemeinde — etwa anldBlich der Vorbe-
reitung auf die Erstkommunionfeier — klar gemacht werden, daf unter bestimmten
Voraussetzungen fiir kirchlich ungiiltig Verheiratete eine Zulassung zur Eucharistie
moglich erscheint, ohne daf damit die christliche Lehre und Uberzeugung von der
Unaufloslichkeit der Ehe preisgegeben wird? Nimmt man heute nicht eher daran Ar-
gernis, da8 die Kirche jene Zweitehen, denen die kirchlich rechtliche Legitimation fehlt,
die sich aber ansonsten um ein gutes christliches Familienleben mithen und aktiv am
kirchlichen Leben teilnehmen, nicht zu den Sakramenten zuldt? Haben nicht Glaubige
bisweilen den Eindruck, daf hier ,,um der Sache willen” auf den Menschen als solchen
und auf sein Heil nicht geniigend Riicksicht genommen wird? Entspricht eine solche
abweisende Hirte — so fragt man — wirklich dem christlichen Heilsglauben und jenem
Herrenwort, da8 doch der Sabbat um des Menschen willen und nicht der Mensch um
des Sabbats willen da ist (vgl. Mk 2, 27)? Pastorale Klugheit wird jeweils ermessen
miissen, ob und wann tatsichlich berechtigtes Argernis genommen werden kann oder
ob ein ,scandalum pharisaicum” vorliegt; auf dieses sollte nicht Riicksicht genommen
werden — vielmehr miiBte eine solche pharisiische selbstgerechte Haltung entlarvt wer-
den.

Zu 5: Was aber hat sich in der pastoralen Praxis bewihrt und was nicht? Nicht bewzhrt
hat sich die Forderung, die einmal geschlossene Zweitehe aufzugeben oder wie Bruder
und Schwester mitsammen zu leben. Im Gegenteil: diese Forderung fithrte meistens

15 Vgl. J. Griindel, Aktuelle Themen der Moraltheologie, Miinchen 1971, 148 f; H. B. Meyer,
Kénnen wiederverheiratete Geschiedene zu den Sakramenten zugelassen werden? in:
ZKTh 91 (1969) 122—149.

18 Vatikanum I, Dekret iiber den Okumenismus n. 2.

344



zu einer inneren Emigration dieser Gldubigen aus der Kirche, zu einer Verhirtung
und zu einem volligen Glaubensverlust. Wie bereits oben gezeigt, kann eine solche
Forderung angesichts bestehender neuer sittlicher Verpflichtungen durchaus auch
unberechtigt sein. Ebensowenig aber hat sich der Hinweis auf ein ,ssacramentum in
voto” bewihrt.

Uber die geltende Disziplin hinaus haben jedoch in den letzten Jahren verantwortungs-
bewuflte Seelsorger — zum Teil mit Wissen und Billigung ihrer kirchlichen Vorgesetz-
ten, zum Teil auch ohne diese — in einzelnen Fillen, duBlerst behutsam und unter
entsprechenden Voraussetzungen, eine Zulassung wiederverheirateter Geschiedener zu
den Sakramenten vorgenommen. Diese Praxis wurde durchaus als Ausnahmefall, als
Sonderregelung, die neben der weiterhin geltenden Disziplin der Kirche durchaus legi-
tim erscheinen kann, verstanden. Sie hat sich in der Praxis bewihrt, insofern sie bei
den betreffenden Familien zu einer wirklichen Verlebendigung ihres religiosen Lebens
gefiihrt hat, in den Gemeinden aber in keiner Weise den Eindruck hervorgerufen hat,
man nehme das Scheideverbot des Herrn nicht mehr ernst. DaR es eine solche Praxis
in einzelnen Pfarreien und Di6zesen bereits gibt, mufl zur Kenntnis genommen wer-
den, ebenso, daf die Erfahrungen positiv sind. Es zeigt sich, da keineswegs mit
einer solchen Praxis eine Leichtfertigkeit hinsichtlich des Eheabschlusses oder eine
Preisgabe der christlichen Ehelehre gegeben ist. Aus pastoraler Sorge um das Seelen-
heil ihrer Gldubigen heraus haben Seelsorger bereits einen Weg eingeschlagen, der
nicht einfach durch einen diszipliniren Beschluf riickgingig gemacht werden kann.
Offensichtlich ist dies aber auch nicht beabsichtigt, da in dem oben genannten Schrei-
ben der Glaubenskongregation durchaus auch die Méglichkeit anderweitiger Losun-
gen neben der bestehenden kirchlichen Disziplin zumindest angedeutet erscheint. Es
wird verstindlich, daB auf Grund derartiger theologischer Uberlegungen nunmehr auch
auf den einzelnen regionalen Synoden das Problem der Zulassung wiederverheirateter
Geschiedener zu den Sakramenten diskutiert wird.

Was aber konnen und sollen die Bischdfe tun? Sind ihnen nicht die Hinde gebunden,
solange kein offizieller Erla@ von Rom her erfolgt? Das II. Vatikanum hat die Eigen-
verantwortung der Ortskirchen wieder stirker in den Vordergrund geriickt. Gerade we-
gen der verschiedenen Reifestadien der einzelnen Gemeinden und Regionen erscheint
es heute schwieriger denn je, eine fiir die gesamte Kirche geltende , Universalanwei-
sung” zu geben. Insofern werden — wie schon P. Fransen betont — die Dekrete
romischer Kongregationen als administrative und richterliche Verordnungen fiir die
ganze Kirche dennoch einen gewissen Pluralismus anerkennen, wobei die Ortskirche
nicht blo8 das Recht, sondern dariiber hinaus auch die Pflicht besitzt, ,,diese Verordnun-
gen ebenso nach Klugheitsgriinden im Rahmen der allgemeinen und zentralen Gesetz-
gebung zu interpretieren...Rom muf die ganze Kirche beriicksichtigen, in der die
Entwidklungsphasen verschieden liegen. Die Ortskirche hinwieder darf die umfassende
Kirchengemeinschaft nicht aus dem Auge verlieren, hat aber eine dringendere Verant-
wortung fiir die eigenen Glieder“’. Je grofler das Verantwortungsbewuftsein der
einzelnen Seelsorger ist, je mehr sie mit pastoraler Klugheit und mit der entsprechen-
den Behutsamkeit vorgehen, um so eher werden auch die regionalen Bischofskonferen-
zen eine solche Praxis der Zulassung wiederverheirateter Geschiedener zu den Sakra-
menten unter den hier genannten Voraussetzungen als Ausnahmeregelung befiirwor-
ten oder zumindest zunichst tolerieren kénnen.

Im iibrigen sollte man bei der Auslegung romischer Dekrete nicht ,,pépstlicher sein als
der Papst”. Offensichtlich tendieren wir Deutschen in der schon sprichwortlich gewor-
denen ,,deutschen Griindlichkeit” zur rigorosen, tutioristischen Auslegung kirdhlicher

17 P, Fransen, Hermeneutische Uberlegungen, 109.

345



Texte, wie die Erklirung der deutschen Bischofskonferenz im Herbst 1972 zur
.Instruktion des Sekretariats fiir die Einheit der Christen fiir besondere Fille einer
Zulassung anderer Christen zur eucharistischen Kommunion in der katholischen Kirche”
(vom 1. Juni 1972) bekundet. Wihrend das rémische Dekret als Voraussetzung fiir
eine Zulassung den Glauben an die Eucharistie, ein christliches Leben und eine ent-
sprechende Notlage nennt, verlangt dariiber hinaus die Erklirung der deutschen
Bischofskonferenz noch: ,,Er muB in der eigenen Glaubensgemeinschaft zu den Sakra-
menten zugelassen sein. Wiederverheiratete Geschiedene haben — gemif der allge-
meinen Ordnung der katholischen Kirche — keinen Zugang zur Eucharistie. Gefordert
ist selbstverstindlich eine entsprechende Vorbereitung auf den Empfang der Eucharistie
(durch Bufe und ggf. Beichte)"18,

Wo es um das Seelenheil der Gliubigen geht, gleichzeitig jedoch in der Verkiindigung
das rechte Glaubensverstiindnis — in diesem Falle beziiglich des Scheideverbotes —
klar herausgestellt wird, sollte man bei pastoralen Initiativen den ,Mut zum Wagnis”
besitzen!® und nicht den rigorosen, sondern den grofiziigigeren Weg einschlagen. Das
gilt auch fiir eine Interpretation des Schreibens der Glaubenskongregation vom
11. April 1973.

18 Vgl. den Text der rémischen Instruktion und die Erklirung der deutschen Bischofskonfe-
renz im Amtsblatt fiir das Erzbistum Miinchen und Freising 1972 Nr. 13 (24. Oktober)
n. 207 und n. 208, verdffentlicht ebenso in den Amtsblittern der anderen deutschen
Ditzesen.

19 Vgl. K. Rahner, Schriften zur Theologie VII (1966) 85.

REINER KACZYNSKI

Neubesinnung auf ein ,,vergessenes‘‘ Sakrament
Oberlegungen zur bevorstehenden Einfithrung der erneuerten Krankenliturgie

Wohl jeder von einem iibervollen Terminkalender gehetzte Pfarrseelsorger muflte
schon die bedauerliche Erfahrung machen, dafl er unter dem Druck der tiglich andrin-
genden Verpflichtungen in Gefahr geriet, innerhalb seiner Gemeinde eine bestimmte
Gruppe, die kein Aufsehen erregen und kein Aufheben von sich machen kann, zu
vernachlissigen oder gar zu vergessen: die Kranken, die Wochen, Monate und Jahre
hindurch ans Bett oder an die Wohnung Gefesselten, deren immer gleichen Probleme
er vom wiederholten Erzihlen lingst kennt (oder zu kennen meint) und die doch auf
nichts mehr warten als darauf, ihm erneut ihr leidvolles Herz ausschiitten zu kénnen
und von ihm etwas mensdlichen, christlichen und priesterlichen Trost zu erfahren.
Es scheint, da8 auch die offizielle Erneuerung des Gottesdienstes nach dem letzten Kon-
zil — von einigen Randbestimmungen einmal abgesehen!— die Kranken lange Zeit hin-

1 Vgl. die fiir die Verhiltnisse in den meisten Didzesen des deutschen Sprachgebietes infolge
der Collectio Rituum nicht mehr ins Gewicht fallende Umstellung von Viaticum und
Krankensalbung durch die Erste Instruktion zur Durchfithrung der Liturgiekonstitution
vom 26. 9. 1964, Art. 68; ferner die Bestimmungen der Instruktion iiber die Eucharistie
vom 25. 5. 1967, Art. 32, 6: Kommunion unter beiden Gestalten fiir den Kranken und alle
Anwesenden bei der Spendung der letzten Wegzehrung, wenn die MeBfeier im Haus des
Kranken gefeiert wird; Art. 39: Einschdrfung des Gebots, in Todesgefahr die letzte
Wegzehrung zu empfangen; Art. 40: Ermahnung, Kranken und Alten hiufig Gelegenheit
zur Kommunion im Haus zu geben; Art. 41: Erlaubnis zur Kommunion nur unter der
Gestalt des Weines fiir Kranke, die sie nicht unter der Gestalt des Brotes empfangen
kénnen, und damit verbunden die generelle Erlaubnis zur Mefifeier im Haus eines solchen
Kranken; schlieBlich die Instruktion iiber Messen mit besonderen Personengruppen vom
15. 5. 1969, Art. 2 e: MeSfeier im Haus von Kranken und alten Menschen, die das Haus
nicht verlassen kénnen.

346



