habe sich auch das Formalprinzip des Pro-
testantismus, die Schrift allein sei die Norm
der Auslegung und des Glaubens, als falsch
erwiesen.

Der Entwidklung im Protestantismus stellt
er die Situation der katholischen Kirche ge-
geniiber. Er schlieBt mit einem Hinweis auf
das Urteil von Friedrich Heiler: ,Wer die
Einheit der Kirche will, der darf einem ,cen-
trum unitatis’ in der Kirche nicht ausweichen,
und er darf sich nicht scheuen, dieses cen-
trum dort zu erkennen, wo es — trotz aller
menschlichen Schwankungen und Entartun-
gen — tatsidchlich in der Gesichte der christ-
lichen Kirche bestanden hat: in jener Ge-
meinde, welche die beiden groSen Apostel
durch ihre Verkiindigung und ihren Zeugen-
tod geheiligt haben.”

Hardt bemiiht sich, die theologische Wirk-
lichkeit der heutigen evangelischen Theologie
aufzuzeigen um so die Voraussetzungen zu
schaffen fiir einen fruchtbaren Dialog. Die
Schrift bietet eine niitzliche Zusammenstel-
lung von neueren Forschungsergebnissen
iiber die Reformation, die Theologie Martin
Luthers und des heutigen Protestantismus
und versucht, zu dem Gespréch mit den ge-
trennten Briidern einen ,bescheidenen Bei-
trag” zu leisten.

Paderborn Remigius Béumer

SCHRAGL FRIEDRICH, Glaubensspaltung in
Niederdsterreich, Beitrige zur &sterreichi-
schen Kirchengeschichte, (Versff. des Kirchen-
historischen Instituts der Kath.-theol. Fakul-
tit der Universitit Wien, hg. von F. Loidl,
Bd. 14.) (XII u. 166). Wiener Dom-V., Wien
1973. Kart. lam. S 170~ DM 2245,
sfr 31,50.

Obwohl in der alten Arbeit von Th. Wiede-
mann {iber die Reformation und Gegenrefor-
mation im Lande unter der Enns (4 Binde,
Prag—Leipzig 1879-1884) eine umfassende
Materialsammlung vorliegt, ist die Arbeit
Schragls sehr willkommen. Vf. hat es ver-
standen, mit seiner Dissertation nicht nur
eine lesbare und sauber gegliederte Darstel-
lung zu bieten, sondern dariiber hinaus zahl-
reiche neue Quellen zu erschlieBen und dem
bisherigen Bild iiber die Reformation in Nie-
dersterreich manches interessante Detail
hinzuzufiigen. Ich erwihne z.B., daf schon
1522 (!) Richter und Rat der Stadt St. Pdl-
ten gegen einen Biirger vorgehen mufiten,
weil er ,die hochgelobte junckfrauen Marie
als vertreterin des menschlichen geslecht so
gar iibel geschent und gelestert” (4). Zum
Jahre 1525 wird aus einer Melker Chronik
eine geradezu erregende Stelle beigebracht,
die die Unterscheidungslehren der neuen
Konfession bereits haarscharf zur Sprache
bringt und u.a. erwihnt: ,libertatem Chri-
stianam”, ,,sola fide justificari”, ,,omnes esse
sacerdotes” (5). Aufgrund des iibrigen Kon-
textes mochte der Rezensent freilich zu be-

388

denken geben, ob es sich hier nicht um eine
erst spiter durchgefithrte Eintragung zum
genannten Jahre handeln kénnte, womit die
Passage viel von ihrem Gewicht verldre.

Die Dissertation trug urspriinglich den Titel
oVerfall und Erneuerung der widhtigsten
Pfarren im Viertel ober dem Wienerwald
in Niederdsterreich von 1520 bis 1650”. Tat-
sichlich war damit der Inhalt viel genauer
angegeben, so daf man den neuen Titel be-
dauert. Leider sind viele Drudkfehler stehen
geblieben. Ich verweise nur auf ,seismatisch”
(statt ,schismatisch”, 39) und auf ,reser-
viert” (statt ,reversiert”, 74). Die unge-
schickte Anbringung der Fufnoten geht auf
Konto des Verlages. Dankbar sei jedoch be-
merkt, daB das Buch durch ein sorgfiltiges
Register erschlossen wird. Auf jeden Fall
stellt die Studie einen wertvollen Beitrag zur
dsterreichischen Reformationsgeschichte dar.
Ob aber die These Schragls, die die kirch-
lichen Verfallserscheinungen als Folge, nicht
als Ursache der Reformation hinstellt (14),
die iiberaus komplexen Sachverhalte nicht
etwas zu sehr vereinfacht?

PRINZ FRIEDRICH, Klerus und Krieg im
fritheren Mittelalter, Untersuchungen zur
Rolle der Kirche beim Aufbau der Konigs-
herrschaft. (Monographien zur Geschichte des
Mittelalters, Bd. 2) (XXIV u. 216). Hierse-
mann, Stuttgart 1971. Ln. DM 72.—,

Der hl. Ambrosius hat den Grundsatz auf-
gestellt: ,Nec ad arma jam noster spectat
usus. Nam usus cito inflectit naturam” (198).
Die ,gefdhrlichen Riickwirkungen kriegeri-
schen Tuns auf die menschliche Natur und
speziell auf den Priester’ (198) erkliren die
zahlreichen kirchlichen Verbote des Militér-
dienstes fiir Geistliche. Aber schon der Um-
stand, daB diese Verbote immer wieder er-
neuert werden muSten, ldBt vermuten, daf8
kirchliche Normen und faktische Zustinde
das ganze Mittelalter hindurch nicht zur
Deckung gebracht werden konnten. Wenn
man bedenkt, daB eine so integre Perstn-
lichkeit wie der hl. Wolfgang Befestigungs-
anlagen baute (Wieselburg, NO.) und fiir
seine Heeresfolge vom Kaiser als ,fidelissi-
mus” bezeichnet wurde, beginnt man zu zo-
gern, ob das kriegerische Verhalten von Kir-
chenfiirsten einfachhin an den vorhandenen
Gesetzen gemessen werden darf. Gestalten
wie der hl. Martin, der ohne Waffen in die
Schlacht zog, weil einem Soldaten Christi
das Kidmpfen nicht erlaubt sei (39 f), oder
der hl. Bonifazius, der lieber den Martyrer-
tod starb, als zur Waffe zu greifen (9), wa-
ren Ausnahmen, die die ,,Opposition zum
allgemeinen Trend” darstellten (41). Der
groBte Teil des hoheren Klerus hat bereit-
willig das ,,Servitium regis” — auch in Form
des Kriegsdienstes — geleistet. Den Griinden
hierfiir ist F. Prinz in seinem geradezu span-
nenden Werk nachgegangen.



