hauptung S., da es ,irrefithrend sei, Giin-
thers Philosophie und Theologie anthropo-
zentrisch zu bezeichnen, nur weil bei ihm
das SelbstbewufBtsein eine so wichtige Rolle
spielt. Dies letztere ist nur der Fall, weil
es ihm gerade nicht um Anthropologie, son-
dern um Ontologie geht” (145, Anm 112);
ebenso, daB ,in der eigentlichen Trinitits-
theologie die kosmologische und nicht die
psychologische Spekulation bei Glinther die
vorherrschende Rolle spielte” (164, Anm).
Es ist an dieser Stelle nicht moglich, unsere
Kritik an der Giintherkritik S. zu rechtferti-
gen. Daf} die Miihe, die S. beim Giintherstu-
dium aufgewendet hat, ihn zu keinem besse-
ren Ergebnis gefiihrt hat, ist schade. Es
diirfte wohl fiir ihn selbst keine Befriedigung
sein, am Ende ein blof negatives Urteil iiber
Giinther gefillt und dessen Trinitétsspeku-
lation als hiiretisch und unfruchtbar verwor-
fen zu haben.

Was die iibrigen Kapitel des Buches betrifft,
scheinen sie besser gelungen zu sein. Von
J. Frohschammer, dem zweiten Theologen aus
dem 19. Jh., den S. hinsichtlich seiner Trini-
titsspekulation untersucht, heilt es, daf er
von dhnlichem Bemiihen wie A. Giinther be-
seelt war (180). Wir miissen dies freilich
zugunsten Giinthers, zumindest was dessen
spekulativen Ansatz betrifft, bestreiten. Giin-
ther ging vom Wesen des seiner selbst be-
wuBlten Geistes des Absoluten aus und nicht
wie 5. meint, von der ,dreisubstantialen
Welt”. Frohschammer wollte, wie S. Untersu-
chungsergebnis lautet, den Trinitdtsbeweis
mit Hilfe der konkreten, historisch gebilde-
ten Vernunft gefiihrt wissen, brachte es aber
nur ,zu einer sehr ungenauen Wiedergabe
der psychologischen Trinitdtsanalogie” (190).

Einen guten Einblik vermittelt S. in die
Trinitdtsspekulation der Friithscholastiker An-
selm v. Canterbury, Petrus Abaelard, Hugo
und Richard v. St. Viktor. Interessant scheint
uns, da Anselm dhnlich wie spiter Giinther
den Beweis fiir die Notwendigkeit der Trini-
tit in Gott vom Begriff des geistigen Erken-
nens fithrte und den Beweisgrund im Wesen
des geistigen, sich selbst erkennenden Seins
als solchen fand. Einen anderen Ansatz diirf-
te es denn auch kaum geben. Von Abaelard
gilt, daf er aufgrund seiner scharfsinnigen
Unterscheidung von Wort (vocabulum) und
Bedeutung (significatio) das Problem der
Analogie schirfer sah als seine Zeitgenos-
sen und prizise zwischen natiirlich erkennba-
rer und Skonomischer Trinitit unterschied.
Hugo v. St. Viktor, der die Unterschei-
dung zwischen opus conditionis und opus
restaurationis und demgemidf zwischen
theologia mundana und theologia divina
einfiihrte, wies die Gottes- und Trinitiits-
lehre der theologia mundana zu und sah
die Erkenntnis der Trinitét als ein dem Men-
schen grundsitzlich mogliches Wissen an,
wobei er vor allem die bei Anselm und

Abaelard feststellbaren Analogien beniitzte.
Richard v. St. Viktor sprach im Streben nach
der intelligentia fidei von rational einsich-
tigen ,rationes” fiir die Notwendigkeit einer
Trinitit in Gott. Die an sich notwendigen
Wahrheiten miisse man zu begreifen suchen
— Giinther vertrat eine #hnliche Ansicht —,
wohingegen die Wahrheiten der Heilsékono-
mie als freie und nicht notwendige nur ,ex
experientia”, d.h. aus der Geschichte, gewufSt
werden kénnen.

Der kurze Durchblick durch diese Arbeit
zeigt, daB S. aufs ganze gesehen eine be-
achtliche dogmengeschichtliche Untersuchung
geleistet hat. Umso mehr miissen wir bedau-
ern, daB er u.E. dem Denken Giinthers so
wenig gerecht geworden ist. Eine Revision
und Retraktation in diesem Fall m&chte man
vom V. selbst wiinschen.
Wien Joseph Pritz
RECHEIS ATHANAS, Die Engel sind mich-
tige Geister. (95). Veritas, Linz 1972. Kart.
lam. S 36.—, DM 6.—, sfr 6.60.

In unserer Zeit ist ein ernstes Fragen nach
der Existenz und Wirkweise von Engeln, wie
auch von Damonen auf der anderen Seite,
aufgebrochen. Dieses Fragen geht aber nicht
blof von einem oberflichlichen Rationalismus
aus, der immer nur wahrhaben wollte, was
man irgendwie empirisch feststellen kann;
es erhebt sich auch innerhalb des Raumes
des Glaubens, seit man weil, da8 in die
Bibel auch die Autoren mit ijhren zeitge-
ndssischen Vorstellungen eingegangen sind,
weshalb immer wieder nach dem eigentlichen
Sinn zu fragen ist.

R. hat sich zur Aufgabe gestellt, alles zusam-~
menzutragen, was fiir die Existenz der
Engel spricht: ein reiches Zeugnis der Schrift,
die Liturgie und Gebetspraxis der Kirche und
dazu viele Erklirungsversuche iiber Wesen
und Wirken der Engel, wie sie Kirchenviter
und Theologen im Laufe der Kirchengeschich-
te gegeben haben. Ich mdchte mit dem Au-
tor den Satz des bekannten evangelischen
Theologen K. Barth als berechtigt anerken-
nen: ,Die Kirche gibt noch heute auf vieler-
lei Weise zu erkennen, daB sie die Engel
nicht einfachhin zur Leugnung freigegeben
hat.” Folgende Griinde bewegen mich selbst,
an der Existenz der Engel festzuhalten: Sie
scheinen so stark in der HI. Schrift auf,
daf ich mir nicht vorstellen kann, daB im
Ganzen damit nur Chiffren gemeint seien fiir
die Nihe und das Wirken eines transzenden-
ten Gottes selbst. Es ist richtig, da der bi-
blische Engelglaube manches aus den umlie-
genden Religionen iibernommen hat. Viel-
leicht hat er damit anerkannt, was als eine
Art Ahnung der mensdhlichen Natur, wie es
einmal K. Rahner ausdriickte, angesehen
werden konnte. Er hat aber dabei zugleich
stark restringierend und korrigierend ge-
wirkt, und das scheint sehr fiir die Existenz

395



der Engel zu sprechen. Wenn auch das aufler-
ordentliche Lehramt der Kirche keine offi-
zielle Entscheidung dafiir abgegeben hat (das
4. Lateranense kann in einer strengen Inter-
pretation seiner Aussageabsicht nicht heran-
gezogen werden; man vgl. Myst. Sal. II,
977), im ordentlichen Lehramt ist dieser
Glaube auf jeden Fall gegeben.

Soweit mdchte man dem Anliegen des Au-
tors rechigeben. Aber man kann ihm nicht
darin folgen, daf er alle Texte der Bibel im
Wortlaut als religiose Aussage iibernimmt.
Nach dem II. Vat. mu8 doch jede Schriftaus-
legung zwischen Aussageform und Aussage-
inhalt unterscheiden. Und das darf auch in
der Engellehre nicht iibersehen werden.
Auch wenn man grundsitzlich die Existenz
der Engel anerkennt, bleibt doch die Frage
offen, ob bei einzelnen Erscheinungsformen
und Titigkeiten nicht doch der Engel eine
Chiffre darstellt, die den transzendenten Gott
umschreiben soll. Auch die heute reprisen-
tativste kath. Dogmatik ,,Mysterium Salutis”
hebt hervor, daB ,seit der Konigszeit die
Engel als Zwischeninstanz zwischen Gott und
dem Menschen zusehends an Bedeutung ge-
winnen” (II, 960). ,Gott spricht nun nicht
mehr unmittelbar zum Propheten oder Apo-
kalyptiker, sondern vermittelt sein offenba-
rendes Wort durch einen Engel” (962). ,Die
Annahme einer nur mehr literarischen Form
liegt bei einer apokalyptischen Schrift sehr
nahe” (974). Die gleiche Dogmatik sagt auch,
man sollte die Bedeutung der Engel fiir die
materielle Schtpfung nicht fiberschiitzen (985),
wihrend Recheis die gegenteilige Ansicht
vertritt (38). Es sei auch noch angemerkt, da
gerade bei Traditionszitaten die Spannweite
zwischen einer Lehre, die als de fide zu wer-
ten ist, und einer bloflen sententia (Meinung)
in diesem Buch nicht zu finden ist. Es scheint
mir hier des Guten zuviel getan zu sein,
was der Gesamtbeweiskraft nur abtriiglich
sein kann.
Linz Silvester Birngruber
FRIEMEL FRANZ GEORG, Johann Michael
Sailer und das Problem der Konfession. (Er-
furter Theologische Studien Bd. 29) (XVIII
11.1). 1\;;563). St.-Benno-V., Leipzig 1972, Brosch.

28—,

Trotz der zahlreichen Literatur iiber den
bahnbrechenden Pastoraltheologen und spi-
teren Bischof von Regensburg J. M. Sailer
stellt dieser Band eine echte Bereicherung
dar. Zunichst werden die vielen &kumeni-
schen Beziehungen, die Sailer aufgenommen
hatte, eingehend dargestellt. Sie sind erst
durch das II. Vatikanum eingeholt bzw. {iber-
holt worden, was die theologische Reflexion
betrifft. Noch nicht iiberholt wurde er in
seiner praktischen Zusammenarbeit und in
der herzlichen Verbundenheit, die er mit den
anderen christlichen Briidern pflegte. Die ver-
bindende Briicke bildete der gemeinsame per-

396

sonale Glaube an Christus und die von bei-
den Teilen hochgeschiitzte HI. Schrift.

Die Untersuchung geht von der Umwelt Sai-
lers aus, widmet den kontroverstheologischen
Fragen besonderes Augenmerk, behandelt
kurz die Unionsbestrebungen und beschif-
tigt sich ausfithrlich mit dem fiir die Auf-
klirung typischen Begriff der Toleranz. In
einem 2. Teil der Arbeit wird aus Sailers
Werken das Ringen um eine theologische
Losung der Glaubensdifferenzen dargestellt
und dabei auf die Sailer eigentiimliche drei-
fache Betrachtungsweise eines Themas hin-
gewiesen. Jedes Problem betrachtet er nach
der an Gott glaubenden Vernunft, nach der
Lehre des Christentums und speziell nach der
katholischen Lehre. Auf der Basis des Theis-
mus trifft er sich mit Jacobi u. a. Theisten,
der Christianismus ermdoglicht das Gespriich
mit Lavater und anderen Christen unter der
Glaubensformel: Gott in Christus — das Heil
der Welt. Die dritte Denkebene, der Katholi-
zismus, bedeutet einerseits die Summe der
konfessionellen Sonderfragen, andererseits
aber das Formprinzip des gemeinsam Christ-
lichen. Katholizismus ist fiir ihn Kirchlich-
keit. Im 3. Teil der Arbeit wird Sailers kon-
krete Anstrengung um eine konfessionelle
Zusammenarbeit gewiirdigt. Im abschliefen-
den versucht Vf. Verbindungslinien mit den
heutigen dkumenischen Bestrebungen herzu-
stellen, ein Versuch, dem viel Erfolg zu wiin-
schen ist.

Graz Karl Gastgeber

MORALTHEOLOGIE

LAUER WERNER, Schuld, das komplexe
Phanomen. Ein Vergleich zwischen schick-
sals- und daseinsanalytischem Schuldver-
stindnis im Lichte christlicher Ethik (Eichstit-
ter Studien, NF. Bd. VI) (XV u. 339.) But-
zon & Bercker, Kevelaer 1972. Ln. DM 48.—.

Die alarmierende Situation in der kirchlichen
BuBlpraxis verlangt heute ein vertieftes Stu-
dium der menschlichen Schuldfrage, um zu
einer brauchbaren Diagnose und Therapie
des erkrankten Gewissens zu kommen. Man
mufl dem V£. dieser Dissertation danken, der
mit profunder Sachkenntnis den Beitrag der
Schicksals- und Daseinsanalyse zu dieser
Frage systematisch darstellt und fiir die
Theologie aufbereitet; in der umfangreichen
Literatur waren diese tiefenpsychologischen
Richtungen zugunsten der orthodoxen Psy-
choanalyse ziemlich vernachlissigt worden.
Dem Vergleich steht allerdings eine radikale
Schwierigkeit im Wege: Der Gegenstand der
theologischen Forschung (Moral und Ethik)
ist die Siinde als ontische Schuld vor Gott,
wihrend der Gegenstand der empirischen
Untersuchung in der Tiefenpsychologie das
phiinomenologisch feststellbare Schuldgefiihl
ist. Zusammenhiinge zwischen beiden kénnen



