WALTER KASPER

Neue Aspekte im Verstindnis des Priesteramtes

L. Zur Situation

Das Thema ,Neue Aspekte im Verstindnis des Priesteramtes” lift sich wohl kaum
behandeln ohne einen Blick auf die gegenwirtige Situation. Zahlen sagen nicht alles
und miissen interpretiert werden. Aber es gibt auch eindeutige Zahlen. So etwa wenn
man feststellt, dal die Zahl der Priesteramtskandidaten in der BRD in den letzten 10
Jahren um ca. 50 Prozent, in den letzten 5 Jahren um ca. 30 Prozent zuriickgegangen
ist. Gleichzeitig ist die Zahl derer, die nach ihrer Ordination aus dem Amt ausschei-
den, in erheblichem Umfang angestiegen. Nimmt man die Alterspyramide des Klerus
hinzu, dann ist dies ein schockierender Befund. Es ist sicher nicht iibertrieben, von einer
Krise zu sprechen, die auf die Zukunft hin betrachtet an den Lebensnerv der Kirche
geht. Wenn man von der konstitutiven Bedeutung des Amtes fiir kirchliche Gemein-
den iiberzeugt ist, dann geht es schon fast ums vitale Uberleben der Kirche.

Wir fragen deshalb: Wo liegen die Ursachen dieser Situation? Wenn man so fragt, mufl
man sich vor allzu simplen Antworten hiiten. Die Situation ist gerade deshalb so ernst,
weil es ,,die” Losung im Augenblick gar nicht gibt. Zu simpel ist es vor allem, eine
grundlegende Besserung der Situation allein von der Aufhebung der Zslibatsverpflich-
tung zu erwarten. Die protestantischen Kirchen haben nimlich #hnliche Nachwuchs-
probleme. Auch dort haben zunehmend viele Theologiestudenten nach jhrem Studium
Schwierigkeiten, ,,ins Amt” zu gehen. Man darf die Situation also nicht isoliert sehen,
sondern muf sie in groSeren Zusammenhingen betrachten. Nur mit Hilfe einer umfas-
senderen Diagnose kann man hoffen, am Ende die Situation bewiltigen zu kénnen.

Hier seien stichwortartig und ohne Anspruch auf Vollstindigkeit drei Gesichtspunkte
angedeutet.

1. Die Krise des Priesteramtes in der katholischen Kirche steht in dem gréeren Zusam-
menhang der allgemeinen Krise aller herkémmlichen Autoritit in unserer Gesellschaft.
Man spricht oft von einer zweiten Aufklirung. Sie ist bestimmt durch die Stichworte:
Emanzipation, Demokratisierung, Solidarisierung, Pluralismus mit seinem Trend zur
Unverbindlichkeit und zum laisser faire. Das Ergebnis ist eine Generation ohne Leit-
bilder, eine ,vaterlose Gesellschaft” (A. Mitscherlich), die freilich zunehmend erfihrt,
daR eine reine Bruderordnung unmoglich ist, weil sie zum Bruderzwist fithrt. In diesem
Umbruch des gesellschaftlichen Bewuftseins stehen im Grunde alle traditionellen Be-
rufe in einer Krise und Neuorientierung, der Beruf des Richters und des Arztes ebenso
wie der des Politikers und des Handwerkers. Wehleidige Selbstbemitleidung steht uns
also nicht an.

2. Die Krise des Priesteramtes muf8 in einem gréfleren kirchengeschichtlichen Zusam-
menhang gesehen werden. Sie wird ndmlich gegeniiber anderen vergleichbaren Berufen
dadurch verschiirft, daf8 die Antwort der Kirche auf die erste Aufklirung und die ge-
samte neuzeitliche Entwicklung lange Zeit mehr oder weniger negativ, restaurativ und
apologetisch war. Man hat in der neuzeitlichen Emanzipation im Wesentlichen einen
Abfall von der gottgewollten Ordnung gesehen, der letztlich ins Chaos hineinfiithren
muf3. Dem hat man eine ganze Philosophie und Theologie der Autoritit entgegenge-
setzt. Die Entwidklung, die im 18./19. Jh. zur Definition des pipstlichen Primats ge-
fiihrt hat, muB in diesem gréferen geistesgeschichtlichen Zusammenhang gesehen
werden. So entstand aber jene viel besprochene Ungleichzeitigkeit des Bewuftseins, die
in dem Augenblick, da man das aggiornamento zum Programm erhob, zur Krise fithren
mufte.

1* 3



Der Priester geriet jetzt ins Spannungsfeld von Kirche und Gesellschaft. Er sieht sich
jetzt plbtzlich sehr unterschiedlichen Rollenerwartungen ausgesetzt, die er unmdéglich
gleichzeitig erfiillen kann. Das kann Anla zu personlichen Konflikten sein. Doch muf3
man auch das Heilsame dieser Entwicklung sehen. Ein Nachholbedarf an recht verstan-
dener Demokratisierung und , Rechtsstaatlichkeit” ist in der Kirche zweifellos vorhan-
den. Es ist deshalb verkehrt, die Krise nur auf mangelnde Opferbereitschaft, schwin-
denden Glaubensgeist und dgl. zuriickzufithren, Der menschliche Geist ist nicht einfach
eine freischwebende Grofle, sondern auf leibhafte und damit auch gesellschaftliche
Formen angewiesen. Die entstandene Strukturkrise ist deshalb insofern eine Identi-
tits- und Glaubenskrise, als der Glaube seine Identitiit nicht mehr in der vorgefundenen
institutionellen Form findet.

3. Gesellschaftliche Strukturen und Rollen sind notwendigerweise von der Sache her
verbunden mit Sinnfragen des Menschen. Gesellschaftliche Zusammenhiinge konsti-
tuieren Sinnzusammenhinge, schaffen Plausibilititsstrukturen fiir Sinnerfahrung und
Sinnevidenz, wie umgekehrt Sinnerfahrungen und Sinnentwiirfe, Glaubenssysteme im
weitesten Sinn des Wortes entsprechende gesellschaftliche Strukturen schaffen, tragen
oder aber aushdhlen kénnen. Die Amtskrise steht darum auch im Zusammenhang der
geistigen Krise und der Krise des Glaubens in der Gegenwart. Man kann sich ja ehr-
licherweise nicht dariiber hinwegtiuschen, daf uns der Wind des &ffentlichen geistigen
Bewuftseins immer kriftiger ins Gesicht blist. Bei der nachwachsenden Generation
hat nach den hier geradezu schockierenden Ergebnissen der Synodenumfrage das tradi-
tionelle Wertsystem der Kirche kaum mehr eine Uberzeugungskraft; die missionarische
Ausstrahlung der Kirche ist fast gleich Null geworden. Dagegen besteht eine starke
Anfilligkeit fiir , linke” Ideologismen und Utopismen. Nicht allein und nicht primir
die Strukturen der Kirche und ihre Organisation stehen in Frage, sondern ihre ,Sache”,
der Glaube.

Der priesterliche Dienst ist jedoch allein aus dem Glauben zu verstehen und zu leben.
Beim Priester griindet nicht nur wie bei jedem Christen seine private Existenz und seine
innere Motivation fiir seinen Beruf auf dem Glauben; seine gesamte &ffentliche und
gesellschaftliche Rolle, seine berufliche Existenz ist allein aus dem Glauben zu begrei-
fen. So muf sich der horizontalistische Trend hier in besonderer Weise auswirken. Die
Krise ist nicht zuletzt darin begriindet, da8 viele Priester nicht mehr wissen, wozu sie
da sind, was der Sinn ihres Berufes ist. Sind sie hauptsidhlich Liturgen, Prediger, prak-
tische Helfer oder Organisatoren? Bezieht sich ihre Titigkeit mehr auf die Gemeinde
oder die Gesellschaft?

II. Ansatz zu einem erneuerten theologischen Verstindnis

Das traditionelle Verstindnis des kirchlichen Amtes, wie es im Trienter Konzil zum
Ausdruck kommt, bestimmt den Priester vor allem als Mann der Sakramente. Das
Besondere des priesterlichen Amtes wird in besonderen sakramentalen Vollmachten, in
der Vollmacht zu Konsekration und Absolution gesehen. Das ist nach den Grundvor-
aussetzungen der katholischen Dogmatik zweifellos eine bleibend verbindliche Aussage.
Aber man weif8 heute, da das Trienter Konzil damit keine exklusive, sondern lediglich
eine positive Bestimmung des kirchlichen Amtes geben wollte. Man wollte nur die
Aspekte herausstellen, die von den Reformatoren geleugnet wurden. Deshalb konnte in
den Reformdekreten nachdriicklich von der Aufgabe der Verkiindigung die Rede sein.
Man darf also die kontroverstheologischen Aussagen des Tridentinums nicht zum syste-
matischen Ausgangspunkt einer Wesensbestimmung des Amtes machen; aber jede
theologische Wesensbestimmung mu8 sich daran bewdhren, dafl sie sich als fihig er-
weist, diese Lehraussagen als Elemente positiv in eine umfassendere Konzeption einzu-
bringen.

Dafiir gibt es heute im wesentlichen drei verschiedene Konzeptionen: der Ausgangs-
punkt beim sakramentalen Dienst in einem weiteren Sinn, so da die Verkiindigung

4



mit eingeschlossen ist (H. Schlier), der Ausgangspunkt bei der Verkiindigung, die sich
in den Sakramenten in besonderer Weise verdichtet (K. Rahner), der Ausgangspunkt
beim Hirtenamt, das sich konkretisiert in Verkiindigung und im Vorsitz bei der eucha-
ristischen Feier, also bei der Gemeindeleitung (H. U. v. Balthasar, W. Kasper)!. Der
Ansatz bei der Sendung (J. Ratzinger) bringt dagegen einen theologischen und spiri-
tuellen Gesichtspunkt zur Geltung, der einen zentralen Ort in allen diesen drei Ent-
wiirfen haben kann und haben muf. Im folgenden wollen wir jedoch nicht von einer
Diskussion dieser Entwiirfe ausgehen, sondern zuriickfragen nach den ntl Grundlagen
selbst. Erneuerung der Kirche und ihrer Amter muf ja immer Erneuerung aus den Ur-
spriingen sein.

1. Variablen im Amtsverstindnis

Ein Blick auf das NT ist zunichst verwirrend. Zwar gibt es im NT von Anfang an
Ordnungen; es hat nie eine amtslose Zeit gegeben. Die These von R. Sohm von einer
rein charismatischen Urkirche kann schon rein historisch als grundsitzlich iiberwunden
gelten. Das Verwirrende besteht jedoch darin, da8 es am Anfang nicht eine Ordnung,
sondern vielerlei Ordnungen und Gemeindestrukturen gegeben hat: eine presbyterale
Ordnung in den judenchristlichen Gemeinden, eine episkopale Ordnung in den heiden-
christlichen Gemeinden. Die Diakone waren urspriinglich wohl ebenfalls selbstindige
Gemeindeleiter von judenchristlich-hellenistischen Gemeinden. Erst gegen Ende der ntl
Zeit schieben sich die verschiedenen Ordnungen ineinander und erst nach der Zeit des
NT bildet sich bei Ignatius von Antiochien das heutige dreigliedrige Bischéfe, Priester
und Diakone Amterschema heraus. Das NT kanonisiert also nicht eine einzige Gemein-
de- und Kirchenverfassung, sondern gibt auch ein grofles Maf8 an Freiheit, die Ge-
meinde- und Amtsstrukturen den jeweiligen pastoralen Notwendigkeiten anzupassen.

Doch damit nicht genug. Das NT kennt nicht nur eine Vielzahl von méglichen Ge-
meinde- und Amterstrukturen, es kennt auch eine Vielzahl von Diensten innerhalb ein-
und derselben Gemeinde. R6m 12, 1 Kor 12, Eph 4 finden wir solche Aufzihlungen:
Apostel, Propheten, Lehrer, Leitungsdienst. Jeder hat seinen Dienst; jedem Dienst
eignet eine bestimmte Autoritiit, die er gebrauchen muf8 zur Auferbauung der Gemeinde
im Glauben und in der Liebe. Keiner kann und darf deshalb alles sein und tun wollen.
Vielmehr gilt es, alles miteinander und fiireinander zu tun in der gemeinsamen Unter-
ordnung unter den einen Herrn der Kirche. Diese charismatische Dimension der Kirche
steht nicht im Gegensatz zu amtlichen institutionellen Strukturen. Wohl aber besteht
zwischen beiden eine fiir die Kirche des NT konstitutive Spannung. Eine rein und aus-
schlieBlich hierarchische Bestimmung der Kirche wire also nicht dem NT gemif und
deshalb schlicht hiretisch. Die hierarchische Struktur ist ein wesentliches Strukturele-
ment der Kirche, aber nicht das einzige und nicht das umfassendste.

Fragen wir nun nach dem besonderen Dienst des Amtes neben den vielen anderen
Diensten, dann ist das Studium des NT nochmals verwirrend. Das NT kennt verschie-
dene Amter, aber es kennt keinen terminus technicus fiir Amt. Alle in der Profangrizi-
tdt iiblichen Begriffe fiir Amt und Autoritit werden sogar konsequent vermieden, wenn
von den Gemeindeimtern die Rede ist. Das Amt wird als Charisma und dieses als
Dienst bestimmt. Charisma schlieft ntl freilich Sendung und Vollmacht ein; aber es

1 Vgl. meine fritheren Verdffentlichungen zu dieser Frage: Neue Akzente im dogmatischen
Verstindnis des priesterlichen Dienstes, in: Concilium 5 (1969) 164—170; Die Funktion
des Priesters in der Kirche, in: GuL 42 (1969) 102—116 (abgedruckt in: Glaube und
Geschichte, Mainz 1970, 371—387); Amt und Gemeinde, in: Glaube und Geschichte 388—414.
Zur Diskussion vgl. K. Lehmann, Das dogmatische Problem des theologischen Ansatzes
zum Verstindnis des Amtspriestertums, in: Existenzprobleme des Priesters (Miinchner
Akademie-Schriften 50), Miinchen 1969, 121—175; ders., Zur Theologie der Gemeinde-
leitung, in: Pastoraltheologische Informationen 1970, Mainz 1970, 2—31.



handelt sich um eine Vollmadht, die in der Nachfolge Jesu nicht Macht und Herrschaft
ist. Wir finden sogar bereits im NT Polemik gegen Herrschaftsverhiltnisse in den Ge-
meinden. Auch das Wort ,,Priester” wird im NT konsequent vermieden, wenn von den
Gemeindeiimtern die Rede ist. Gewihlt werden vielmehr strikt unkultische und unsa-
krale Funktionsbezeichnungen wie Episkopos (Aufseher), Presbyteros (Altester), Dia-
konos (Dienender), Vorsteher. Das NT berechtigt uns also, bei der Bestimmung des
Amtes von der Dienstfunktion der Leitung auszugehen und von daher nach dem Wesen
des Amtes zu fragen.

2. Konstanten im Amtsverstindnis

Die Ergebnisse der ntl Theologie sind also geeignet, unser traditionelles Amts- und
Priesterverstindnis zwar nicht einfach aufzuldsen, wohl aber erheblich zu verfliissigen.
Damit aus dieser Verfliissigung jedoch keine Verdiinnung und Aushshlung wird, gilt
es nun, nachdem von den Variablen die Rede war, auch nach den Konstanten im ntl
Verstindnis des Amtes zu fragen.

Die erste und wichtigste Aussage, die es dabei zu machen gilt, ist: es gibt nur ein Amt
und eine Autoritit, die Jesu Christi. Alle die Termini, die das NT fiir die Gemeinde-
leiter vermeidet, wendet es auf Christus in hohem Ausmaf an: Hohepriester, Herr,
Lehrer, Hirt. Entscheidend ist dabei jedoch, daf die Autoritit nicht seiner Lehre, seinem
Ethos oder — wie man heute sagt — selner Sache zugeschrieben wird. Er selbst ist seine
Sache in Person. Autoritit ist darum nicht allein das Verhalten und die Sache des irdi-
schen Jesus, seine befreiende Praxis im Umgang mit Siindern und Ausgestofenen;
Autoritit kann diese seine Sache heute nur haben, wenn auch seine Person hier und
heute gegenwirtig ist. Das bedeutet: Autoritit ist der in und durch die Kirche leben-
dige Herr. Die Kirche und ihre Amter kénnen nur eine von ihm abgeleitete Autoritit
beanspruchen. Das ist die stirkste Relativierung kirchlicher Amter, die man sich den-
ken kann.

Diese These ist aber nicht nur eine Relativierung, sondern auch die tiefste Begriindung
des Amtes in der Kirche. Die Aussage, dal Jesus Christus seine Sache in Person ist,
begriindet nimlich eine Grundstruktur der Kirche, die man so umschreiben kann: Das
Zeugnis des Glaubens kann nicht von den Zeugen des Glaubens getrennt werden.
Rém 10, 14 f bringt dies klassisch zum Ausdruck: ,Wie sollen sie glauben, wenn nie-
mand verkiindet, wie sollen sie verkiinden, wenn niemand gesandt ist”’, und die Schluf-
folgerung lautet: ,,So kommt also der Glaube vom Héren” (V. 17). Dieselbe Grund-
struktur ist 2 Kor 5, 18-20 bezeugt: der Dienst der Versshnung ist hier gleich-
urspriinglich mit dem Wort der Verséhnung. Die christologische Einheit von Person und
Sache begriindet also eine Grundstruktur der Kirche, nach der die Sache des Evange-
liums an gesandte und vollmichtige Zeugen des Evangeliums gebunden ist. Sie spre-
chen in Christi Person und Auftrag (vgl. V. 20). Wer sie hért, hort Christus (vgl. Lk
10,16). In der Nachfolge Christi kann solche Vollmacht freilich nur in duBerer Ohn-
macht, in Dienst und Gehorsam ausgeiibt werden. Wihrend Macht unfrei macht, will
Vollmacht frei machen und frei setzen. ,,Wir sind nicht Herren eures Glaubens, sondern
Diener eurer Freude” (2 Kor 1,24).

An zweiter Stelle ist nach der christologischen Grundstruktur eine apostolische Grund-
verfassung des Amtes zu nennen. Die erstberufenen Zeugen des Glaubens waren die
Apostel. Wir kénnen hier nicht auf die schwierige Problematik des ntl Apostelverstind-
nisses eingehen. Im wesentlichen wird es durch zwei Elemente bestimmt: 1. Die Apo-
stel sind unmittelbare Zeugen des auferstandenen Herrn. Diese unmittelbare Zeugen-
schaft ist einmalig; es kann in der spiteren Kirche darum keine neuen Apostel und
im strikten Sinn des Wortes keine Nachfolger der Apostel geben. Die Kirche steht
vielmehr bleibend auf dem Fundament der Apostel und Propheten (Eph 2, 20). 2. Zur
unmittelbaren Zeugenschaft kommt die Sendung, die Botschaft von Kreuz und Aufer-
stehung weiterzutragen und dadurch Gemeinden zu sammeln.

6



Diese apostolische Funktion der bevollmichtigten Verkiindigung des Evangeliums, durch
die Glaube geweckt und Gemeinde gegriindet und geordnet wird, muf8 es freilich
iiber die Zeit der Erstapostel hinaus geben. Vor allem die Pastoralbriefe bezeugen
diesen Ubergang vom Apostelamt zu apostolischen Amtern, deren Grundfunktion
die kirchengriindende Verkiindigung des Evangeliums ist. Kirche ist ja nach einer ihrer
iltesten Definitionen nichts anderes als Gemeinschaft der Glaubenden. Sie ist also iiberall
dort, wo die Verkiindigung des Evangeliums von Gottes rettender Gnade in Jesus Chri-
stus in gemeinsamem Glauben und in gemeinsamem Leben aus dem Glauben eine
Antwort findet. Aufgabe des bleibenden apostolischen Dienstes ist es also, durch die
Verkiindigung (im weitesten Sinn des Wortes: also durch Predigt, Katechese, Mahnung,
Zuspruch, Gesprich usf.) Glauben zu wedken und dadurch Gemeinden zu griinden und
zu leiten. Dabei kommt dem Amt eine doppelte Aufgabe zu: es soll dariiber wachen,
daf sich der Glaube und das Leben der Kirche am apostolischen Anfang und nicht an
zeitbedingten Moden orientiert, und es soll dafiir sorgen, daf8 dieser ein fiir alle Mal
iiberlieferte Glaube (Jud 3) missionarisch, d. h. lebendig, werbend, ansprechend und
nicht starr und monoton verkiindigt wird.

SchlieBlich muf8 noch eine dritte Wesenskonstante des kirchlichen Amtes, seine ekkle-
siale Einbettung, genannt werden. Das Amt steht auf Grund seiner Sendung durch
Christus im Vollzug seines apostolischen Dienstes der Gemeinde gewissermafien gegen-
iiber. Bevor der Amtstriiger die anderen lehrt, mufl er jedoch selber wie alle anderen
horen. Wie alle anderen ist auch er stindig auf die vergebende und rettende Gnade
angewiesen. So steht das Amt in einem sehr fundamentalen Sinn in der Gemeinde,
und es kann seinen Dienst nur tun in Gemeinschaft und in Zusammenarbeit mit allen
anderen Gliedern der Gemeinde, man kénnte sogar sagen: im stindigen Ringen um die
Zuystimmung und die Mitwirkung der Gemeinde. Alle bilden ja nach dem NT das eine
priesterliche Volk Gottes (vgl. 1 Petr 2, 5.9). Fiir das rechte Verstindnis des Amtes
ist also die Spannung von ,,in der Gemeinde” und ,gegeniiber der Gemeinde” konsti-
tutiv.

Fragt man nun, wie diese spannungsreiche Zuordnung und Einordnung von Amt und
Gemeinde niherhin zu bestimmen sei, dann wird man am besten von Eph 4,12 ausge-
hen. Der besondere Dienst des Amtes besteht in der Zuriistung der anderen Dienste
fiir ihren Dienst: ,um die Heiligen fiir das Werk des Dienstes zu bereiten, zum
Aufbau des Leibes Christi”. Das Amt ist also Dienst an den anderen Diensten. Es
ist dafiir verantwortlich, da der der Gemeinde insgesamt aufgetragene Dienst iiber-
haupt getan und daf er in der rechten, d. h. evangeliumsgemiflen Weise getan wird.
Daraus folgt eine zweifache Aufgabe: 1. Das Amt soll inspirieren. Es soll andere Cha-
rismen wedken, entdecken, motivieren und geistlich weiterfiihren. Das setzt geistliche
Menschen voraus, also ein Leben aus dem Geist, geistliche Erfahrung und die Fzhigkeit,
diese weiterzugeben. 2. Das Amt soll integrieren. Es soll die vielen Charismen zu
einer sinnvollen Koordination und Kooperation bringen, soll besorgt sein, da jeder
sein Recht und seinen Platz hat und daB doch das Wohl des Ganzen gewahrt bleibt.
Das setzt bestimmte menschliche Eigenschaften und Fihigkeiten voraus: Fahigkeit zum
Dialog, zur Kooperation, zum Hinhéren ebenso wie zum Fiihren. Es wire dringend
zu iiberlegen, welche Konsequenzen sich daraus fiir Auswahl und Ausbildung der
Priesteramtskandidaten ergeben.

Die drei aufgezeigten Konstanten im ntl Befund falt man gegenwirtig sehr oft unter
dem Stichwort ,,Gemeindeleitung” zusammen. Eine solche Charakterisierung des Amtes
hat durchaus einen Anhalt im NT. Nur muf8 man sehen, daf die Leitung einer Ge-
meinde nicht primér durch Organisation und Administration geschieht, sondern durch
die Verkiindigung des Evangeliums, die sich in besonderer Weise in der sakramentalen
Feier verdichtet und in der briiderlichen Liebe auswirkt. Der Begriff der Gemeindelei-
tung darf also nicht im Sinn einer soziologischen Reduktion mifverstanden werden;

7



er mufl vielmehr theologisch interpretiert werden. Inspiration und Integration der Ge-
meinde geschieht durch die Verkiindigung und durch die Sakramente. Vor allem aber
gilt: Leitungsdienst ist im Sinn des NT Hirtendienst. Der gute Hirte des NT aber gibt
sein Leben fiir die Herde (Jo 10,11). Leitungsdienst bedeutet existentielles Sein Ffiir
die andern. Der Anspruch, im Namen Christi zu sprechen und zu handeln, ist nur glaub-
wiirdig, wenn er gedeckt ist durch ein Leben in der Nachfolge dessen, der sein Leben
hingab fiir die vielen (vgl. Mk 10,45 u.5.).

III. Dogmatische Entfaltung

Nachdem wir uns in einem ersten Durchgang einen theologischen Ansatz fiir ein
sachgemiifles Verstindnis des kirchlichen Amtes erarbeitet haben, soll dieser Ansatz
jetzt in drei Punkten dogmatisch entfaltet werden. Wir fragen 1. nach der Sakramen-
talitit der Ordination, 2. nach dem Wesen des sakramentalen Charakters, des soge-
nannten ,unausldschlichen Merkmals” und schlieBlich 3. nach Recht und Grenzen der
Ausgliederung aus dem Amt.

1. Die Ordination ein Sakrament?

Die These, daf8 die Ordination ein Sakrament ist, gilt als eine der traditionellen Kon-
troversfragen. Sie ist heute indes auch innerkatholisch oft schwer verstindlich zu
machen. Um dieser Frage niher zu kommen, sei zunichst eine soziologische Voriiber-
legung angestellt. Wir gingen ja davon aus, da8 das Amt sozusagen die &ffentliche
Verantwortung fiir die Kirche bzw. fiir eine Gemeinde besitzt. Eine solche &ffentliche
Verantwortung setzt schon rein soziologisch eine offentliche Anerkennung voraus,
die wiederum nur dadurch erreicht werden kann, daf man sich auf bestimmte,
allgemein anerkannte Redhtsformlichkeiten fiir die Berufung und Einsetzung ins
Amt einigt. Solche der Legitimation dienende Verfahren sind im Grunde keine
biirokratischen Einschrinkungen der Freiheit, sondern ein Schutz der Freiheit gegen-
iiber Willkir und Anmafung. Eine solche &ffentliche Einsetzung legt sich des-
halb auch fiir das kirchliche Amt nahe. In der Tat finden wir seit den Pastoralbriefen
eine solche Rechtsformlichkeit, nimlich die Handauflegung (vgl. 1 Tim 4,14; 2 Tim 1,6).
Sie gibt eine Offentliche Legitimation in der Kirche. Freilich wird die soziologische
Ebene im NT und in der Tradition sofort iiberstiegen. Die Handauflegung ist nimlich
verbunden mit einem Gebet als einer amtlichen Fiirsprache der Kirche und d. h. einer
wirksamen Fiirbitte fiir den zu Ordinierenden um die Ausriistung mit dem Geist zur
Ausiibung seines Dienstes. Damit wird deutlich, daf die Ordination die soziologische
Ebene iibersteigt; die ffentliche Einsetzung in das Amt ist zugleich eine wirksame Zu-
sage und VerheiBung des Geistes.

Dieses sakramentale Verstindnis bedeutet keine Sakralisierung; sie ist schlicht ein
Ausdrudk dessen, um was es in diesem Amt geht. Das Amt ist nicht eine blofle
Ordnungsfunktion in der Kirche. Kirche begriindet sich ja nicht eigenmichtig ,,von
unten”; man kann sie nicht einfach organisieren und regieren wie eine andere gesell-
schaftliche Gruppe. Kirche ist begriindet in Person und Werk Jesu Christi und in seiner
bleibenden Gegenwart im HI. Geist. Indem sich die Kirche an die apostolisch tiberlie-
ferte Form der Handauflegung hilt, bringt sie zum Ausdruck, daf die Kirche und ihr
Amt nicht jhre eigene Schopfung ist, sondern etwas Empfangenes; indem sie dabei zu-
gleich um den Geist bittet, sagt sie, daB sie Geschépf des Geistes ist und dafl nur der
Geist einen Menschen zu diesem vollmiichtigen Dienst ermichtigen kann. Da der Geist
jedoch der Kirche bleibend verheiflen ist, kann die Kirche diesen Geist durch Handauf-
legung und Gebet in wirksamer Weise vermitteln, und das nennt man ein Sakrament?.

2 Zur Frage, ob in diesem Punkt heute noch ein kirchentrennender Unterschied zur protestan-
tischen Auffassung besteht, vgl. meinen Beitrag Ukumenischer Konsens iiber das kirchliche
Amt, in: StdZ 98 (1973) 219—230. Die These, es handle sich hier in vielen Fillen nur



2. Unausléschliches Merkmal

Die traditionelle durch das Trienter Konzil bekriftigte Lehre unterscheidet zwischen der
durch die Priesterweihe verliehenen sakramentalen Gnade und dem durch die Ordina-
tion eingeprigten sakramentalen Charakter, dem sogenannten unausléschlichen Merk-
mal des Priesters. Diese Lehre ist historisch wie sachlich schwer zu verstehen. Wih-
rend fiir die meisten ilteren Priester dieses ,Priester auf ewig” bestimmend und tra-
gend fiir ihr gesamtes Amtsverstindnis und ihre gesamte Spiritualitdt ist, begegnet
diese Lehre heute weitgehendem Unverstindnis und teilweise scharfer Ablehnung oder
umdeutenden entmystifizierenden Interpretationen, die oft das traditionelle ontologi-
sche Verstindnis durch eine neue funktionale Deutung ersetzen wollen. Dabei kommen
heute auch innerkatholisch viele Argumente, die die Reformatoren zur Ablehnung die-
ser Lehre vorbrachten, zur Sprache.

Will man der traditionellen Lehre gerecht werden, dann muff man sehen, da8 es schon
im Mittelalter sehr unterschiedliche Deutungen gab. Das Trienter Konzil definierte
deshalb im wesentlichen nur die Existenz eines solchen unausléschlichen Prigemals,
enthielt sich aber bewuft einer Aussage iiber dessen Wesen. Hier ist also dem theo-
logischen Pluralismus ein weiter Spielraum gelassen. Das heifit nicht, da man in der
Deutung beliebig verfahren diirfe. Man muf vielmehr ausgehen von den Gegeben-
heiten in Schrift und Tradition. Danach wird der Priester bei der Ordination ein fiir
allemal von Christus in Dienst genommen und gesandt. Diese Sendung geschieht von
Gott her unwiderruflich und reuelos; sie beansprucht und prigt den Priester darum in
seinem ganzen Sein und erfordert eine auf Unwiderruflichkeit hin orientierte Entschei-
dung. Die personale Inanspruchnahme zum Dienst prigt ihn also bleibend in dem, was
er ist. Insofern sind ein ontologisches und ein funktionelles Verstindnis kein Gegen-
satz, sondern zwei sich ergiinzende Aspekte3.

Geht man von diesem Ansatz aus, kann man das Verstindnis des sakramentalen Cha-
rakters sowohl gegen ein altes, weit verbreitetes Miverstindnis, wie gegen neueres
Unverstindnis abgrenzen. Sosehr man das Berechtigte am ontologischen Verstindnis
festhalten muB, braucht man dabei doch nicht an ein mysteri§ses inneres Zeichen zu
denken. Es geht um eine Prigung der gesamten menschlichen Person und um ihre end-
-giiltige Indienstnahme durch Christus. Das schliet aber auch aus, das priesterliche
Amt als einen blolen Job zu verstehen, als eine bloSe Funktion, die man heute iiber-
nimmt und morgen wieder an den Nagel hingt. Es nimmt vielmehr teil an dem Ein-
fiir-alle-Mal des Priestertums Christi. Das schlieBt nicht aus, da es menschlich zu

noch um eine Frage der Sprachregelung, ist oft mifverstanden worden. Man hat iiber-
sehen, dafl ich nicht gesagt habe, die Frage, ob die Priesterweihe ein Sakrament ist, sei
eine Frage der Sprachregelung, sondern vielmehr behauptet habe: insofern man sich iiber
die gemeinte Sache einig ist, dann ist es nur noch eine Frage der Sprachregelung, ob man
diese als Sakrament bezeichnet. Es sollte also keinem Nominalismus das Wort geredet
werden; vielmehr muB festgehalten werden, da8 Dogmen Sachaussagen sind, wenngleich
man diese Sache je nach konfessioneller Tradition u. U. verschieden bezeichnen kann.
Das schlieft nicht aus, da dogmatische Sprachregelungen innerhalb der katholischen Kirche
verbindlich sind.

3 Diese These wurde von W. Hoeres in zwei Artikeln in der Deutschen Tagespost Nr. 57/73
und Nr. 76/73 heftig kritisiert und als Entmythologisierung des katholischen Priestertums
bezeichnet. Die pamphletartigen Ausfiihrungen von W. Hoeres, die leider charakteristisch
sind fiir einen bestimmten Stil innerkirchlicher Diskussion, machen eine sachliche Aus-
einandersetzung unméglich. Der fiir ihn entscheidenden Frage, ob das Gesendetsein dem
Priester ,,ein neues reales Sein und eine neue Vollkommenheit verleiht oder eben doch
nur eine Beauftragung ohne unmittelbare seinsmiBige Besiegelung ist”, weiche ich nicht
aus, denn genau das erstere mdchte ich in aller Entschiedenheit sagen. Ich stelle die Prigung
des Priesters auch nicht auf eine Stufe mit der Prigung, die ein engagierter Lehrer oder
Journalist durch den Dienst in seinem Beruf erfihrt, da ich sie nicht begriinde im Dienst,
den der Priester selbst leistet, sondern in der sakramentalen Indienstnahme des Priesters
durch Christus und die Kirche. Vgl. meine Erwiderung in der Deutschen Tagespost Nr. 67/73.

9



respektierende Griinde geben kann, das iibernommene Amt nicht das ganze Leben lang
auszuiiben und sich von den Amtspflichten entbinden zu lassen. Aber auch wer diesen
Schritt tut, steht bleibend unter der einmal empfangenen Verheifung und dem einmal
iibernommenen Anspruch. Sie gehtren bleibend zu seiner geschichtlichen Existenz
und sind ihm insofern bleibend eingeprigt.

Dies alles ist kein starres Lehrgesetz, sondern Teil der Frohbotschaft. Der innere Sinn
dieser Lehre ist nimlich ein doppelter: 1. Sie grenzt das katholische Amtsverstindnis ab
gegen das Schwirmertum, das es in verinderter Form auch heute wieder gibt. Die
Schwirmer meinten, die Legitimitit des Amtes und die Giiltigkeit der von ihm gespen-
deten Sakramente hinge von der personlichen Heiligkeit des Priesters ab. Damit wire
jeder Priester hoffnungslos iiberfordert. Die Gemeinden aber wiirden in stindige Heils-
unsicherheit gestiirzt, kime es auf die menschliche Heiligkeit ihrer Priester an. Des-
halb ist es eine fiir den Priester wie fiir die Gemeinden tréstliche Wahrheit, daB Chri-
stus den Priester so in Beschlag genommen hat, da Christus es ist, der predigt, tauft,
konsekriert, daf8 er also im Namen und in der Person Christi sprechen kann, auch wenn
er ein Siinder ist. Das restlose Auseinanderfallen von Amt und Charisma und die for-
male Berufung auf das ,objektive” Amt muB8 selbstverstindlich ein Grenzfall sein.
Normalerweise muf die objektive Sendung durch die subjektive Heiligkeit glaubwiir-
dig gemacht werden. Deshalb bringt die Lehre vom sakramentalen Charakter 2. zum
Ausdruck, dal das priesterliche Amt nicht nur eine dufere, den Menschen veriuBernde
und entfremdende Funktion darstellt, die die Person unberiihrt 148t. Was heute sehr
viele als Problem und Last empfinden, das Auseinanderklaffen und die Spaltung von
personlichem Sein und beruflichem Tun, kommt hier im Ansatz zur Deckung: die
Sendung prigt das personale Sein. Was heute so vielen unverstiandlich ist, macht also
gerade das menschlich und christlich Erfilllende und Begliickende dieses Berufes aus.

3. Recht und Grenzen der Ausgliederung

Nach den beiden uns mehr aus der Tradition vorgegebenen Themen wenden wir uns
nun einem Problem zu, das sich aus der gegenwirtigen Situation der Kirche ergibt,
um daran ein paar pastorale Schlulfolgerungen anzukniipfen. Ein Grundproblem der
gegenwirtigen Situation ist die Frage, wie die Kirche mit ihrem Priestermangel fertig
wird. Dies ist eine Frage des vitalen Uberlebens. Diese Not kann freilich auch heilsame
Konsequenzen haben. Sie zwingt uns, eine Entflechtung des Amtes vorzunehmen.
Dogmatisch gesehen gibt es dazu reiche Méglichkeiten. Denn es ist kein Zweifel, daf§
das Amt im Laufe der Geschichte weitgehend eine faktische All- und Alleinzustindigkeit
bekommen hat, die theologisch in keiner Weise notwendig ist. Diese geschichtliche Ent-
wicklung ist nicht einfach eine Fehlentwicklung; sie ergab sich weitgehend aus der
damaligen geschichtlichen und gesellschaftlichen Situation. Das Amt hat sich schon
immer in den soziologischen Formen seiner Umwelt verwirklicht. Die wandlungsreiche
Geschichte des kirchlichen Amtes eréffnet uns jedoch heute ein hohes Maf§ an Offenheit
fiir neue Entwicklungen, die auf eine Entflechtung wie auf eine Spezialisierung der
Funktionen hinauslaufen, die traditionellerweise faktisch vom Amt getan wurden.
Die verstirkte Mitverantwortung der Gemeinden, die Beteiligung von vielen ehren-
amtlichen, haupt- und nebenberuflichen Laien ist mehr als ein Notbehelf; sie ist als
eine groBe Chance zu sehen.

Die Frage ist nur, wie weit diese Entflechtung gehen kann und was zur unveriufer-
lichen Substanz gehort. Eine solche Abgrenzung von Variablen und Konstanten ist nie
einfach mit dem Lineal zu ziehen. Wir haben das bleibende Wesen des Amtes nie
,chemisch rein”, sondern immer nur in geschichtlichen Konkretisierungen. Dennoch
lassen sich wenigstens zwei Gesichtspunkte fiir die Beantwortung dieser Frage nennen:

1. Dem Ordinierten vorbehalten sind von der Sache her solche Akte, in denen die
Kirche 6ffentlich als Kirche in Erscheinung tritt. Das Amt ist ja verantwortlich fiir die

10



Sendung der Kirche insgesamt. Das bedeutet konkret: Den Ordinierten steht zu a) der
Vorsitz bei der eucharistischen Feier; die Eucharistie ist ja htchste Verdichtung des We-
sens der Kirche!; b) die Verwaltung der sakramentalen Bufle; das sakramentale Zei-
chen der Versthnung mit Gott ist ja die Versshnung mit der Kirche; c) der Abschluf
der Initiation, d. h. der Einfithrung und Eingliederung in die Kirche, also die Spendung
der Firmung. In diesen drei sakramentalen Akten ereignet sich Kirche in letzter Ver-
dichtung. Wir leiten die Tatsache, dafl diese drei sakramentalen Akte allein durch den
Ordinierten geschehen konnen, also nicht aus besonderen Vollmachten ab, sondern aus
dem Wesen der Kirche insgesamt und aus der Stellung, die das Amt in der Gemeinde
hat.

2. Dieser erste Gesichtspunkt fiir Grenzen der Ausgliederung muf freilich sofort durch
einen zweiten erginzt werden. Auf Grund des ersten Gesichtspunktes besteht nimlich
die Gefahr, daf das Amt am Ende doch wieder auf sakramentale Akte beschrinkt
wird, was den Priester zu einem blofen Kultfunktionir degradieren wiirde. Dies ist
der circulus vitiosus des gegenwirtigen Priestermangels: weil wir so wenige Priester
haben, sind die wenigen gezwungen, die sakramentalen Funktionen wahrzunehmen
und alles andere weitgehend an Laien zu delegieren. Weil sie damit aber zu bloBen
Kultfunktioniren werden, wird der Priesterberuf immer weniger attraktiv, so daB sich
das Ubel nur noch verschlimmert. Deshalb ist es wichtig zu sehen, daf8 die Sakramente
als sacramenta fidei wesentlich im Zusammenhang stehen mit der Verkiindigung.
Wer in einer Gemeinde den Vorsitz bei der Eucharistiefeier hat, muf8 im Normalfall
auch in dieser Gemeinde verkiindigen, in ihr und mit ihr leben. Alles andere muf das
Sakrament als Magie erscheinen lassen.

Diese innere Einheit von Verkiindigung, Sakrament und Gemeindeleben richtet eine
Grenze auf fiir eine allzu starke Ausgliederung und Segmentierung des Amtes. Sie rich-
tet auch eine Grenze auf gegeniiber rein technischen L&sungsversuchen des Priester-
mangels, etwa dadurch, da man die normale Gemeindearbeit Laien anvertraut, den
Priester aber nur gelegentlich zur Eucharistiefeier ,,auftauchen” li8t, im iibrigen aber
eine Art , Kontainerkommunion” einfiihrt. Wenn es eine Moglichkeit gibt, das Amts-
und Sakramentverstindnis vollends kaputt zu machen, dann ist es diese. Selbstver-
stindlich schlieBt das nicht aus, daf8 man Kleinstgemeinden als Pfarrbezirke in groere
Gemeinden oder Gemeindeverbiinde eingliedert und iiberhaupt mehr plant. Die eigent-
liche Gefahr von rein technischen Losungen besteht jedoch darin, da man dem Pro-
blem des Priestermangels vorschnell seine Schirfe nimmt und gar nicht das Bewuft-
sein aufkommen lit, da es sich hier um ein vitales Problem handelt, weil der Be-
griff priesterlose Gemeinde theologisch in sich selbst einen Widerspruch darstellt.

Im Grunde bieten sich zwei Wege an, um dem Problem Herr zu werden: An erster
Stelle wird gewohnlich die Uberpriifung der traditionellen Kriterien fiir die Zulassung
zur Ordination genannt. Wenn es gilt, da die pastorale Sorge und Verantwortung
das oberste Kriterium fiir die Kirche sein muf}, dann muf8 man sich iiberlegen, ob man

4 Die Interpretation, die P. Bliser und W. Averbeck meinen friiheren Verdffentlichungen
zu dieser Frage gegeben haben, geht véllig an der Sache vorbei. Die konstitutive Bedeutung
des Amtes fiir die Eucharistie kann gerade von dem von mir vertretenen Ausgangspunkt
fiir das Verstdndnis des priesterlichen Amtes bei der Gemeindeleitung bzw. beim Hirten-
dienst aus einsichtig gemacht werden und ist von mir auch nie in Frage gestellt worden.
DaB dennoch die Giiltigkeit der Eucharistie nicht einseitig und isoliert vom kirchlichen
Amt her bestimmt werden kann, diirfte fiir jeden, der die christologischen und ekklesio-
logischen Dimensionen der Eucharistie mitbedenkt, eigentlich selbstverstindlich und kein
Grund zu einer Kritik sein, die fast schon einer privaten Exkommunikation gleichkommt.
Vgl. P. Bliser in: KNA. Kritischer Ukumenischer Informationsdienst Nr. 36/71, 6—8;
ders., Zur Bedeutung des Amtes fiir den Vollzug der Eucharistie, in: Cath. 26 (1972) 86—107,
ll'.:és. 89—9“1‘, 94—96; W, Averbeck, Gegenseitige Anerkennung des Amtes?, in: ebd. 172191,

es. 188, Anm. 48.

11



an sich sinnvolle, aber nicht notwendige und- deshalb einschriinkende Kriterien wie
Zglibatsverpflichtung oder — was auf einer ganz anderen Ebene liegt — akademische
Ausbildung weiterhin aufrecht erhalten darf. Man muf8 sich fragen, ob es klug und
erlaubt ist, um solche wertvolle, aber nicht notwendige Kriterien aufrecht zu erhalten,
alle moglichen Konstruktionen zu versuchen, die notwendige Wesensstrukturen des
Amtes verdunkeln und letztlich das Amt selbst diskreditieren. In vielen Diskussionen
wird hier nicht mehr die Hierarchie der Wahrheiten und der Gesichtspunkte gewahrt.
Man konstruiert von einer dogmatischen Randfrage her eine Amtstheologie, die dann
niemandem mehr einleuchtet. Dennoch sollte man sich von einer Anderung der Zu-
lassungskriterien allein nicht zu viel versprechen. Wirklich weiterfiihrend kann nur
eine innere Erneuerung der Kirche sein.

Viel wichtiger scheint mir deshalb ein 2. Weg zu sein, der nicht als Alternative zum
1., sondern als dessen notwendige Voraussetzung gedacht ist: Die Revitalisierung des
Glaubensbewufltseins in den Gemeinden, das Bewuftmachen der Situation und der
Verantwortung aller fiir die Zukunft der Kirche sowie der konstitutiven Bedeutung
des priesterlichen Amtes fiir die Gemeinden. Nur auf Grund eines solchen erneuerten
BewuBtseins in der Kirche kann der Priesterberuf letztlich wieder attraktiver werden.
Den Klerikalismus und die Unmiindigkeit der Laien, falsche, iibertriebene und teilweise
abstoflende Formen der Hochschidtzung der Priester hat man in den letzten Jahren mit
Recht abgebaut. Es gilt jetzt ein vertieftes Verstindnis fiir das priesterliche Amt zu
wecken. Es gilt den Priesterberuf als menschlich und christlich, theologisch und pasto-
ral erstrebenswertes Ziel zu verdeutlichen. Wenn ich recht sehe, geschieht dafiir zu
wenig.

IV. Die Herausforderung

Wenn wir jetzt zum SchluB nochmals auf die am Anfang gestellten Fragen zuriick-
schauen, dann miissen wir feststellen, dafl wir sie nur zum Teil beantwortet haben.
Die eigentliche In-Frage-Stellung und Herausforderung ist ja gar nicht in erster Linie
die kleiner gewordene Zahl. Die Frage, die uns immer wieder beschleicht, lautet viel-
mehr: Werden uns die Menschen in Zukunft noch brauchen? Wird noch ein Bedarf
sein fiir unsere Botschaft? Werden die Fragen noch lebendig sein, auf die diese Bot-
schaft eine Antwort geben mochte? Eines der bedringendsten Phinomene der Gegen-
wart ist doch, daB8 vielen Menschen, die ohne Gott und Kirche leben, subjektiv schein-
bar oder vielleicht auch wirklich nichts fehlt, da sie sich nicht ungliicklicher und hoff-
nungsloser fithlen als die meisten Christen. Ein Atheist, dessen Herz unruhig ist, bis
es ruht in Gott, ist fast schon zu einem pastoralen Gliicksfall geworden.

Wir sollten uns angesichts dieser bedringenden Situation nicht damit beruhigen, daf8
die Sikularisierungswelle ja auch schon wieder am Verebben und inzwischen bereits
eine neue, religiose Welle im Heranziehen zu sein scheint. Es ist nimlich absolut noch
nicht ausgemacht, da diese in ersten Hinweisen sich abzeichnende religitse Welle
kirchlich eingefangen und fruchtbar gemacht werden kann.

Auf rasch wechselnde Moden allein kénnen wir uns also nicht verlassen. Die Antwort
kann letztlich nur aus dem Glauben kommen, aus dem Glauben, daf8 der Mensch von
Gott und auf ihn hin geschaffen ist. Diese Kreatiirlichkeit bestimmt ihn zutiefst, so daf8
er sie nie absdhiitteln kann. Bei allem geschichtlichen Wandel des Menschenbildes und
des Weltbildes kann sich der Mensch in dieser letzten Tiefe gar nicht indern, hier
bleibt er wesens- und seinsmifig die arme Verwiesenheit auf ein Geheimnis der
Fiille, das wir Gott nennen. Die Frage nach dem Sinn und Grund seines Lebens ist
dem Menschen also konstitutiv eingestiftet. Er kann sie zwar zeitweilig aus dem
Bewuftsein verdringen, er kann sogar versuchen, sie philosophisch als illegitim und
unbeantwortbar hinzustellen; in der Praxis des Lebens lebt jeder aus einem Sinnent-
wurf heraus, da muB sich jeder faktisch entscheiden, was fiir ihn Gliick, Lebenserfiil-
lung, Sinn, oder wie immer man das nennt, ist. Es ist sogar zu erwarten, daB diese

12



Fragen sich schon sehr bald mit einer Vehemenz stellen, die wir noch kaum ahnen.
Irgendwie hat die technische Entwicklung ja offenkundig einen Stand erreicht, wo ihre
Grenzen deutlich werden. Es ist offenkundig geworden, da wir mit allem unserem
Fortschritt zugleich auch neue Probleme und neue Leiden produzieren, die auf der
Ebene der Wissenschaft und Technik gar nicht lésbar sind. Die eigentliche Frage lau-
tet deshalb, ob die Grundrichtung, die Priorititen noch stimmen. Und selbst, wenn wir
eines Tages aus eigener Kraft die Utopie einer vollkommenen Gesellschaft erreichen
kénnten, dann wiirden die Menschen sich auf Grund ihres offenbar unausrottbaren
Egoismus noch immer gegenseitig Leid antun; sie wiirden noch immer Schmerz und
Krankheit erfahren, leiden und sterben. So wird sich der Mensch eine offene Frage,
ein Geheimnis bleiben.

Dies alles kann hier nur sehr unvollstindig ausgesprochen werden, nicht nur um anzu-
deuten, dal objektiv kein Grund zur Resignation besteht, sondern um nochmals von
einem anderen Gesichtspunkt her zu beleuchten, wo die eigentliche Aufgabe und Sen-
dung des Priesters liegt. Die Mitarbeit an einer gerechteren, freieren und menschliche-
ren Ordnung der Welt ist zweifellos eine wesentliche christliche Pflicht, der sich auch
der Priester nicht entziehen darf. Seine ihm eigene besondere Sendung und seine
Chancen in unserer Zeit liegen jedoch nicht hier. In der Verkiindigung des Evangeliums
von Jesus Christus, seinem Leben und Verhalten, seinem Tod und seiner Auferweckung
wird ein Weg sichtbar und ein Sinn des Menschseins erdffnet, der zeigt, da8 unser
menschliches Leben durch und durch von Gott gehalten und angenommen ist. In der
Feier der Sakramente wird diese Botschaft in konkrete Zeichen verdichtet und wirksam
in die menschlichen Situationen hineingesprochen. Im Leben der Gemeinden, seien
es nun Ortsgemeinden oder funktionale Gemeinden, soll zeichenhaft fiir die Welt etwas
aufleuchten von der Menschlichkeit und Briiderlichkeit, die durch den Glauben an diese
Botschaft ermdglicht wird. Hier ist die Aufgabe des Priesters. Hier ist sie heute so
notwendig wie eh und je. Wir sollten deshalb nicht nur von der Krise des Amtes, die
es zweifellos gibt, sprechen; wir sollten uns vor allem nicht selbst bemitleiden. Wir
sollten auch etwas mehr davon sprechen, daf Priestersein in allem Umbruch und bei
allen Problemen, bei allen notwendigen und teilweise verschleppten Reformen, nach
wie vor ein einen Menschen erfiillenkénnender, weil fiir die Menschen notwendiger
Beruf ist.

13



