JOSEF JANDA

Zur Zielsetzung des Religionsunterrichtes

Die Literatur, die seit jiingster Zeit zum Thema Religionsunterricht (RU) geschrieben
wurde, ist zahlreich, wenn nicht sogar uniiberschaubar geworden!. Wie immer man
diese Tatsache beurteilt, es wird jedenfalls daraus deutlich, daf der RU eine Aufgabe
geworden ist, die man weniger denn je mit natiirlichem Geschick und gutem Willen
allein bewiltigen kann. Es bedarf dazu auch der entsprechenden religionspidagogischen
Kenntnisse2.

In der praktischen Arbeit findet der Religionslehrer (RL) nur selten Gelegenheit zu
theoretischen Erwiigungen. Entweder es mangelt ihm an Zeit und Ruhe, oder er ist so
sehr mit der eigenen Unterrichtssituation befaBt, daf er zu wenig Distanz und Uber-
blick hat, um sich diese Frage in einem gréferen Zusammenhang zu stellen. So li8t er
sich in der Praxis hiufig von der eigenen Grundeinstellung, von seinem Fingerspitzen-
gefithl, vom gebotenen Material, vom Lehrplan und nicht zuletzt von den Schiilern
leiten, die er vor Augen hat. Daraus entsteht dann nicht selten ein Kompromif§ zwi-
schen dem eigenen Idealismus und der oft als bitter erkannten Realitit. Das Ergebnis,
zu dem er auf diese Weise kommt, kann durchaus richtig sein; dennoch scheint ein
Reflektieren der eigenen Situation und der eigenen Praxis immer wieder geraten.

Auseinandersetzung mit verschiedenen Zielsetzungen

Zur Orientierung sei zunichst eine knappe Darlegung von Zielsetzungen geboten,
auf die man heute stofien kann. Sie sollen weniger als richtig oder falsch apostrophiert
werden, vielmehr die mannigfachen Méglichkeiten aufzeigen, denen sich der RL gegen-
iibersieht.

Der RU kann verstanden werden als Erhellung und ErschlieBung der abendliindischen
Tradition.

Man meint, dal schulischer Unterricht nicht auBer acht lassen darf, was bei der Entste-
hung unserer Kultur eine so grofe Rolle gespielt hat. Eine derartige Zielsetzung mutet
wie eine Erleichterung an, wenn man sich in einem religits neutralen Bereich befindet,
sie kann aber zu einer grofen Belastung werden. Je mehr sich die gegenwiirtige Gesell-
schaft — zu ihrem Heil oder ihrem Unheil — von der Vergangenheit 16st, umso weniger
wire eine Erklirung der Anfinge notwendig, umso mehr wiirde der RU zu einem toten
Museumsstiick. Auerdem ist der geschichtlich-kulturelle Aspekt des Christentums nicht
sein entscheidender.

Der RU als ,Sachkunde Religion’

Man geht von der Tatsache der weltanschaulich neutralen Schule aus. Diese Schule soll
vor allem Wissen vermitteln, und zwar in einem moglichst breiten Angebot. In lei-
denschaftsloser und neutraler Form sollen dem Schiiler Informationen gegeben werden,
aus denen er wihlt, was er fiir sein Leben verwenden kann. Man will dem Vorwurf
einer ungerechtfertigten Einmischung und EinfluBnahme entgehen; iiberpriifbare und
auch abpriifbare Fakten sollen geboten werden.

1 Vgl. Handbuch der Pastoraltheologie V, Hg. E. Klostermann / K. Rahner / H. Schild, Frei-
burg 1972, Stichwort RU mit Literaturangabe.

2 Vgl. dazu E. Paul, Das Ende einer theorielosen Religionspidagogik, ,,Was ist Religions-
pidagogik”, Hg. G. Stachel / W. Esser, Reihe ,Unterweisen und Verkiinden”, Nr. 13,
Einsiedeln 1971.

3 Vgl. den gleichnamigen Buchtitel ,Sachkunde Religion”. Hg. O. Gert, Hamburg - Diissel-
dorf 1969; es handelt sich hier um eine Materialdarbietung und Informationsquelle fiir
den RU.

24



Derartige Uberlegungen sind gerade bei distanzierten und kritischen Schiilern ver-
stindlich, man kann sich aber des Eindruckes nicht erwehren, da man auf diese
Weise vor den bestehenden Schwierigkeiten kapituliert und auf eine andere Methode
ausweicht?.

Man will keinen Standpunkt beziehen, es sei denn, dieser ist wissenschaftlich gesichert,
wobei man hier mit wissenschaftlich genau genommen naturwissenschaftlich meint.
Wer Informationen geben will, iiberlege weiter, was mit rein sachlicher Information
iiberhaupt gemeint ist, ob es sie iiberhaupt gibt. Man kann sich des Gedankens nicht
erwehren, dal sich hinter einer derartigen sachlichen, absichtlich unterkiihlten Darle-
gung schon wieder eine neue Art des Engagements verbirgt. Schon die getroffene Aus-
wahl aus der Fiille der Informationen bedeutet eine Stellungnahme.

Sodann wire auf diese Weise der Schule jede erzieherische Titigkeit abgesprochen.
Erziehung darf ja nicht einfach gleichgesetzt werden mit neutralem Vorsetzen von
Angeboten. Eine gleichgiiltige Distanz des Lehrers wiire also in keinem Fach angebracht,
der Lernprozef wiirde darunter leiden®.

Vor allem im RU ist es unumginglich, da Standpunkte bezogen werden und Uberzeu-
gungen ins Spiel kommen.

Der RU als therapeutischer Prozefl

Hinter dieser — vielleicht manchen befremdlich erscheinenden — Auffassung verbirgt
sich ein nicht geringes Anliegen®. Die Uberlegung sei hier nicht weiter ausgefiihrt,
es sei nur betont, wie hiufig in den Evangelien von der heilenden Kraft Jesu berichtet
ist, und wie sehr durch krankhafte Storungen ein ,normales’ Arbeiten verhindert wird’.
Es ist also gut und richtig, wenn der RL — wie iibrigens jeder Lehrer — iiber die Ge-
setze und Zusammenhinge der Gruppendynamik und der Tiefenpsychologie Bescheid
weil, damit er sich nicht stindig in unlésbare Probleme verbeifit oder sich daran
wundreibt. Zweifellos wird man auch begreifen, daf8 eine Religion, die dem Menschen
Heil und Erlésung verheiflt, sich am konkreten Menschen orientieren muf und sich
nicht immer auf einen anderen ,wichtigeren’ Bereich zuriickziehen darf. Dennoch sei
hier mit aller Deutlichkeit die Meinung vertreten, da der RU letztlich nicht mit einer —
wie immer gearteten — therapeutischen Titigkeit begriindet werden diirfte®.

Da Schiiler derzeit fiir psychologische Fragen sehr aufgeschlossen sind, kann sogar
eine gewisse Versuchung vorhanden sein, sich vordringlich mit diesem Bereich zu

4 Natiirlich soll hier in keiner Weise bestritten werden, da8 der RU nicht auch diese sachliche
Information zu leisten hat, da8 es nicht auch um Fakten und {iberpriifbares Wissen gehen
soll, das zu vermitteln ist. Ohne diese Voraussetzungen wird jede Diskussion zu einem
unverbindlichen Gerede und Umherschwimmen, das letztlich niemanden befriedigt, und
der RL zu einem ,guten Mann” bzw. zu einer ,guten Frau”, die man nicht ernst nimmt.

§ Eine solche Haltung wird auf dem geschichtlichen Hintergrund verstindlich, wo man
sehr rasch bereit war, etwas als wahr oder falsch einzustufen, wihrend man sich heute
der Schwierigkeit fiir eine derartige Pradikatisierung wohl bewuflt ist. Es bleibt Aufgabe
des Lehrers — und dies besonders in einem Fach wie Religion —, fiir sich die richtige
Verhaltensweise zu finden. Sie wird in gleicher Weise das Verlangen vermeiden miissen,
den Sdhiiler in eine Richtung zu dridngen, wie auch distanzierte Gleichgiiltigkeit, die sich
um die Entwicklung des Schiilers keine Gedanken macht.

¢ Vgl. dazu die Uberlegungen von G. Brandl, Die therapeutische Funktion des RU, Christl.
pidag. Blitter 1 (1973), 29—40.

750 ist es z. B. unmdglich, jemanden fiir den religidsen Glauben zu erschlieBen, der auf
Grund seiner personlichen Lebensgeschichte nie gelernt hat zu vertrauen. Es wiire ver-
fehlt, hier im theologischen Sinn von Unglauben zu reden. Oder was niitzt es, in einer
Klasse von dhristlicher Nichstenliebe zu reden, wenn die Ursachen fiir die gestdrten
Bezichungen im neurotischen Bereich liegen.

8 Es mag zweifellos Ausnahmesituationen geben, durch die das Therapeutische in den
Vordergrund geriickt werden kann, bedingt durch besondere Begabungen eines RL oder
durch besondere Vorkommnisse in einer Klasse. Manche Spannungen miissen eben aufge-
arbeitet werden, bevor man zu etwas anderem iibergehen kann.

25



beschiftigen. Das wichtigste Gegenargument liegt jedoch darin, da die Therapie
ein eigenstindiger Bereich ist, der besondere berufliche Ausbildung und Qualifikation
voraussetzt; auBerdem verlangt sie bestimmte Voraussetzungen, die mit der Schul-
situation nicht ohne weiteres gegeben sind. Man diirfte den RU nicht allein in dieser
Richtung verstehen und auf diese Weise ,umfunktionieren’. Die Gefahr der Oberflich-
lichkeit wire hier grofi. Trotz aller Notwendigkeit in Einzelfillen diirfte man die mit
einer Religion verbundene tiefere Dimension nicht aufler acht lassen.

RU als ,Lebenskunde’

Etwas ungenau und umfassend will man damit ausdriicken, da8 sich der RU um
Fragen kiimmern soll, die das Leben der Schiiler betreffen und fiir ihre Personlich-
keitsentfaltung von Bedeutung sind.

An sich ist die Idee von einem derart gestalteten Unterricht sympathisch und faszinie-
rend; welcher Lehrer trdumt nicht davon, iiber Bereiche reden zu kénnen, die den
Schiiler interessieren, da sie aus dem Leben gegriffen sind. Bei genauerem Zusehen
merkt man jedoch, wie rasch sich das Wort Lebenskunde in ein Schlagwort verwandelt,
mit dem man sich um das gestellte Problem herumdriickt.

Natiirlich soll der RU Fragen behandeln, die das Leben der Schiiler betreffen, aber die
Frage ist ja gerade, unter welcher besonderen Riicksicht der RU die Lebensfragen be-
handeln soll. Von welchem anderen Unterrichtsfach diirfte man denn von vornherein
sagen, daB es nicht mit dem Leben zu tun hat und darum nicht Lebenskunde ist®.
Meint man also Lebensnihe, wiirde diese Forderung fiir alle Unterrichtsficher in glei-
cher Weise zutreffen, versteht man darunter einfach interessante Fragen, wiirde man
damit an der Oberfliche bleiben, nimmt man aber mit dem Wort Lebenskunde auf
die jeweiligen altersmiBigen Schwierigkeiten und Entwicklungsphasen Bezug, so wird
man einsehen, daB sich darin allein ein RU nicht geniigen kann.

Der RU wiirde auf diese Weise Probleme aus anderen Fachgebieten aufgreifen, soweit
sie dort zu kurz kommen. Je besser aber die einzelnen Ficher ihre Aufgabe erfiillen,

umsomehr wiirde deutlich, daf8 sich der RU auf seinen spezifischen Bereich besinnen
muB.

Der RU als kirchliche Pastoral in der Schule

Die Schiiler sollen — dieser Auffassung nach — auch im Rahmen des schulischen Unter-
richtes mit der Kirche vertraut gemacht werden. Sie sind getauft, gehéren der Kirche
an!® und sollen daher auch in dieser Hinsicht unterwiesen werden. Sie sollen Verstind-
nis bekommen fiir die Feste und Feiertage ihrer Kirche, fiir die sonntigliche Feier der
Eucharistie, fiir die Praxis der Sakramente!!. Dariiber hinaus sollen die Schiiler die von
der Kirche verkiindete Lehre kennen. Sie sollen diese wie auch die dargelegten Normen
bejahen und ihr Leben danach ausrichteni?. Im RU sollte etwas vom christlichen

9 Man denke etwa an Biologie, Literatur, Geschichte usw. Genauer wird dieser Gedanke von
G. Martin ausgefiihrt: ,Der RU darf sich nicht anmaflen, andere Ficher zu ersetzen...
Der RL muf dariiber Auskunft geben kénnen, warum er so und nicht anders unterrichtet;
und er muf8 Nichttheologen verstindlich machen kénnen, welches das fachdidaktische Spe-
zifikum bei der Behandlung solcher Themen (gemeint wiren Themen wie Rassenfragen,
Todesstrafe, Entwicklungshilfe) im RU ist. Ist er dazu nicht in der Lage, erweckt er mit
Notwendigkeit den Eindruck, der RU sei im Grunde iiberfliissig, da er nur von fremden
Anleihen lebe; oder aber, man halte es fiir die Aufgabe des RUs, die anderen Ficher
besser zu unterrichten, als es die Fachleute tun.” (Dienst der Kirche an der Schule, ,Reli-
gionsunterricht — Konflikte und Konzepte”, Hg. N. Schneider, Hamburg 1971, 53.)

10 Der RU ist ja nur fiir Angehérige der betreffenden Religionsgemeinschaften vorgesehen.

1 Der RU sollte sogar auf den Sakramentenempfang vorbereiten. Interessant ist in diesem
Zusammenhang, daf man etwa in der Didzese Linz aus pastoralen Erwigungen die Vor-
bereitung des Firmsakramentes aus dem RU herausgenommen hat.

12 Wenn das Wort nicht weithin belastet wire, kénnte man hier von Indoktrination sprechen.

26



Kerygma vorhanden sein, das auf Glaubensweckung im christlichen und kirchlichen
Sinn ausgerichtet ist!3, Man kann wohl mit Recht sagen, daB diese Auffassung weit-
hin vertreten wurde (und wird)!. Der RL wird als Katechet bezeichnet, die rechtliche
Lage, die im Konkordat ihren Niederschlag gefunden hat, baut weitgehend darauf auf,
die sog. religiosen Ubungen werden auf diesem Hintergrund versténdlich.

Es soll nun keineswegs diese Auffassung als iiberholt abgetan werden, aber es ist zu
iiberlegen, ob man nicht damit heute eher in Schwierigkeiten kommt.

1. Schwierigkeiten — wenn auch nicht uniiberwindliche — ergeben sich fiir eine solche
Auffassung aus der pluralistischen Situation der heutigen Kirche, aus dem nun einmal
verschiedenen Stil der verschiedenen Ortskirchen. Pfarrsprengel und Schulsprengel
decken sich nicht, mit Verschiedenheiten in den Auffassungen zwischen den einzelnen
Pfarrseelsorgern und Religionslehrern ist zu rechnen. Es ist dabei nicht an abweichende
theologische Lehren gedacht, sondern an ganz legitime Verschiedenheiten wie etwa die
Praxis der Handkommunion, der Sonntagvorabendmesse, Mefgestaltung usw. Soll
der RU die Schiiler in die kirchliche Gemeinschaft fithren, stellt sich die Frage, in welche.
Natiirlich geht es dabei ,nur’ um AuBerlichkeiten und um Stilfragen, aber wenn man
eben die konkrete Kirche vor sich hat, wird man davon nicht absehen konnen. Man
kann weiters sagen, daf8 sich daraus keine Schwierigkeiten ergeben diirfen, da es sich
doch nicht um so wichtige Dinge handelt; dies niitzt aber ebenso nichts, wenn sich nun
einmal in der Praxis Schwierigkeiten einstellen. Man kann sie bedauern, sollte sie je-
doch nicht unterschiitzen und als bedeutungslos abtun?®.

2. Eine viel bedeutsamere Schwierigkeit ergibt sich jedoch aus einer verinderten
gesellschaftlichen Situation. Solange eine Gesellschaft von kirchlichen Briuchen und
Festen getragen und von kirchlichem Geist durchdrungen ist, mag die oben beschriebene
Auffassung durchaus sinnvoll und zielfiihrend sein. Sie setzt jedoch eine prinzipielle
Bejahung der Kirche bereits voraus.

a) Unsere heutige Gesellschaft wird jedoch in zusehends geringerem Maf8 von einer
kirchlichen Geistigkeit getragen. Damit ist nicht gesagt, da man heute weniger reli-
gids ist; es ist dieses Faktum hier auch nicht zu beurteilen, sondern es sind die Aus-
wirkungen auf den RU zu iiberlegen. Die Eltern, deren Kinder den RU besuchen, leben
hiufig losgelost von der Kirche, wenn sie ihr auch rechtlich angehéren?®. Wenn RL von
Schulanfingern berichten, daf manche Kinder von der Kirche keine Ahnung haben
und nicht einmal das Kreuzzeichen kennen, dann miifite der RU die ganze Last einer
christlichen Unterweisung iibernehmen. Der RU kénnte sich also in diesem Fall nicht
darauf beschrinken, zu erkliren und zu deuten, was die Schiiler aus ihrem Erfahrungs-
bereich kennen oder was ihnen durch die Ubung vertraut ist, sondern er miifite die
Riten und Zeichen selbst beschreiben. Damit ist man aber bei einer rein theoretischen
Abhandlung; fiir die Schiiler steht keine gelebte Wirklichkeit dahinter, das Gelernte
kommt ja in ihrem Leben nicht vor. Der RU miifite selber die Wirklichkeit, die er deu-

18 Der Ausdruck ,,Verkiindigung” soll hier umgangen werden, da er durch die Diskussion
belastet ist. Die etwas ungliickliche Alternative vom RU als Information oder Verkiindi-
gung hat die Frage doch zu sehr verkiirzt und das Gesprich in eine Sadkgasse gefiihrt.
Vgl. dazu etwa K. Wegenast, Verkiindigung oder Information, ,Religionsunterricht —
Konflikte und Konzepte”, a. a. O. 80—91; mit Literaturangabe.

14 Ziel der Katechese an hoheren Schulen ist der gebildete, iiberzeugte und titige Christ.”
LThK, Stichwort , Katechese” IV.

18 Man denke hier an die Schwierigkeiten, die sich daraus ergeben kénnen, da man Schiiler
— auch bereits Kinder — fiir einen Gottesdienst vorbereitet, der dann in einem ganz
anderen Stil gefeiert wird.

16 Das heilt nun nicht, da8 Eltern fiir ihre Kinder keinen RU wollen — es kommt sogar nicht
selten vor, da Eltern, die um ihre eigene Unfihigkeit wissen, ihre Kinder religits zu
erziehen, das Religiése gerne auf den RU abwilzen —, aber es bedeutet, daB der RU
keine religiose Praxis voraussetzen kann.

27



ten und vertiefen soll, schaffen; dies ist jedoch unméoglich!?’. Kirchlichkeit bedeutet
dodh, sich zugehdrig wissen, miteinander das Christentum zu leben. Ist dies aber nicht
der Fall, wird ein Reden dariiber ins Leere gehen, man redet an der Wirklichkeit vorbei,
weil man diese im Unterricht nicht erzeugen kann, und sie im Leben der Schiiler weit-
gehend fehlt; im praktischen Leben entspricht dem Gesagten nichts8. Diese Beschrei-
bung sollte einen Trend skizzieren, es soll damit nicht behauptet werden, da8 die Lage
iiberall so ,schlecht’ ist. Es versteht sich wohl von selbst, daf8 ein RL auf eine ehrlich
gewiinschte kirchliche Unterweisung eingehen soll'®. In der Praxis nimmt man auf
diese Gegebenheiten ja bereits in vielen Fillen Riicksicht. Es erscheint jedoch giinstig,
sich dariiber auch in reflektierender Weise bewuflt zu werden, um nicht stéindig in Zwie-
spalt zu sein zwischen dem, was man tut — und allein tun kann — und dem, was man
,sollte®0,

b) Wiirden aus der verinderten Situation keine entsprechenden Folgerungen fiir den
RU gezogen, so wiirden sich dennoch Anderungen ergeben. Was man friiher einmal
erreicht hat, wird man nicht mehr erreichen. Wenn man auch frithere Zustinde ange-
nehm in Erinnerung hat und davon triumt, wieviel die Schiiler einmal durch den RU
fiir das kirchliche Leben mitbekommen haben, wenn man im Gegensatz dazu auf das
heute oft katastrophal erscheinende Unwissen hinweist — manche oder viele Schiiler
haben kaum eine Ahnung von den Biichern der Hl. Schrift, vom Aufbau der Messe,
von den Sakramenten usw. —, so muf8 man sich doch dariiber im klaren sein, daf man
mit unnachgiebigem Festhalten an Vorstellungen, die einmal zielfiihrend waren, die-
selben Ziele heute nicht mehr erreicht. Es hat hier wenig Sinn, von zu groBer Nachgie-
bigkeit dem Zeitgeist gegeniiber zu reden. Man wird sich dariiber klarwerden miissen,
daB die gewiinschten Ziele auch in der Vergangenheit auf andere Weise erreicht wur-
den. Die Folge von Unnadhgiebigkeit wiirde fiir unsere Zeit und die Zukunft sein,
daf sich eine sehr groe Zahl vom RU abwendet, weil einem das dort Besprochene
fremd geworden ist, oder — und das ist vielleicht die noch gréfere Gefahr — das theo-
retische Wissen wiirde wie eine duBlere Hiille stehenbleiben. Es kommt zu einem theo-
retischen Wissen, vielleicht auch zu gewissen Ubungen, aber es gehen davon keine
Impulse fiir das Leben aus®!.

c) Man diirfte auch nicht einfach das Argument ansetzen, daB man es doch im RU mit
getauften Christen zu tun hat. Es soll hier in keiner Weise die heute sehr groBziigig
gehandhabte Praxis der Kindertaufe kritisiert werden, die sich gewif8 mit guten Griin-
den vertreten la8t. Nur miite man dann konsequent sein und die GroBziigigkeit wei-
ter beibehalten. Man darf nicht dem RU die Biirde aufladen, der man vorher ausge-
wichen ist. Bei weitem nicht alle Getauften fiijhlen sich in dem Maf der Kirche zuge-
horig, wie dies wiinschenswert wire, und es ist durchaus nicht gesagt, da alle Getauf-
ten in ihrem Leben die Entscheidung fiir die Kirche positiv vollziehen. Der Eindrudk,

17 M. Leist, Kein Glaube ohne Erfahrung, Kevelaer 1972; Vorwort ,Unsere Kinder kénnen
im RU nur soviel von Gott lernen, wie es ihren Erfahrungen entspricht”. Was hier von
Gott gesagt ist, gilt wohl in dhnlicher Weise von der Erfahrung mit der Kirche.

18 Daraus ergeben sich dann die unldsbaren Schwierigkeiten, die Sinnhaftigkeit der Beichte
und der Sonntagsmesse zu ,beweisen”. Bei Schiilern, die damit ihre eigenen — guten —
Erfahrungen gemacht haben, I§sen sich diese Schwierigkeiten von selbst.

19 Wenn sich jedoch nur eine Minderheit von kirchlich lebenden Eltern und Schiilern dariiber
beklagen, daB der RU zu wenig auf das kirchliche Leben Riicksicht nimmt, so miifSten sich
diese mit den tatsichlichen Verhiltnissen in einer Klasse oder an der Schule auseinander-
setzen.

2 Vgl. dazu die Uberlegungen von Aloys Hedk, Fiktionen im RU, Christl. piddagogische
Blitter 3 (1973) 132—137 und die Ergebnisse von zwei religionssoziologischen Feld-
untersuchungen ,,Religiositit an der Ruhr” in HerKorr 7 (1973), 362—368.

2 Wer fiir Schulgottesdienste verantwortlich ist, weiB, in welch erschrecdkender Weise dies
bereits Realitit ist. Mit Imperativen, daf dies anders sein sollte, und mit Klagen wird
man da nichts &ndern.

28



daf man innerhalb der eigenen Reihen Fernstehenden gegeniibersteht, ist leider zu
hiufig?.

3. Verfechter der Auffassung, da der RU als Form des dhristlichen Kerygmas zu
verstehen ist, miilten genauer prizisieren, was sie damit meinen. Es gilt doch fiir den
gesamten Bereich des Kerygmas, dafl der Geist weht, wo er will, da eine Bekehrung
nichts Selbstverstindliches ist, nicht im vorhinein geplant und festgelegt werden kann,
sondern in jedem Fall ein wunderbares, gnadenhaftes Ereignis darstellt. Wenn es um
Glauben geht, miissen Spielriume bleiben fiir das Wirken des Geistes und die sich
daraus bildenden Uberzeugungen. Es ist jeweils das Schicksal eines einzelnen, der
von der Gnade angeriihrt wird und sich dieser Méglichkeit &ffnet oder verschlieBt.
Man hat heute wieder stirker im Bewufltsein, da8 hier dulerer Zwang oder Uberreden
nicht zum Ziel fiihren, daf man jemand nur die Praxis zumuten darf, zu der er aus sich
heraus fihig ist. Je mehr (bewiltigte) Freiheit moglich ist, umso besser ist ess.
Kerygma ist weiters nicht einfaches Nachsagen der biblischen Texte, es geht vielmehr
um den Inhalt; das Gemeinte soll verstanden und bejaht werden?!. Es ist ein eigenes
umfangreiches Gebiet, wenn man die dazu méglichen Wege beschreiben sollte. Man
denke hier nur an den weiten Bereich der sog. indirekten Verkiindigung?®.

Wenn man sich entsetzt, daf Schiiler vom RU sowenig Wissen mitbekommen, dann
sei einmal etwas verwegen die Frage gestellt, ob dies denn so tragisch ist. Das Fehlen
von duflerem Wissen ist im Verhiltnis zu einer inneren Beziehungslosigkeit gar nicht
so schlimm. Das Ubel wire also von der Wurzel her zu heilen?®. Es mutet eigenartig
an, daf man solche Uberlegungen im Bereich der aulerschulischen Kinder- und Jugend-
arbeit viel eher anwendet als im RU. Es besteht der Verdacht, daf8 dies deshalb ge-
schieht, da man im auflerschulischen Bereich auf Grund der grieren Freiwilligkeit sich
nach den Verhiltnissen richten mufl, wihrend in der Schule durch dufere Ordnung und
Disziplin der Prozef verlangsamt wird. Dabei ist doch unbestritten, dal die Schulsitua-
tion fiir einen kerygmatischen Ansatz grofle Belastungen mit sich bringt. Kerygma ist
von grofler Beweglichkeit getragen. Wollen die Adressaten die Botschaft nicht héren,
sollen sich die Jiinger Jesu an andere wenden (Mt 10, 14). Das schulische Leben ist im
Gegensatz dazu weitgehend durch duflere — notwendige — Gegebenheiten eingeengt.
Es gibt Schulpflicht und Anwesenheitspflicht, einen fixen Stundenplan, weder die Mit-
schiiler noch die Lehrer kann man sich auswihlen. Die bestehende Moglichkeit, sich
vom RU abzumelden, verindert fiir den RU die Schulsituation nur unwesentlich. Er ist
und bleibt nun einmal in das Schulleben integriert.

2 A, Hede sieht darin, da man Schiiler heute als glaubende Christen ansieht, eine ,1. Fik-
tion” des RU; a. a. O. 133.

2 Hier soll nicht einer Haltung das Wort geredet sein, die vom Schiiler nichts verlangt,
sondern betont sein, daB sich der Glaube einem duBeren und inneren Zwang entzieht.

% G. Moran sieht die wirkliche Krise der Katechese darin, daf man hofft, ,man kénne die
religidse Erziehung Abertausender in einer unglaublich vielschichtigen Welt mit dem
naiven Einsatz von Schrift und Liturgie durchfithren”, ,nicht im Katechismus und im
theol. Handbuch, die gerade aussterben”. (Ein Ansatz zu einer neuen theologischen Be-
griindung des RU, ,Was ist Religionspidagogik” a. a. O. 306.)

2 H. Halbfas, Fundamentalkatechetik, Diisseldorf 1968, 193—269 (Inhalte und Sprache reli-
gidser Mitteilung). Via indirecta, Beitrige zur Vielstimmigkeit der christlichen Mitteilung,
Hg. G. Lange / W. Langer, Paderborn 1969; die verschiedenen Beitrige in dieser Fest-
schrift zum 70. Geburtstag Th. Kampmanns zeigen Méglichkeiten auf, wie man auf nicht
religidse Weise von Gott reden kann. ,,Concilium” 5 (1973) ist ebenfalls diesem Bereich
gewidmet: ,, Zur Krise der religiésen Sprache”.

2 H. Spaemann, Stunde des Glaubens, Einsiedeln 1971, 22: ,Daf einer der christl. Religion
angehdrte u. einige ihrer Praktiken mitvollzog, kann ihn selbst nicht retten, wenn er sich
nie fiir Christus entschied; kann unter Umstinden sogar den moglichen Heilsdurst
isn&‘ihn}\‘ blockieren. Sakramente u. Kirchginge ohne Bekehrung wiegen nur in eine falsche

icherheit.”

29



Zusammenfassend heiBt dies: Es scheint unter den heutigen Verhiltnissen problema-
tisch zu sein, den RU als eine Form kirchlicher Pastoral anzusehen, wenn man diesen
Ausdruck nicht in einem sehr weiten Sinn verstanden wissen will®??, Es ist vom Ver-
stindnis vieler Menschen her problematisch geworden, die Vokabel Religiositit,
Christlichkeit und Kirchlichkeit in einem Atemzug zu nennen®$, eine Auffassung, die
ja weniger in der Theorie als in der geiibten Praxis ihren Ausdruck findet. Auf eine
Kurzformel gebracht heiflt dies, da# man den Wert des RU nicht danach beurteilen
kann, ob die Schiiler dadurch zur Mitfeier der Sonntagsmesse und der Sakramente
gebracht wurden. .

Damit ist jedoch nicht gesagt, da im RU der Durchbruch zum Glauben nicht geschehen
kann, oder — bei entsprechenden Voraussetzungen — nicht auch in einer Schulklasse
der Sinn fiir kirchliche Zusammenhinge gewedckt werden kann. Man sollte sich jedoch
nicht drgern, wenn solche Stunden eine Ausnahme darstellen, sondern sie als gnaden-
hafte Ereignisse dankbar annehmen.

Das Spezifische des RU ist sein Bezug zur Transzendenz — seine religits-christliche
Dimension?®,

Ein Mehrfaches ist mit einer solchen Zielsetzung gemeint:

a) Der RU soll dem Schiiler helfen, sein eigenes Leben und die Welt auf einem tie-
feren Hintergrund zu sehen und zu verstehen. Aus den vielen Details, die er kennt
und in der Schule lernt, soll sich ein sinnvolles Ganzes ergeben. Er entdeckt — und

entscheidet sich dafiir —, dafl hinter allem ein das Sichtbare, Greifbare und Mefbare
iiberschreitender Sinn verborgen ist.

b) Der RL wei8 um solches Fragen und Suchen aus eigener Erfahrung, er hat fiir sich
einen Gesichtspunkt gefunden, den er zugleich mit anderen teilt. Er ist von seiner Rich-
tigkeit iiberzeugt, er glaubt daran. Er benennt diesen Hintergrund, der als Sinn hinter
allem steht und alles trigt. Er weifl, daB nicht einfach er der aktiv Suchende ist, der
dann schlieBlich auch die Lsung gefunden hat, die er jetzt besitzt, es trifft eher zu,
daf die Wirklichkeit von ihm Besitz ergriffen hat. Er driickt diese schwer zu-benen-
nende Wirklichkeit in der Sprache der Bibel aus, da nach seiner Uberzeugung das,
worum es ihm geht, hier in geschichtlicher Konkretheit menschliche Realitiit geworden
ist.

Bei aller Hochschitzung und Anerkennung der anderen Religionen ist seine Mutter-
sprache die Sprache der Bibel und des Christlichen3?. In dieser Sprache kann er das
Gemeinte am besten ausdriicken. Im Christusereignis hat sich die Sinnhaftigkeit
menschlichen Lebens auf uniiberbietbare Weise herausgestellt. Das Geglaubte kann

27 LThK, ,Religionspidagogik”: ,Damit iibernimmt sie (Rel.Pidd.) die Rolle einer Fun-
damentalkatechetik bzw. fundamentalen Jugendpastoral, ist also keineswegs mit Kateche-
tik u. Pastoralpidagogik identisch, wenigstens soweit diese ihre Aufgabe spezifisch im
biblisch-ekklesiolog. Sinn betreiben.

28 Man braucht dies wohl nicht so radikal zu formulieren wie G. Otto; nicht einmal eine so
extreme Auffassung bedeutet jedoch ein Hinausdringen des Religiosen und des Christ-
lichen. (Keine Kirche in der Schule, ,Religionsunterricht”, a. a. O. 38 u. 40). Es ist gewif8
nicht als Glaubenssatz aufzufassen, macht aber nachdenklich, wenn S. Vierzig in seinem
Beitrag ,Das Bediirfnis nach Religion” in ,Religionsunterricht” 24 formuliert: ,Beide
Bewegungen, fort von der Kirche, hin zur Religion, bedingen einander.”

2 Bei der gemeinten Zielsetzung wird es sehr auf das richtige methodische Vorgehen des
RL und seine ehrliche innere Absicht ankommen. Durch Mif8verstindnisse und Halbheiten
konnte das Gemeinte bis zur Unkenntlichkeit entstellt werden.

30 Wer darin eine ,Benachteiligung” anderer Religionen sieht, miilite bedenken, daf irgend-
ein Standpunkt gewihlt werden muf. Der hier eingenommene entspricht den in Usterreich
— de facto und de jure — herrschenden Verhiltnissen. In islamitischen Staaten z. B. wird
man mit einem dem Islam entsprechenden Standpunkt zu rechnen haben.

30



hier auf menschliche Weise erfahren werden. Dabei wird deutlich, daB die Tatsachen
alles das iibertreffen, was der Mensch aus sich heraus ertriumen kann.

c) Mit diesem ,Wissen’ versucht der RL das Suchen und Fragen des Schiilers weiter-
zufiihren, bis dieser es auch fiir sein Leben annehmen kann. Das Zusammenwirken von
Suchenlassen und Anbieten von Antworten, das Erweitern des Fragehorizontes, das
Aufzeigen der Bedeutung, die die Aussagen der Bibel fiir das konkrete Leben haben,
die Forderung, einmal Verstandenes auch zu tun, verlangt hohes methodisches Fein-
gefithl. Wenn auch die Versuchung grof ist, so hilft es nicht weiter, dem Schiiler die
richtigen Lésungen zu sagen. Gott hat keinen Namen, durch den er benennbar, lehr-
und lernbar wird (Ex 3, 13). Er ist ein Gott, der bereits bekannt ist als Gott der Viter,
an denen er sich als Gott erwiesen hat, und er wird erlebt werden in den im eige-
nen Leben gemachten Erfahrungen. Man wird Gott unterwegs begegnen. Daf Gott
nicht lernbar ist, gilt heute in gleicher Weise wie damals. Es geht also nicht
um ein Beibringen, sondern um das Erschliefen einer Wirklichkeit, die den Schiilern
bereits bekannt ist, die in ihrem Leben bereits eine Rolle spielt.

Ahnliches gilt fiir das ntl. Christusereignis und den Hauptpunkt ntl. Verkiindigung,
die Rede vom Reich Gottes. Auch hier werden Schiiler von fertigen Antworten nicht
viel haben. Wer mit einem menschgewordenen Gott etwas anfangen will, muf8 nicht
nur fiir das Géttliche, sondern ebenso fiir das Menschliche und das Menschsein ent-
sprechende Einsicht besitzen. Was der Ausdruck Reich Gottes meint, muB8 dem Inhalt
nach im eigenen Leben gewuflt und ersehnt werden. Die Sehnsucht nach Gerechtigkeit,
nach Wahrhaftigkeit, nach Leben, nach Befreiung, nach Klarheit usw. ist doch im Leben
vieler Schiiler tatsichlich vorhanden. Die von Jesus verkiindete Frohe Botschaft darf
also nicht als theoretische oder abstrakte Lehre vorgetragen werden, damit wire sie
nicht mehr die Botschaft Jesu. Sie muBl konkret sein, auf das Leben bezogen, der An-
geredete mufl wissen, was dies fiir ihn bedeutet, sonst hat sie fiir ihn den Botschafts-
charakter verloren. Man kann nur zu jemand vom Leben reden, der die Trostlosigkeit
der Leblosigkeit erfahren hat; die Botschaft vom Licht wird nur fiir den begliickende
Botschaft sein, der unter der Dunkelheit oder unter Zwielicht gelitten hat; von Erls-
sung wird man sinnvollerweise nur dann sprechen kénnen, wenn jemand um das be-
driickende Los der Gefangenschaft weis. Man bedenke, daf dies genau die Bilder sind,
in denen die Bibel das Gemeinte wiedergibt, da man es ,direkter’ nicht sagen kann. Es
wird nicht theoretisch beschrieben, sondern es ist die tatsichliche Sehnsucht der Zu-
hérer im Spiel.

Man sollte hier nicht einwenden, daB die Botschaft der Bibel doch Tieferes meint und
Umfassenderes, als Schiiller mit diesen Ausdriicken verstehen. Natiirlich wird man
hier mit alters- und situationsbedingten Verkiirzungen auf einen rein innerweltlichen
Bereich zu rechnen haben. Dieser Gefahr kann aber nicht dadurch begegnet werden,
da man das Jenseitige so stark betont, daf der Bezug zum eigenen gelebten Leben
verloren ist. Man wird immer bei der konkreten Not und der konkreten Sehnsucht
eines Menschen ansetzen miissen, wobei dann im Laufe der eigenen Geschichte immer
tiefer verstanden werden soll, wo die eigentliche Not liegt und wohin die eigentliche
Sehnsucht weist.

Man mége das hier Gesagte nicht als Horizontalismus oder innerweltlichen Humanismus
miBverstehen. Der Ausdruck ,Reich Gottes’ ist hier ohne Abstriche im biblischen Sinn
gemeint3!. Die ,Neue Erde’ darf nicht einfach als Schépfung guter Menschen aufge-
falt werden, sondern Gott ist die Sonne des neuen Jerusalem (Offb 21, 23).

Es seien hier die Schwierigkeiten nicht verschwiegen, die sich ergeben kénnen, wenn
der Schritt vom Anthropologischen zum explizit Religiosen geschehen soll; anderer-
seits vollzieht sich dieser ,Uberschritt’ ganz von selber, ochne Absicht, jedenfalls ohne

3 Das hier Gemeinte ist weiter ausgefiihrt im Neuen Glaubensbuch, Hg. J. Feiner u. L. Vischer,
Freiburg 1973, 132—135.

31



Zwang. Es ist ein ProzeB des Wachsens und Reifens, den man durch Nervositit eher
hindern als beschleunigen wird (Mk 4, 26—28)32.

Damit soll nun gewif nicht gesagt sein, da im RU nicht auch iiber die Kirche gespro-
chen werden sollte oder da nicht versucht werden sollte, die sakramentalen Zeichen
der Kirche fiir das Verstindnis zu erschlieBen; der Hauptunterschied zur vorhergehen-
den Zielsetzung3® liegt darin, daf nach dieser Auffassung eine Hinfithrung zum
Vollzug von Sakramenten nicht selbstverstindliche Voraussetzung ist.

Ein Einiiben in sakramentale Vollziige, fiir die das Verstindnis nicht da ist und die
Voraussetzungen nicht gegeben sind, wiirde dazu fiihren, daf man sich mit zunehmen-
dem Alter immer mehr dagegen striubt und sich, wenn man erwachsen genug ist und
suBere Griinde wegfallen, abwendet oder daff man unverstandene Zeichen vollzieht,
die fiir einen keine Bedeutung haben. Hier fillt die Entscheidung, ob man der Meinung
ist, da ein solcher Vollzug immer noch besser ist als nichts, oder ob man sich zur
Entscheidung durchringen kann, daB8 Zeichen, die nicht als sinnvoll eingesehen werden,
besser nicht vollzogen werden, da Geist und Wahrheit fehlen (Jo 4, 24). Hier wird
die Meinung vertreten, da der RU vor allem dazu dienen soll, da8 der Schiiler sein
Leben immer besser und tiefer versteht, daB er Einsichten gewinnt, die durchaus nicht
selbstverstindlich sind, und daf er lernt, danach zu leben.

Bevor man sakramentale Vollziige einiibt, miiiten bestimmte menschliche Voraus-
setzungen erfiillt sein%; dariiber hinaus miifite von einem Erwachsenen — wenigstens
ansatzweise — der Sinn eines Sakramentes erkannt und bejaht werden®®. Das Mit-
machen bei kirchlichen Vollziigen setzt also eine entsprechende Einsicht voraus. Eine
entscheidende Folgerung aus dieser Auffassung ist es, da8 man ernst mit der Mdglich-
keit rechnet, dal es Schiiler gibt, die — obwohl getauft — aus irgendwelchen Griinden
nicht so weit kommen, dafl sie die Kirche als sinnvoll bejahen kénnen?.

Freilich mii8te eine solche Auffassung ohne Hintergedanken vertreten und praktiziert
werden. Sie darf nicht als schlaues Mandver oder als methodischer Dreh aufgefaflt
werden, mit dem man zwar auf einem etwas lingeren Weg, aber schlieflich dann doch
zu seinem Ziel kommt. Man muf ehrlich darauf vertrauen lernen, daB es der Geist
Gottes ist, der die Herzen lenkt, und daB es wichtiger ist, diesem Geist Tiir und Tor
zu Sffnen, als seine eigenen Ziele zu verfolgen, auch wenn es sich um gute Ziele han-
delt. Man miiflte sich darauf einlassen — selbst auf die Gefahr hin, da dann Dinge
geschehen, die man nicht versteht und nicht nachvollziehen kann. Man mu8 einsehen
lernen, daf man fiir die anderen nicht in dem Maf} verantwortlich ist wie fiir sich selber
und da man den Weg des anderen eben nicht immer durchschauen wird. Schon Petrus
muflte die Erfahrung machen, da er sich zu sehr um den Weg eines anderen gekiim-
mert hatte (Jo 21, 22).

Man mége daraus nun ja nicht den Schlufl ziehen, da unter solchen Voraussetzungen
der RU doch eigentlich nicht mehr in den Aufgabenbereich der Kirche fallen wiirde.

3¢ G. Baudler, ,Die anthropologische Wende der Theologie und ihre Bedeutung fiir den gegen-
wirtigen RU”, Diakonia 2 (1973), 87—98. B. hat in seinem Aufsatz den hier skizzierten
Gedankengang in iiberzeugender Weise dargelegt.

33 Nach der der RU als kirchliche Pastoral aufgefat wird.

3 Wie soll man mit einer Klasse Eucharistie feiern, die etwa bei einer Schiwoche unfihig ist,
miteinander Tischgemeinschaft zu halten, oder wie soll man jemand die Beichte raten,
der unfihig ist, ehrlich iiber sich zu reden. Hier hitte zuerst im , Vorfeld” eine Heilung
einzusetzen.

35 Man denke an die fiir den Sakramentenempfang notwendige Disposition. Es wird Fiir
eine Sakramentenpastoral nicht dienlich sein, wenn im Einzelfall verantwortete Notlsun-
gen zur Regel werden. Ein so entstehender Minimalismus wird zu einer immer gré8eren
Sinnentleerung fiihren.

38 Ob man sich dieser Folgerung anschlieBen kann, wird zugleich Kriterium dafiir sein, wie-
weit man sich das Gemeinte zueigen gemacht hat. Das Gesagte bedeutet nicht, dafl sich so
denkende Schiiler vom RU abmelden oder gar von der Kirche austreten sollten, sondern
nur, daf zu sakramentalen Vollziigen mehr gehdrt als ein duBlerliches Dazugehoren.

32



Es soll hier in keiner Weise behauptet werden, daf man etwa eine bestehende rechtliche
Lage indern sollte, daB der RU nicht mehr unter der Jurisdiktion der Kirche stehen
oder nicht mehr in ihrem Namen ausgeiibt werden sollte. Die Kirche soll vielmehr den
von ihr verantworteten RU auf eine Art und Weise anbieten, da8 die Schiiler erkennen
kénnen, daf8 es hier um ihre — der Schiiler — Anliegen geht. Es wire bitter, wenn die
Denkweise und die Absichten des RU so weit vom Leben der Schiiler entfernt wiren,
daf man einander nicht mehr versteht¥”. Die Zuhorer sollen auf ihre religiésen Fragen,
Antworten bekommen, eine christliche Lehre wollen sie nicht horen, sie hilft ihnen
nicht weiter. Es sollte nachdenklich machen, wenn Jugendliche nicht selten die Auffas-
sung vertreten, dal es die kirchlichen Institutionen sind, die die Lehre Jesu verraten
haben, und der Geist Jesu darum anderswo gesucht und gelebt werden mus.

Eine solche Anderung von seiten der Kirche aus scheint moglich und sinnvoll zu seinss.

a) Die Kirche wiirde auf diese Weise tatsichlich ein Zeichen des Heiles setzen, wie es
nun einmal ihre Aufgabe ist und ihrem Wesen entspricht. Sie konnte auf diese Weise
einen — ihren — Beitrag im Bereich der schulischen Erziehung leisten. Es wire ihr guter
Dienst am Menschen, dem damit geholfen wird, daff er das Ganze und den Sinn an
seinem Leben und an der Welt nicht verliert. Er wiirde dadurch erléster und gliicklicher
leben, er wiirde verstehen, was mit Reich Gottes gemeint ist, und sich dafiir einsetzen.

b) Die Kirche kénnte im Bereich des RU darauf verzichten, fiir sich selber zu werben.
Wenn solche Werbung von der Kirche auch in der Absicht geschieht, da den Betroffe-
nen damit gedient ist, so wird es von diesen nur zu leicht verstanden als Hinfiithrung
zu etwas, was man nicht braucht und nicht will. Damit ist nicht gesagt, dal die Kirche
nicht auch fiir ihre eigene Institution zu sorgen hat oder daf8 diese bedeutungslos sei,
sondern nur, da dieser Aspekt im RU nicht an vorderster Stelle stehen soll. Die Kirche
tut dies ja auch bei vielen ihrer sozialen Taten. So dienen doch die vielen konfessionel-
len Krankenhiuser nicht der Bekehrung, sondern der Gesundung der Patienten, die
Werke der Caritas stellen eine selbstlose Hilfe an Arme und Schwache dar, und Ent-
wicklungshilfe bedeutet doch nicht dasselbe wie Mission. Selbstloses Dienen ist also
fiir die Kirche nichts Neues, es miiite nur auch auf den RU Anwendung finden. Gerade
diese Selbstlosigkeit konnte dazu fithren, da man der Kirche auch glaubt, dafl es ihr
um das Gliick der Menschen geht und nicht um Eigeninteressen. Es kénnten emotionale,
positive Kontakte entstehen, die bewirken, daB man sich etwas von der Kirche erwartet.
Die Kirche hitte etwas zu ,sagen’, sie wiirde zum ,Zeichen des Heils’ werden3®. Im RU
konnte auf diese Weise eine geldstere und sympathischere Atmospire entstehen, da
der Schiiler nicht mit Bereichen konfrontiert werden muf}, die er — wenigstens jetzt —
nicht verkraftet. Die Kirche wiirde mehr werbende Kraft besitzen, wenn sie sich unter
den gegebenen Umstinden von dem Belastenden, das mit einer Institution naturgemif8
verbunden ist, 16sen kénnte, damit dadurch deutlich wird, was ihr eigentliches Ziel ist.
Man kann sich iiberlegen, ob der ,Verlust’ wirklich so grof ist und ob die Kirche
nicht auch fiir die eigene Existenz iiberlegen miifite, was sie anderen zu kiinden hat,
da8 man sein Leben gewinnt, indem man es fiir andere gibt, da man es aber in dem
Ma8 verliert, indem man daran festhilt (Mt 16, 25). Man muf8 dieses Risiko jedoch
ohne Angst und ohne Hintergedanken auf sich nehmen.

37 Das Faktum der Kluft bleibt auch dann unverindert bestehen, wenn man die Schuld daran
den Mensthen gibt, die sich von der Kirche und ihrer Sprache entfernt haben.

38 G. Martin, a. a. O. 52: ,Der Ansatz fiir die Problemlésung liegt in der Einsicht, da Ver-
kiindigung nicht die einzige Aufgabe der Kirche ist. Bei der Weltkirchenkonferenz in Neu-
Delhi, 1961, wurden als die zwei einander erginzenden Aufgaben der Christenheit
Zeugnis (= Verkiindigung) und Dienst genannt. Mit Dienst hat man bisher
die Vorstellung der Hilfe fiir Arme und Kranke verbunden. Seit einiger Zeit haben die
Kirchen jedoch erkannt, daB sie auch der Gesellschaft einen Dienst schulden.”

3 Es ist nicht dasselbe, ob man dies verbal betont und es tatséchlich so ist, oder ob man es
glauben kann, weil man das Zeichen erlebt.

3 33



c) Der Bezug zur Kirche wire durch den von der Kirche beauftragten RL deutlich ge-
geben?o,

Selbstlosigkeit diirfte hier nicht mit Standpunktlosigkeit verwechselt werden. Man kann
iiber solche Fragen nicht neutral distanziert und standpunktlos reden. Der RL sollte
nicht zimperlich sein, wenn es darum geht, seinen Standpunkt darzulegen, er sollte je-
doch andere Standpunkte ehrlich tolerieren. Toleranz spielt in diesem Bereich eine gré-
Bere Rolle als sachliche Richtigkeité!,

Bei allem Suchen nach miglichster Objektivitit miite einem klar sein, da man in
religidsen und weltanschaulichen Fragen — streng genommen — nicht zu einem objek-
tiven Standpunkt kommt, sondern zu einer Uberzeugungt®.

Wird die Frage nach der Zielsetzung auf diese Weise beantwortet, so ist es nicht
schwierig, die Sinnhaftigkeit eines solchen Unterrichtes auch vor der heutigen Gesell-
schaft zu rechtfertigen. Der Vorwurf, daf sich die Kirche vom Staat ihre pastoralen
Aufgaben bezahlen Lt oder sich unberechtigterweise in das schulische Leben einmischt,
wiirde ins Leere gehen. Was hier gemeint war, wird man ja nicht als Privatangelegen-
heit der Kirche abtun kénnen, sondern wird es als Anliegen des Menschen iiberhaupt
erkennen.

Schlubemerkungen

Die dargelegten Gedanken zu einer heutigen Zielsetzung eines von der Kirche verant-
worteten RU sollen nicht in dem Sinn als ausschlieflich betrachtet werden, dal eine
Zielsetzung die allein richtige ist, wihrend alle anderen unrichtig wiren. Die verschie-
denen Auffassungen sind also nicht als richtig oder falsch zu bezeichnen, sondern wer-
den in der Praxis harmonisch miteinander verbunden sein miissen.

Sucht man jedoch nach einer dem RU spezifischen Begriindung und Zielsetzung, wird
man sich nicht um eine Entscheidung driicken kénnen. Es liegt in der Natur der Sache,
daB die Meinungen dabei auseinandergehen kénnen. Es wird jedoch der Sache des RU
nur gedient sein, wenn die Diskussion offen gefiihrt wird, d. h. da man Fiir und Wider
ehrlich begriindet und nicht einfach ins Treffen fithrt, daB man frither auch auf andere
Weise zurecht kam. Der Bereich RU ist dabei heute in einem derartigen Umbruch, da
man sogar der eigenen Erfahrung gegeniiber skeptisch sein miifite, wenn diese schon
einige Jahre zuriickliegt. Fiir ein Gesprich wird auch notwendig sein, da8 man einiger-
mafBen weil, was heute zu dieser Frage iiberlegt und geschrieben wird.

Eine der hauptsichlichen Begriindungen fiir die vertretene Auffassung liegt in der
gegenwirtigen Situation von Gesellschaft, Schule und Kirche. Da diese Situation jedoch
nicht iiberall genau dieselbe ist, wird man mit gewissen Verschiedenheiten zwischen
einzelnen Orten rechnen miissen. Es mag also durchaus Gemeinden geben, wo nach
dem Wunsch von Eltern und Schiilern eine kirchlichere’ Zielsetzung miglich ist, da
durch die Gesamtsituation die notige Vorarbeit geleistet ist. Man mdge hier jedoch
mit Vorsicht zu Werke gehen. Die Gefahr, da man durch bestimmte Beobachtungen
und Eindriicke ein falsches Bild bekommt, ist gro8. Infolge der Beweglichkeit unserer
Gesellschaft kann man nicht damit rechnen, da8 bestimmte Gegenden auf lingere Sicht

4 Der Bezug zur Kirche wird hier nicht etwa nur in Kauf genommen, sondern deutlich
bejaht. Auf Dauer bedarf es doch einer institutionalisierten Gemeinschaft wie der Kirche,
wenn Uberzeugungen den Wechsel der Zeiten iiberdauern sollen. Bei allen damit verbun-
denen Schwierigkeiten wird man {iber diese Grundwahrheit nicht hinwegkommen. In den
»Thesen zur Theorie des RU an der Schule fiir alle” v. G. Stachel (Diakonia 4 [1972]
263—239) ist zwar nichts Gegenteiliges behauptet, der Tenor scheint jedoch diesen Aspekt
zu wenig zu beachten.

41 Was von Schiilerseite oder von der Gesellschaft aus mit Objektivitiat hiufig gemeint ist,
ist nichts anderes als daB man derzeit u. U. mit anderen Positionen, wie sie vom Marxis-
mus oder von 8stlichen Religionen vertreten werden, mehr sympathisiert und sie daher
fiir objektiver hilt als das Christliche.

4 Es kommt hier leicht zu Mifverstindnissen, da man zu wenig beachtet, daf die Begriffe
~Wahrheit” und , Objektivitit” verschiedenen Ebenen zugeordnet sind.

34



von einem allgemeinen Trend verschont bleiben. Der Prozef ist meist weiter fortge-
schritten als man meint.

Der Erfahrungshintergrund fiir den vorliegenden Beitrag ist vor allem die Oberstufe
von Hoheren Schulen (14- bis 18jihrige). Es ist damit zu rechnen, daf fiir den Pflicht-
schulbereich einige Modifizierungen notwendig sind. Diese werden jedoch eher die Me-
thode als die Zielsetzung betreffen. Man mége sich dadurch, da8 Kinder leichter zu
fithren, leichter zu gewinnen und zu begeistern sind, nicht iiber die erwihnten
Schwierigkeiten hinwegtiduschen lassen®.

a) Gewi8 zeichnen sich Kinder oft durch eine grofle Aufgeschlossenheit fiir das Reli-
giose und das Sakramentale aus. Es wire zwar unrichtig, dies als kindlich und nichts-
sagend abzutun, es sei jedoch zur Vorsicht geraten. Die Begeisterungsfihigkeit der Kin-
der fiir das Religidse hat eine viel tiefere Bedeutung, als da8 man sie sogleich als den
eigenen Absichten entsprechend interpretieren diirfte. Man iiberlege doch, was es be-
deutet, wenn dieselben Kinder einige Jahre spiter ihr Verhalten vollkommen indern
und von dem, was sie mit Begeisterung getan haben, nichts mehr wissen wollen.
Dies einfach als Verlust des Kinderglaubens zu bezeichnen, der durch eine schlechte
Umgebung bedingt ist, erscheint doch als eine sehr oberflichliche Betrachtungsweiset4.

b) Wer mit Kindern religits reden will, mu sich dariiber klar sein, was von den reli-
giosen Inhalten Kindern gesagt werden kann und wie man dabei reden muB, daf
Kinder das Gemeinte auch richtig verstehen?,

c) Weiters bedenke man, dal das Leben des Kindes sich doch gerade durch geringe
Selbstindigkeit und durch Mitleben und Teilhabe am Leben Erwachsener auszeichnet;
so wird die Bereitschaft erklirlich, die ein Kind einem sympathischen RL gegeniiber
empfindet. Mitzubedenken wire jedoch auch die Bindung des Kindes an seine Eltern und
deren Religiositit. Man ist damit wieder bei der besprochenen Schwierigkeit, die sich aus
der heutigen gesellschaftlichen Lage ergibt, nur ist man bei kleineren Kindern nicht
direkt damit konfrontiert, so daf$ man sie leichter iibersehen kann. Fiir ein Kind kénnen
sich schwerwiegende Probleme daraus ergeben, daB es durch den RU in eine Welt
gefithrt und zu Pflichten angeleitet wird, die es auf Grund der Verhiltnisse zu Hause
nicht verwirklichen kann.

Ein Kind kann einen derartigen Pluralismus kaum verkraften, irgend etwas wird ver-
bogen; entweder bleibt das Religitse dem kindlichen Bereich zugeordnet, aus dem man
herauswichst, oder man lernt, daf das praktische Leben und das Religitse getrennte
Bereiche sind, die miteinander nichts zu tun haben.

d) Man argumentiere auch nicht mit der Gewdhnung, die friih genug beginnen sollte.
Gerade die Erfahrung, die man heute mit ilteren Schiilern und Erwachsenen macht, die
alle einmal als Kinder an das Religitse gewdhnt worden waren, zeigt, wie wenig Ge-
wdhnung allein bringt. GewShnung ist nur bei entsprechenden Voraussetzungen sinn-
voll und zielfithrend; man diirfte nicht mit ihrer Hilfe das Fehlen dieser Voraussetzun-
gen zudecken wollen?s,

4 Ein hartes Urteil fillt J. Klink iiber die Kinderkatechese, die Kinder in einer Art Reservat
erzieht. Man kann im Interesse der Kinder nur hoffen, daB ihr Urteil nicht (mehr) zutrifft:
~Wie viele Menschen laufen heute noch mit diesem Erbe der Kinderkatechese umher und
kommen nie mehr davon los. In ihren frilhen Jahren hat sich bei ihnen eine Angst-
religion festgesetzt, und viele sind offensichtlich nicht mehr empfinglich fiir das wirkliche
Evangelium.” (Kind und Glaube, Diisseldorf 1971, 214.)

44 Vgl. dazu R. Goldmann, Vorfelder des Glaubens, Neukirchen 1972, 51 f u. 57 f.

45 Vgl. F. Péggeler, Die Lebensalter, Pastorale 2, Mainz 1973, 21.

Beachtenswert ist in diesem Zusammenhang eine der Kapiteliiberschriften bei M. Leist,
a. a. O. 59: ,Freude am Guten — oder, in der alten Begriffssprache — Siinde, Reue, Bufle
und Aufarbeitung von Verfehlungen.”

46 H. Spaemann, a. a. O. 21: ,Der Glidubigkeit seiner Umgebung entnimmt das Kind schon
sehr frith die Nihrstoffe fiir sein keimendes Gnadenleben... Wenn es dann spiter auf
je seiner Verstehensstufe auch bewuSBtseinsmiBig tiefer eingefiihrt wird in Zusammen-

3 35



Das Spezifikum des RU ist also sein Bezug zum Tranzendentalen, zum Religidsen in der
Ausprigung des Christlichen. Er darf sich nicht, bemerkt oder unbemerkt, beabsichtigt
oder unbeabsichtigt, auf andere Gebiete abdringen lassen, weil diese leichter oder sym-
pathischer sind. Er darf sich nicht von Opportunitit leiten lassen und sich mit dem
beschiiftigen, was gerade zeitgemi und interessant ist, er kann sich aber auch nicht
damit begniigen, die christliche Botschaft gesagt und gelehrt zu haben. Der Schiiler
soll in diesem Unterrichtsfach dafiir geweckt werden, daff er weif}, wo fiir ihn das
Heil zu finden ist. Wer dies begriffen hat, wird nicht (mehr) sagen kénnen, da der
RU keine Titigkeit der Kirche sein soll, weil dabei nichts ,Wesentliches’ geschieht
und keine Seelsorge ausgeiibt wird¥”. Wie Paulus verschiedene Dienstgaben kennt
(1 Kor 12, 27—31), wird er hochstens sagen konnen, daB ihm aufgrund seiner Begabung
diese Art der Titigkeit nicht entspricht.

Die fiir den RU Verantwortlichen miissen entscheiden, ob sie einer so akzentuierten
Zielsetzung des RU zustimmen kénnen; der einzelne RL aber ist gefragt, ob er einen
so verstandenen RU erteilen kann und will. Eine derartige Entscheidung kénnte als
Hinaussteigen iiber den Rand des Bootes begriffen werden, in dem man sich befindet.
Vieles — zu vieles? — spricht dagegen, Petrus hat diesen Schritt auf Jesus zu — wenn
auch zaghaft — so doch getan, und fiir die Kirche war und ist diese Begebenheit be-
deutsam genug, daf sie sie in ihrer Hl. Schrift fiir alle Zukunft iiberliefert (Mt 14,
28—31).

hinge, in denen es sich unbewuflt schon viel frither wie in einem Zuhause bewegt, dann
reift auch sein eigenes, persénlich verantwortetes Tauf-Ja aus. Aber nur so reift es aus,
nur unter solchen Voraussetzungen.

47 Daf im RU nichts ,geschieht”, kann auch daher kommen, daB8 er ,nur” nebenbei ,mit-
genommen” wird. Eine fortschreitende Spezialisierung macht dies jedoch zusehends
schwieriger.

JOSEF GEORG ZIEGLER

Das Verstindnis menschlicher Geschlechtlichkeit in der sexual-
ethischen Diskussion

Die Stellung zur Geschlechtslust

Innerhalb der Sexualpidagogik sind die Begriffe ,repressive” und ,permissive Erzie-
hung” zu beliebten Etikettierungen geworden. Dahinter steht, sei es ausgesprochen
oder unausgesprochen, die Frage, ob geschlechtliche Aktivitit sich an sittlichen Normen
auszurichten hat oder nicht. Dieser ethischen Grundfrage gelten die folgenden Uberle-
gungen. Entsprechend der Bedeutung, die der Wertung der Gesdhlechtslust fiir die
Haltung zum Geschlechtlichen iiberhaupt zukommt, werden zunichst derzeit propa-
gierte diesbeziigliche Vorstellungen gesichtet und mit den Postulaten der christlichen
Anthropologie konfrontiert (I). Sodann werden als Kriterien eines sittlichen Verhaltens
die absoluten Prinzipien und deren relative Konkretisierung vorgefiihrt (II). Einige
Komponenten, die zu einem verantwortlichen Gewissensentscheid dienlich sein kénnen
(I1I), schlieBen die Ausfiihrungen ab.

I. Unter- und iiberbewertende Isolierung der Geschlechtslust

Den Verfechtern einer permissiven Erziehung gilt die christliche Sexualethik, die den
freibewufBten Geschlechtsverkehr nur innerhalb der Ehe als sittlich gerechtfertigt aner-
kennt, als repressiv. Sie wird als Exponent sexueller Unterdriickung und pharisdischer
Heuchelei angeprangert.

36



