Wer generell und von vornherein Masturbation oder vorehelichen Verkehr fiir sittlich
bedenkenlos erklirt, verstoBt gegen diese beiden Regeln. Hier wird polarisiert, ein Ge-
sichtspunkt, entweder die Absicht oder die Umsténde, isolierend verabsolutiert. Warum
wird nicht auf die integrative Funktion der drei Elemente fiir die sittliche Beurteilung
eines Verhaltens, die drei fontes moralitatis, zuriickgegriffen? Zu dem Verhalten an
sich treten die Absicht und die Umstinde®. Der Moraltheologe macht sich schuldig,
wenn er auf diesen Zusammenhang nicht deutlich genug hinweist und dadurch das
einzelne Gewissen nicht zu einem sachgerechten Gewissensurteil anleitet. Das Hilfs-
angebot der Moraltheologie fiir eine phasengerechte Entfaltung der menschlichen
Sexualitidt setzt das Ja zur Polaritit, zur Spannung zwischen absolutem Prinzip und
relativer Konkretisierung, zwischen den drei Elementen der Sittlichkeit eines Verhal-
tens wie zwischen Integration und Emanzipation voraus®.

Die verschiedenen Stellungnahmen zur Geschlechtslust weisen die Position in der sexual-
ethischen Diskussion an. Sie werden bestimmt von dem zugrundegelegten Tugend-
und Sittlichkeitsverstindnis sowie von der Deutung menschlicher Geschlechtlichkeit
und deren Phinomene.

84 St. H. Pfiirtner, Konkretionen 395 f. gibt zu bedenken: ,Fiir das Kleinkind zum Beispiel
ist es unerliBlich, daf es nach seiner oralen Phase seine anale psychodynamisch richtig
durchliuft. Fiir das Kind in diesem Stadium sind entsprechende Verhaltensweisen daher
,objektiv richtig’, auch wenn sie von den Bedingungen des Subjekts kommen, also
,subjektiv’ begriindet sind.” Bei der Masturbation stelle sich die Frage ,wieweit diese
unreife Form phasengerecht und damit phasennotwendig” ist. Moraltheologie anerkennt
einen Schuldminderungs- bzw. Schuldaufhebungsgrund ex imperfectione actus, aus man-
gelnder Einsicht oder Zustimmung. Das gilt beziiglich der sogenannten Entwicklungs-
masturbation oder masturbatorischer Projektionen Erwachsener als Ersatzbefriedigung.
Vgl. F. v. Gagern, D. Wollmann, ]. G. Ziegler, Selbstbefriedigung und Sittlichkeit. Linz
1968, 23—27.

88 ]. G. Ziegler, Menschliche Geschlechtlichkeit zwischen Emanzipation und Integration
(erscheint demnéchst).

HEINZ FLECKENSTEIN
Christliche Hilfen zur Bewiltigung der Wohlstandsgesellschaft

1

Christliche Theologie und Kirche miissen sich prinzipiell und bei ihren einzelnen Be-
mithungen um Bewiltigung der Wohlstandsgesellschaft, auch durch Konsumverzicht,
gegen den Verdacht schiitzen, sie mifitrauten dem Wohlstand als solchem; sie fiihlten
sich wohler gegeniiber bzw. in einer Welt als ,, Tal der Trénen, der Finsternis und To-
desschatten”. Zwar kann nicht geleugnet werden, dafl solche Gedanken und Haltungen
in der Geschichte des Christentums eine Rolle gespielt haben, sei es aus unkontrollier-
ten Beeinflussungen etwa vom griechischen Denken her, sei es aus vorschnell verall-
gemeinerten Teilgehalten der christlichen Lehre und Lebenshaltung selbst. Aber gerade
der Christ kann, ja muf8 voll und ganz ja sagen zu der These J. K. Galbraiths!, es sei
zweifellos verniinftig, den gesteigerten Wohlstand teils in Form einer groferen Wa-
renmenge, teils in Form reichlicherer Freizeit entgegenzunehmen”. Und dies um so
eher, als diese gréfere Warenmenge und groBeren Freiheits- und Freizeitsriume heute

1 Gesellschaft im Uberflul, Miinchen/Ziirich 1959, 353.

45



allen Gliedern der Zivilisationsgesellschaften bereitstehen, nicht mehr nur einer privile-
gierten Oberschicht wie in feudalen Herrschafts- und Wirtschaftsformen. Wohl ist
K. Lowiths vielzitiertes Wort von der , Entzauberung der Welt durch die Wissenschaft”
wahr; gewifl lebt die explosive Entwicklung speziell der Naturwissenschaft, auf der
unsere Wohlstandskultur beruht, weithin an aller Metaphysik und Religion vorbei;
zweifellos nagt diese wenigstens scheinbar sogar deren Fundamente an. Aber ebenso
wahr bleibt, was heute auch von der Theologie deutlicher gesehen und lauter gesagt
wird, da gerade in der biblisch-christlichen Denkform (anders etwa als in der griechi-
schen) der Mensch als geschaffenes, endliches Wesen den ,iibrigen Werken Gottes
frei und souverin gegeniibergestellt ist und darin befreit ist zur Freiheit selbst und
damit zur Arbeit an der Welt, zur Geschichte’2.

Von historischen Belastungen her erklirt sich ein, in jiingerer Vergangenheit oft be-
sonders auffilliger, Bund zwischen Christen und jenen ,Intellektuellen”, die dem tech-
nischen Fortschritt und der daraus erwachsenen modernen Wohlstandsgesellschaft mit
ihren reichen Mbglichkeiten menschlicher Entlastung und Entfaltung prinzipiell mifi-
trauten, ja sie formlich verteufelten. K. Rahner?, der selbstverstindlich als Seelsorger
die Schwiichen und Gefahren der ,,unheroischen Konsumgesellschaft” nicht iibersieht,
preist gerade als Theologe es als einen erfreulichen Fortschritt, da8 der Mensch nicht
mehr seine ganze Energie ,,im Dienst der biologischen Daseinsverteidigung” verbrau-
chen muf, daf8 er damit freigesetzt wird fiir das nicht unmittelbar Notwendige und
Niitzliche, somit gerade fiir die geistige Kultur, fiir schopferische Mufe, fiir Meditation
und Spiel, Fest und Kult. Dabei entspricht es der christlichen Botschaft von der prinzi-
piellen Gleichrangigkeit aller Menschen, daff die moderne Wohlstandsgesellschaft diese
Chancen prinzipiell allen Menschen zugénglich macht, wenn freilich nicht wenigen fak-
tisch heute erst als faszinierendes Ziel, als lockende Maglichkeit.

2

Gerade die seelsorglichen Erfahrungen der christlichen Gemeinde inmitten der voll
sikularisierten Umwelt, ja auch unter ihren eigenen Gliedern bewahren freilich den-
kende und verantwortliche Christen vor utopischen Erwartungen, ja schon vor einem
gefihrlichen, fast schon striflichen Ubersehen der Gefahren und Kaufpreise der Wohl-
standsgesellschaft. Der Konsum als ,,Statusmerkmal”, eine wachsende Konformitit des
Verhaltens bei hochster Abhingigkeit von manipulierender Werbung u. v. a. lassen ein
latentes ,,Unbehagen am und im Wohlstand” immer wieder einmal manifest werden;
zweifellos birgt er ,erhebliche Elemente der Unfreiheit in sich” (W. Trillhaas). Mehr
oder minder bewuf8t sehen heute wohl alle Verantwortlichen, in wachsendem Mafe
auch die Wissenschaften, die es speziell und spezifisch mit dem Menschen zu tun haben,
die Aufgabe, inmitten der Wohlstandsgesellschaft eine menschenwiirdige Existenz und
Ordnung zu schaffen bzw. zu erhalten. Denn heute kann es dem aufmerksamen Zeit-
genossen kaum mehr verborgen bleiben, da8 der ,,Sieg iiber die Notdurft des Daseins’4
seinen Sinn nicht in sich selbst trigt, ja daf eine totale Hingabe an den Konsum
zu einer ,,Verkiimmerung” der irrationalen und mitmenschlichen Werte und damit zu
einer folgenschweren Sinnentleerung des Daseins fithren kann und nicht selten fiihrt.

Heute hiufen sich die warnenden Stimmen, die aus schmerzlichen Erfahrungen und
mit erfreulicher Deutlichkeit auf die Gefahren hinweisen, die fiir den einzelnen und die
Gesellschaft erwachsen aus einem in ihr praktizierten férmlichen Konsumzwang. Daf8
die gewachsenen medizinischen Méglichkeiten, gar deren unreflektierter Gebrauch und

2 H. R. Schlette, Christen als Humanisten, Miinchen 1967, 43; vgl. die Thesen von ]. B.
Metz u. a.

3 Theologische Bemerkungen zum Problem der Freizeit. In: Schriften zur Theologie 1V, Ein-
siedeln / Ziirich / Kéln 1966, 455—483.

¢ K. Rahner, a. a. O. 480.

46



fast siichtiger Konsum ,,sehr inhumane Konsequenzen” haben kénnten (V. E. v. Geb-
sattel), ist heute schon weithin Tatsache. Neuestens sehen sich Psychiater einem neuen
Krankheitsbild gegeniiber: Der ,,erschopfte Mensch”, der an den Folgen des Eintausches
der geistigen gegen materielle Werte kraft- und haltlos leidet; nicht wenige sprechen
von ,,noogenen Neurosen”, geistigen Néten durch die dem existentiellen Vakuum ent-
wachsenden Folgen extremer Sinnlosigkeitsgefiihle (Hauptursache der gehduften Selbst-
totungsversuche); dabei sei der eigentliche ,Mérder” eine Wohlstandsgesellschaft bzw.
die in ihr wirkenden Krifte, die Wertsysteme und Lebenssinn zugunsten sachlicher
Superlative, gehidufter und erleichterter Méglichkeiten der Selbstbefriedigung und Zufle-
rer Lebenserleichterung zersetzen. Der Zeitkritiker (z. B. G. Picht) sieht das Ende unse-
rer Zivilisation auf uns zukommen, eine totale Zerstdrung aller zwischenmenschlichen
Ordnungen, wenn nicht den geltenden Konsumgewohnheiten raschestens Schranken
gesetzt werden; werde doch eine wahre Steigerung der Qualitit des Lebens nur durch
,»Triebsublimierung”, durch sinnvollen Gebrauch und ebenso notwendigen Verzicht
errungen. Der Theologe (z. B. A. Miiller) formuliert Gefahr und Aufgabe also: ,Das
Dilemma der heutigen Gesellschaft besteht darin, daf8 der moderne Mensch zwar immer
mehr Handlungsfreiheit fordert, aber immer weniger ethische Verantwortung auf sich
nimmt und einem unbegrenzten Profit- und Luststreben huldigt”. Der Prediger schlieB-
lich (z. B. Kardinal Bengsch) weist darauf hin, da der Mensch immer nur voll Mensch
(und gar Christ) wird durch das, was er verehrt, nicht durch das, was er besitzt und
(gar hastig oder siichtig) genieBt; denn #uflere Erfolge, Leistung, Macht, Besitz und
Konsum allein lassen ,,das Herz leer”.

So besteht unabdingbar und unverzichtbar die Aufgabe, die Wohlstandsbiirger einer
fast hemmungslosen Konsumgesellschaft fihig zu machen, in freier kritischer Distanz
zum suggerierten Konsumzwang aus dem stindig weiterwachsenden Angebot an Da-
seinsentlastung und -bereicherungen auszuwihlen, teils froh und dankbar zu gebrau-
chen, teils bewuBt und tapfer auf an sich mégliche, aber eben hier und jetzt unverant-
wortliche Konsumangebote zu verzichten. Die Aufgabe ist allgemein menschlich; hier
sollen speziell einige Moglichkeiten des kirchlichen Lebens und Motivationen aus christ-
lichen Gedanken und Haltungen angesprochen werden.

3

Es gehort zu den erklidrten und bedachten Zielen der heutigen — auch der dhristlichen
— Erwachsenenbildung, den Menschen zu befihigen, die ihm heute zuwachsenden
neuen Riume der Freiheit verantwortungsbewuflt auszugestalten und zu nutzen. Ins-
besondere geht es in ihr um die Bereitschaft und Fihigkeit, den Zugewinn als Chance
und Aufgabe, als Moglichkeit und Aufgabe der allseitigen Entfaltung zu sehen, deren
Gefahren zu erkennen und bewuflt zu vermeiden. Hier mufl der heutige Mensch zur
klaren, vielleicht zunichst erschiitternden Einsicht kommen, daf ,,der von den traditio-
nellen Lebensformen losgeldste und von Wissenschaft und Technik freigesetzte Mensch
in die Gefahr der Auflensteuerung gerit, der bis in sein Inneres eindringenden Gefahr
der Manipulation” (I. Zangerle). Hier muf8 er befihigt werden, bzw. sich selbst in
einem schmerzlichen Reifungsprozef befihigen, zur , kritischen Distanzierung vom heu-
tigen Leistungs-, Prestige-, Konsum- und Meinungsdruck” (I. Zangerle). Es beginnt
heute — zumindest unter den Verfechtern und Anwilten einer lebensnotwendigen
planmiBigen Erwachsenenbildung, leider bisher noch weniger unter deren Adressaten —
verbreitete Uberzeugung zu werden, daf der heutige Mensch nur durch planmiBige
Information, Aufklirung und umfassende eigene Bildungsbemiihung zugeriistet werden
kann, ,nicht manipuliertes Objekt, sondern mitgestaltendes Subjekt des gesell-
schaftlichen Lebens” (A. Exeler) zu sein bzw. zu bleiben oder zu werden; daf er das
volle Menschsein nur erreicht in der ,, Aktivierung menschlicher Miindigkeit, Freiheit
und Verantwortlichkeit” (F.Poggeler). Nicht zuletzt das Vat. IL5 hat Bediirftigkeit

5 Siehe Past. Konst. ,,Gaudium et spes”, Art. 9.

47



wie Recht des Menschen festgestellt, Hilfe und Anleitung zur Bewiltigung der moder-
nen Welt zu erhalten und sieht darin auch eine Aufgabe der kirchlichen Gemeinde.

Gewif8 hat die Kirche nicht die ganze, heute notwendige Erwachsenenbildung selbst
zu tragen und durchzufiithren. Aber sie hat iiberall dort einzutreten, wo Menschen
alleingelassen werden bei der Bewiltigung der neuen Lebensverhiltnisse, Konsumange-
bote und der — nicht zuletzt dadurch — gemehrten Konflikte des privaten und &ffent-
lichen Lebens. Gerade hier hat die Kirche ihre spezifischen Gesichtspunkte und Moti-
vierungen einzubringen. Thr geht es besonders und gerade um die Tiefendimension,
letztlich um die Sinnfragen des Daseins, um ,,Daseinserhellung um der Lebensbewilti-
gung willen” (I. Zangerle). In der eigentlich theologischen Erwachsenenbildung hat
schlieBlich die Kirche die eigentlichen christlichen Hilfen aus gereiftem Glauben und
miindigem, christlich geformtem Gewissen einzutragen. Wo immer ,,Bildung” recht ge-
sehen wird, die wohl Information voraussetzt, die aber iiber diese hinaus und aus dieser
heraus schmerzliche Prozesse der wachsenden Einsicht umfaft, die Bereitschaft, Vorur-
teile und Befangenheiten zu iiberwinden und Verantwortung fiir die eigene Person-
lichkeitsreifung und fiir die bessere Ordnung der mitmenschlichen Beziehungen zu
iibernehmen, kann die christliche Motivierung ihre gestaltende Kraft voll erweisen.

In der christlichen Gemeinde — und von ihr her und iiber diese weit hinaus — sollte stets
neue Einladung ergehen, sich vom hektischen Tun und gar dem blofen Konsum immer
wieder bewuflt zu distanzieren, dem bloSen Nutzen und vordergriindigen Vorteil
sowie den Augenblicksvergniigungen zu entsagen, um sich — etwa in einem Einkehr-
tag, Besinnungstag, Wochenende — bewut den tieferen Fragen der Zeit und des Men-
schenlebens zu stellen, um die stirkende, heilende (und sogar frohmachende) Erfah-
rung gemeinsamer geistiger Bemiihung um die Wahrheit, um den Sinn des Lebens zu
machen. ,,Das Denken ist die Bufe der heutigen Menschen”, meint Mario v. Galli; und
er versteht , BuBe’” hier im christlichen Vollsinn (ist und bleibt doch ,,Bule” die, wenn
auch mifverstehbare, so doch kaum iiberholbare Eindeutschung der biblischen Meta-
noial): bewufte Abkehr von Gedankenlosigkeit und Verhaftung im vorpersonalen
»Man”, Verweilen in dem, was allem Denken und Tun Sinn gibt, Erfahrung der
Miihsal kritischer Distanzierung von der eigenen Alltiglichkeit und frohmachendes
Erleben eines neuen Anfangs, der erst die wahren Dimensionen des Menschseins er-
Sffnet.

4

Ein heute weltweit ansprechendes, zutiefst christliches Motiv fiir eigenen Konsumver-
zicht ist der mitsorgende Blick auf die grofle Zahl der in der heutigen Gesamt-
menschheit Mitlebenden, die kaum das Lebensnotwendige fiir die Fristung ihres Da-
seins haben, ja die durch die bestehende falsche Verteilung der Erdengiiter, einschlie-
lich der tiglich durch wissenschaftliche und technische Fortschritte neu geschaffenen
Daseinserweiterungen und -erleichterungen, in ihren Menschenrechten deutlich be-
schnitten sind. Zu den Hoffnungszeichen unserer Epoche gehort eine weltweite Sensi-
bilisierung des Weltgewissens fiir das Recht aller Menschen auf die Gaben des Fort-
schritts und fiir das weithin bestehende Unrecht an unterprivilegierten Gruppen. Diese
ist das Verdienst mannigfacher weltanschaulicher Aktionsgruppen, nicht zuletzt auch
christlicher oder (bewuflt oder unbewuflt) von christlich begriindeter Mitmenschlichkeit
entziindeter Gruppen. Auch die kirchlichen Gemeinden haben, in der nachkonziliaren
Epoche noch bewuBter als friiher (ja bis zur Gefahr der Einseitigkeit), die Bewihrung
des Christseins in der mitmensdilichen Sorge und Verantwortung, Solidaritit und
Liebe in den Blick bekommen. In unserem Bereich haben etwa die von der Deutschen
Bischofskonferenz geschaffenen Werke Misereor und Adveniat — shnlich die entspre-
chenden Werke der Kirchen der Reformation — nicht nur das Gewissen der gliubigen
Christen, sondern dariiber hinaus das der Gesamtgesellschaft (und der Politiker) fiir

48



die Solidaritit mit den Menschen der Entwicklungslinder (und sogar den Randgruppen
der eigenen Zivilisationsgesellschaft) wachgerufen.

Der Christ darf nicht weiterhin gedankenlos, sicher nicht mehr mit gutem Gewissen
den eigenen Uberfluf konsumieren, wihrend andere hungern! Tiefergreifend ist die
Aufforderung der neuen BuBordnung der deutschen Bischife, alle Christen mégen
in der vorosterlichen BufBzeit ihre Misereor-Gabe nicht nur von ihrem Uberfluf geben,
sondern als Hingabe von Geld, das man bewufit anderen Zwecken entzieht, gar das
man durch planmiBigen Konsumverzicht erspart hat. Hier wird auler an die Solidari-
tit mit allen Menschen an die Grofmiitigkeit appelliert, die gerade den, der mehr hat,
als er braucht (oder auch nur, der das, was er zum ,guten Leben” braucht, sicher hat)
daran erinnert, dafl die Bereitschaft zum Geben eine sehr menschliche (und gar christ-
liche) Form der Dankbarkeit ist fiir all das, was man — letztlich doch unverdient — als
Geschenk besitzt. DaB Gott den freudigen und dankbaren Geber iiberreich beschenkt,
ist nicht nur Verheifung des christlichen Glaubens, sondern kann sogar Erfahrung
dessen werden, der sich auf das Abenteuer des Hingebens einlifit. Dabei wird das
Hingegebene nicht der materielle Besitz (allein) bleiben; mehr und mehr wird die
eigene Zeit und Sorge hinzugegeben werden und damit ein Stiick des eigenen Selbst.
DaB darin eine deutliche, ja erfahrbare Bereicherung des eigenen Menschseins sich an-
bahnt, darauf miissen wir noch zuriikkommen. Das Geben als eine Méglichkeit des
gemehrten Besitzes macht, wenn es einmal angefangen, gar eingeiibt und zur Haltung
geworden ist, hellsichtig auch fiir Lebensnéte anderer Menschen, die nicht nur in Hun-
ger und Durst bestehen, sondern in der fehlenden strukturellen Mbaglichkeit, fiir
sich und die Anvertrauten einen einigermaflen sicheren Lebensunterhalt verdienen zu
konnen, dariiber hinaus solcher, die von ihrem perstnlichen oder gesellschaftlichen
Schicksal her auf die lebenslange Hilfe anderer, letztlich einer verstehenden Gesellschaft
angewiesen sind. Gerade die wachsende — und doch noch lange Aufgabe gerade der
christlichen Gemeinde bleibende — Sensibilisierung fiir die Néte aller Gruppen von Be-
hinderten und Formen von Behinderung verlangt vom wachen Christen nicht nur die
Hingabe von Geld und anderem Besitz, sondern auch den Einsatz von Zeit und Sorge,
ein gesamtpersonliches Engagement, die ihrerseits wieder neue Formen von Askese
und Verzicht nahelegen, wenn nicht schon zur Voraussetzung haben.

5

Schon ein beginnender Einsatz nicht nur des dufleren Besitzes, sondern der eigenen Zeit
und Sorge aber vermag den Mangel an Liebe zu entlarven, der fiir die heutige Wohl-
standsgesellschaft bezeichnend ist, eine Verkiimmerung des Mensdchseins, gar des Mit-
menschseins aufzudecken, die von der falschen Meinung herkommt, daf8 eine Maximie-
rung von Produktion und Besitz Huferer Giiter allein eine Verbesserung der Qualitit
des Lebens ergibe. ,,Wenn der Mensch véllig fasziniert und in Beschlag genommen ist
von dem, was er fiir sich selber erreichen und einheimsen kann, dann stirbt allmihlich
das geistige Leben” (G. Moser), und erst recht, ja zuvor schon, das geistliche. Umge-
kehrt vermag die freiwillige Losung von dieser Faszination — um der erkannten Not
anderer willen — vorher gebundene Krifte des Menschen freizusetzen. Denn — wie
oben schon gesagt — schlimm ist ja nicht der Wohlstand an sich und ein verniinftiges
Streben nach Sicherung und Nutzung der menschlichen Entfaltungsmdglichkeiten; pro-
blematisch wird es aber, ,wenn die Hektik um den Wohlstand alle anderen Ziele des
Daseins verdunkelt und alle Krifte des Menschen so in Beschlag nimmt, da8 er auf-
hort, etwas anderes zu sein als der Sklave seines eigenen Konsums von morgen”
(K. Hemmerle). Verzicht auf, Distanzierung und Hingabe von eigenem Wohlstands-
besitz sprengen die Versklavung und Unfreiheit bzw. offenbaren die Freiheit des
rechten Umgangs mit dem — an sich berechtigten — Zugewinn und dem dankbar be-
jahten — rechtmiifigen — Besitz. In einem gelésten Abstand von den eigenen Begeh-

4 49



rungen und Trieberfiillungen muB gerade der Christ fihig sein (bzw. werden, sich fi-
hig machen), die mannigfachen Néte der Menschen von heute zu erkennen, nicht zu-
letzt solche, die gerade durch den Fortschritt geschaffen werden (z. B. das ,,verwdhnte
Kind”, der aus ,Mangel an Liebe” kriminell Gewordene, die an den Rand der Wohl-
standsgesellschaft geratenen Alten, Kranken, Sterbenden u. i.).

Bewuflt sollte die christliche Paréinese in der Motivation des freiwilligen Konsumver-
zichtes bei der Verantwortung fiir den notleidenden Mitmenschen ansetzen. Dann erst
sollte (dann aber kann auch) der weitere Schritt — mit aller Vorsicht und ohne die
Gefahr der prinzipiellen Verdichtigung des Wohlstandes heraufzubeschwiren — ge-
tan werden hin zum Verzicht im Sinne des Evangeliums um der rechten Freiheit des
Christenmenschen, um der totalen Expropriation willen. Etwa, weil erst diese den Blick
villig freigibt und freihilt fiir die wahre Wiirde der Dinge, die eben nicht nur von
ihrer 6konomischen Brauchbarkeit fiir den Menschen herkommt, die — im Gegenteil —
gerade vom gierigen Blidk der bloBen Nutzungsbetrachtung direkt iibersehen wird.
Oder, weil sich der Mensch so erst ganz, in bewuft gewdhlter Armut, freisetzt fiir die
Offnung auf das Evangelium und seinen Anruf, fiir das Vernehmen und tapfere Er-
greifen des jeweiligen Anrufes Gottes in der konkreten Situation. Gewif8 darf sich der
barmherzige Samaritan zuerst rithren lassen von der zur Kenntnis genommenen Not
des ,unter die Riuber Gefallenen”. Aber damit er diese wachen Augen und den fast
selbstverstindlichen Mut zum Ubersteigen von allerlei ,,Vorurteilen” — ist doch sein
notleidender Nichster Angehériger einer fremden, ja ,,feindlichen” Gruppe — hat, muf3
er in der Tiefe auf den Menschenbruder hin gedffneter , Nichster” sein.

Der ,,Geist der Armut”, den das Vat. Il. fiir die Kirche und fiir die Christen von heute
ersehnt, ja férmlich als notwendige Voraussetzung fiir die Glaubwiirdigkeit des
christlichen Zeugnisses heute wiinscht, kann nur erwachsen aus errungener, geloster
Freiheit, die Frucht und Tochter vieler bewufter, freiwillig iibernommener Verzichte
ist. So wird der freiwillig verzichtende Christ leuchtendes Zeichen fiir ein sinnerfiilltes
Dasein, das seinen Sinn und seine Qualitiit letztlich eben genau nicht aus dem Konsum
duBerer Giiter gewinnt. So ,protestiert” er profetisch ebenso gegen die utopische
Erwartung des Heiles von einem bestimmten Mafl dufleren Besitzes und Genusses her
wie gegen die Verkiimmerung (bis hin zur Brutalitit) derer, die als (hektisch, stichtig)
Besitzende (und/oder Begehrende) anderen gegeniiber unmenschlich werden, ja deren
Rechte wie Note nicht einmal mehr in den Blick bekommen. Es muf8 wohl zugegeben
werden, dafl die Zahl der Glieder unserer Gemeinden nicht allzu gro8 sein wird, die
zu solchem Verstehen der ,freiwilligen Armut” gefiihrt werden kénnen. Man denke
etwa an das Unverstindnis der grofen Mehrheit der Teilnehmer an den Umfragen
der deutschen Bischife aus AnlaB der gemeinsamen Synode der Bistiimer der BRD fiir
einen ,einfacheren”, asketischeren Lebensstil der Priester. Aber vielleicht weist dieses
— von nicht wenigen wirklich als ,blamabel” angesehene — Ergebnis eher auf eine
falsche Begriindung, die wir fiir eine solche Forderung in der herkémmlichen kirchlichen
Verkiindigung zu geben pflegten. Das kénnte evtl. iiberwunden werden, wenn sowohl
die ,,mitmenschliche” wie insbesondere die ,profetische’” Motivation freiwilligen Ver-
zichtes deutlicher ins BewuBtsein der einzelnen Christen und der kirchlichen Gemein-
den triten. Denn es mufl ja auch der , Teufelskreis” beachtet werden, da88 selbst vor-
gelebte wirkliche Expropriation nur zeichenhaft leuchten kann, wenn ein Mindestmaf}
von Verstindnis fiir den Sinn einer solchen Existenzweise lebendig vor dem Bewuft-
sein der Adressaten eines solchen ,,Zeichens” steht! Es diirfte doch wohl eine uniiber-
holbare Erfahrung der Christenheit (wenn nicht schon der Menschheit) sein, da es
ohne den Geist bewuflter freiwilliger Expropriation, die in mannigfachen freiwilligen
Einzelverzichten ebenso ausgedriikt wie durch diese bestirkt wird, ein eigentlich
geistliches Leben gar nicht méglich ist. Selbstverstindlich ist solche Entiuferung in ge-
stuften Graden und in geschichtlich wandelbaren Formen realisierbar.

50



