PAULUS GORDAN

Kirche in der Welt von heute

In den vergangenen Monaten hat sich der Eindruck verstirkt, daB die katholische
Kirche in ihrem Weltbezug iiberall mehr zum Objekt des Geschehens geworden ist, als
da sie selber aktiv in das Rad der Geschichte gegriffen hitte. Sie regiert nicht —
sie reagiert, und von da zur , Reaktion” ist es oft nur ein Schritt.

Als Generalnenner und Gesamtmotiv 148t sich ein doppeltes Spannungsverhiltnis
wahrnehmen: einerseits innerkirchlich in den Beziehungen zwischen Zentrum und
Peripherie, oder anders ausgedriickt: zwischen Rom und den Lokalkirchen, andererseits
in den Beziehungen zwischen eben diesen Lokalkirchen und deren konkreter Umwelt.
Es scheint, daf die vom Konzil teils bewirkte, teils bestitigte groBere Freisetzung der
Ortskirchen — Didzesen, nationale Bischofskonferenzen, regionale Zusammenschliisse —
von allen Beteiligten, auch von Rom, erst noch besser eingeiibt werden muf}, wenn sie
funktionieren soll, ohne der Einheit und der Freiheit zu schaden. Der Schritt von der
theologischen Konzeption zur konkreten Verwirklichung ist nicht immer leicht zu
vollziehen.

Hinzukommt, daf sich allenthalben im katholischen Raum ein neues Kirchenbewuft-
sein durchsetzt, das eine klare Abgrenzung zwischen Kirche und Welt immer problema-
tischer macht. Beide GréBen durchdringen einander; im Mafle wie einzelne Christen,
spontane Gemeinschaften, Basisgruppen, Ortskirchen sich durchaus konzilsgemif selbst
als ,Kirche” schlechthin empfinden, nimmt der Begriff zwar an Lebensdichte zu, an
Umrifschirfe jedoch ab. So ist es kaum noch méglich, Kirchengeschichte nach klassi-
schem Muster zu schreiben und etwa die deutlich abgegrenzte Institution in ihrem
wechselseitigen Kriftespiel mit anderen Michten darzustellen. Tut man es dennoch —
und oft bleibt keine andere Wahl —, so muf8 man sich dariiber klarsein, nur einen
Teilaspekt festzuhalten, und vielleicht nicht einmal den wichtigsten.

*

Freilich wird Kirchengeschichte, weithin sichtbar, noch immer von und in Rom gemacht,
wenn auch die Zeiten endgiiltig vorbei sind, in denen das Papsttum eine Grofmacht
war, der ,,Vatikan der Thron der Welt”, wie ein seinerzeit beriithmter Buchtitel lautete.
Heute geht es Rom darum, der katholischen Kirche innerhalb einer stets weltlicher
werdenden Welt einen Lebens- und Wirkraum zu bewahren und zu sichern und damit
stellvertretend dem Christentum und der Religion iiberhaupt die Méglichkeit zum
Uberleben zu sichern. Von daher fillt dem Papst fast ungesucht ein im weitesten
Sinn 6kumenisches Dienstamt zu, das fiir den #ufleren Madhtverlust um so mehr
entschidigt, als es, richtig verstanden, ein Dienst am Evangelium ist. Das bedingt
freilich noch immer manch weltliches Geschift und politisches Handeln oder Reagieren.

Erste Voraussetzung fiir diesen Dienst ist und bleibt ein Klima des Friedens in
Gerechtigkeit; das ist innerhalb der Gesamtverflechtung aller Dinge dieser unserer
iiberschaubar gewordenen Welt sowohl eine politische wie eine soziale Forderung. Der
Einsatz des Hl. Stuhles fiir den politischen Frieden immer dann und iiberall, wann und
wo er gefihrdet ist, wird sich jeweils erst spiter nach Verdffentlichung der einschli-
gigen Dokumentation nachweisen lassen, weil er sich aus guten Griinden meistens
der diplomatischen Diskretion zu bedienen pflegt. Doch lassen die wiederholten
beschworenden AuBerungen des Papstes keinen Zweifel daran zu, daB er stets alles
tut, was in seinen Kriften steht, um den Frieden zu erhalten oder stiften zu helfen.
Die erstmalige direkte Teilnahme des Hl. Stuhles an internationalen Konferenzen, die
der Entspannung durch Abriistung dienen, ist ein Beweis dafiir. Da aber heutzutage

63



mehr und mehr einsichtig wird, da der politische Friede ohne soziale Gerechtigkeit
nicht zu haben und zu sichern ist, wichst der sozialen Gerechtigkeit uniibersehbar eine
internationale Dimension zu, die von der klassischen Soziallehre der Kirche erst noch
aufzuarbeiten sein wird.

Offenbar betrachtet man im Vatikan den allgemeinen Zug zur ,,Sozialisation”, von dem
schon das Konzil in ,,Gaudium et Spes” (6.25.42.75) Kenntnis genommen hat, sehr
aufmerksam und versieht auch den vielfach an Boden gewinnenden Sozialismus nicht
mehr nur mit negativen Vorzeichen. So ist es ein wichtiges Signal und eine Weichen-
stellung fiir einen kommenden Dialog mit der kommunistischen Vormacht, wenn bei
dem Diritten Theologentreffen zwischen romisch-katholischen und russisch-orthodoxen
Delegationen in Sagorsk (Juni 1973) unter dem Gesamtthema ,Die Kirche in einer
sich wandelnden Welt” festgestellt wurde, daB bei aller Verschiedenheit in der
Bewertung und Deutung der heute wahrnehmbaren Tendenzen zum Sozialismus dieser
selbst positive Elemente aufweise, die von den Christen anerkannt und begriffen
werden miissen.

Nicht weniger bedeutsam ist es, daf der Beobachter des Vatikans beim Internationalen
Arbeitsamt in Genf, Msgr. Silvio Luoni, am 15. Juni eine iiberaus positive Bewertung
gewisser Grundrichtungen in der chinesischen Volksrepublik abgab und das dort
herrschende Modell der Entwicklung kultureller Werte als beispielhaft bezeichnete. Das
alles gehort in den groflen Zusammenhang der vatikanischen ,Ostpolitik”, die es eben
nicht nur mit Grenznachbarn zu tun hat, wie etwa diejenige der Bundesrepublik
Deutschland, sondern weltumspannend sein muffl wie die Kirche selbst und so im
Einklang steht mit dem Thema der Bischofssynode 1974 , Evangelisation und Humani-
sierung”. Dafl dabei die niherliegenden Fragen nicht vernachlissigt werden und auch
eine ,Politik der kleinen Schritte” vorsichtig betrieben wird, 1i8t sich an der Neu-
regelung der kanonischen Verhiltnisse in der DDR ablesen, wo die bisherige Abhin-
gigkeit kirchlicher Territorien von westdeutschen Ditzesen nunmehr durch die Ernen-
nung der Jurisdiktionstriger in Magdeburg, Erfurt und Schwerin zu Apostolischen
Administratoren gelést und damit eine De-facto-Anerkennung der DDR ausgesprochen
wurde, die eine weitere Entwicklung nach sich ziehen wird. Ebenso bahnen sich neue
Beziehungen zwischen dem Vatikan und Polen an, wobei beide Partner einstweilen
mifitrauisch aufeinander zugehen und reserviert miteinander umgehen, aber dennoch
ins Gespriich zu kommen wiinschen, das freilich nicht ohne Beteiligung des polnischen
Episkopats fruchtbar werden diirfte.

%

Madcht der Vatikan in den genannten und anderen ungenannten und unbekannten
Bereichen in etwa noch immer Weltpolitik, so versiumt er deshalb doch nicht sein
innerkirchliches Widchteramt. In der Tat: Die rémischen Dokumente, die in letzter Zeit
verdffentlicht wurden, haben vor allem innerkirchlichen Charakter; sie sind kein Bei-
trag zum Gesprich mit Welt, Umwelt und Zeitgeschehen. Selbst die ,Erklarung” der
Glaubenskongregation ,Mysterium Ecclesiae” iiber die Frage der Unfehlbarkeit und
andere heute angefochtene Punkte der iiberlieferten Lehre hat nicht mehr als einen
kleinen publizistischen Wellenschlag verursacht, der vor allem Prof. Hans Kiing wie
einen Fels in der Brandung umspielte. Doch nicht nur an diesem Dokument ist das
Bemiihen wahrzunehmen, die Strukturen zu sichern. Der Eindruck verstirkt sich, da8
Rom auch sonst auf einhellige Stellungnahme der Bischéfe dringt, so etwa in der
Frage der Fristenlésung, die gleichzeitig in vielen Lindern in Gesetzentwiirfen iiber den
Schwangerschaftsabbruch zur Debatte steht. Sogar Personalentscheidungen von
Bischéfen scheinen gelegentlich nicht ohne einen gewissen Druck zu erfolgen.

Zugleich macht sich eine Verstirkung des Systems der Nuntiaturen bemerkbar; so
wurde Msgr. Domenico Enrici zum ,,Generalinspektor” der vatikanischen Gesandt-

64



schaften bestellt mit dem Auftrag, durch Visitationen die Arbeit dieser diplomatischen
Vertretungen zu koordinieren und die Verbindungen zum HI. Stuhl enger zu gestalten.
Ein Treffen der wichtigsten Nuntien in Frascati bei Rom mag auch diesem Zweck
gedient haben.
Gleichzeitig ist allerdings nicht nur die Doppelrolle der Nuntien als Vertreter des
Vatikans bei den Regierungen und als Reprisentanten des Papstes bei der nationalen
Hierarchie, sondern auch ihr Berufs-Image selbst durch das Bekanntwerden zweier
Briefe von Erzbischof Bafile, Nuntius in Bonn, an den Kardinalstaatssekretdr ins
Zwielicht geraten. Zweifellos hat dabei der Nuntius seine ihm zugewiesene Pflicht
loyal erfiillt, die ihm zugedachte Rolle vorschriftsgemdfl gespielt, indem er den
HI. Stuhl auf Vorgiinge im Bistum Limburg aufmerksam madhte, die er fiir gefshrlich
und nur durch Absetzung oder Kaltstellung des Ortsbischofs behebbar erachtete. Die
bewuBte Indiskretion hat nun dazu gefiihrt, da8 eben diese den Nuntien zugewiesene
Pflicht und zugedachte Rolle sich eine kritische Uberpriifung im Licht des Evangeliums,
der bischoflichen Kollegialitit und der Regeln menschlichen Umgangs miteinander
gefallen lassen muf.
Nur scheinbar steht diese Politik der Verstirkung des Systems der Nuntiaturen im
Widerspruch zu einer programmatischen Rede, die Erzbischof Benelli, die wichtigste
Personlichkeit im pépstlichen Staatssekretariat, in Augsburg bei dem europiischen
Bischofstreffen aus Anlaf der Ulrichfeiern gehalten hat. Bei dieser Gelegenheit betonte
er die wachsende Bedeutung der Bischofskonferenzen sowie der Kollegialitit und
erklirte, da der Primat des Petrus keine absolute Monarchie und die Zentralisierung
in Rom geschichtlich geworden und in der heutigen Form eher abnorm zu nennen seien.
Man wird sagen miissen: Gerade wenn die Folgerungen aus diesen Grundsitzen
gezogen und Bischéfe und Bischofskonferenzen ihrer Entscheidungsbefugnis bewuSBter
werden, muf8 der Hl. Stuhl um der Einheit willen und aus gegebenem Anla8 das
Instrument der Nuntiaturen, freilich in gereinigter Form, einsetzen koénnen. Einst-
weilen hat man allerdings den Eindruck, da vorerst dieses zwar wirksam geschieht,
jenes aber auf sich warten ldt . ..

*

Immerhin ist in letzter Zeit oft und an verschiedenen Stellen deutlich geworden, da8
Ubereinkunft oder Spannung zwischen Kirche und Welt von heute nicht mehr nur in
Bezug auf ,,Rom” und den jeweiligen weltlichen Partner gesehen wird, sondern wirk-
lich ,,vor Ort”. So etwa, als die Nachrichten iiber Massaker aus Portugiesisch-Afrika
bekannt wurden; die Bischtfe von Mozambique haben damals selbst als erste dazu
Stellung genommen; der Papst hat sich erst nach einer Audienz im September, die er
drei von ihnen gewihrt hatte, in uniiberhdrbaren Anspielungen dazu geiduBert. Auch
was die nun in ein entscheidendes Stadium tretenden Konkordatsverhandlungen mit
Spanien angeht, hat sich der Vatikan eher zuriickhaltend gezeigt, nicht zuletzt um der
nationalen Bischofskonferenz Zeit zu innerer Klirung und wachsender Ubereinkunft
zu lassen.

Ebenso ist die Lage und Haltung der Kirche in Chile zunichst in der Verantwortung
der Bischofskonferenz und des Kardinals von Santiago belassen worden. Sowohl der
Nuntius wie der HI. Stuhl beobachteten grofte Zuriickhaltung. Bedauern iiber den
Verlust von Menschenleben ist keine Stellungnahme zu Sachfragen. Diese zu beant-
worten, blieb Aufgabe der Ortskirche. Den gleichen Kardinalerzbischof von Santiago,
dem man zuvor ein zuweitgehendes Entgegenkommen gegen die sozialistische Regie-
rung Allendes vorgeworfen hatte, tadelt man jetzt in der manipulierten ,verbffent-
lichten” Meinung, er habe gemeinsame Sache mit dem ,blutigen Regime” der Militar-
junta gemacht. Bei seinem Besuch in Rom hat er sich gegen beide Behauptungen ver-
teidigt und erklirt, er und seine Briider im Bischofs- und Priesteramt seien unter
allen Umstinden fiir soziale Gerechtigkeit eingetreten und hitten stets alles getan, um

5 65



einen drohenden Biirgerkrieg zu verhindern. Das neue Regime loyal anzuerkennen,
heife nicht, alles zu billigen, was es allein zu verantworten habe.

Man sieht an dem Beispiel Chile, wie schwer es die nachkonziliare Kirche hat, jhrem
sozialen, humanitiren, gesellschaftlichem Engagement zu geniigen und sich zugleich
die Freiheit zu bewahren, sie selbst zu sein. Aber die Zeiten sollten vorbei sein, in
denen die dffentliche Meinung zuerst und sogleich danach fragt, ob und was der Papst
zu einem Vorgang sagt, der die Kirche in irgendeinem Land beriihrt; er kann und soll
die kirchlichen Autorititen an Ort und Stelle nicht von der Verantwortung entbinden,
selbst Zeugnis zu geben, sei es gelegen oder ungelegen.

Ein anderes Beispiel fiir die Problematik ortskirchlicher Vorginge liefert die Kirche
in Zaire (frither Belgisch-Kongo): Nach der Beilegung des Streites zwischen dem
Staatsprisident Mobutu Sese Seko und Kardinal Malula von Kinshasa hat sich dieser
den obersten Programmpunkt des Regimes, ,Afrikanische Authentizitit”, so sehr zu
eigen gemacht, daf er zu einer wirksamen Afrikanisierung der Kirche in Zaire nicht
nur die auslindischen Missionare, sondern auch die im wesentlichen europiisch-westlich
ausgebildeten einheimischen Priester aus der Leitung der Gemeinden méglichst bald
und vollstindig zuriickziehen und auf rein sakramentale Dienste beschrinken will. Die
Gemeinden sollen sich selbst organisieren und verwalten und so organisch von der
Basis her eine eigengeprigte afrikanische Kirche entwickeln.

Man wiirde allzugern wissen, was und in welchem Ton der Pro-Nuntius in Kinshasa —
es gibt dort keinen Nuntius mehr, seit der Staatschef es abgelehnt hat, diesen als
Doyen des diplomatischen Korps anzuerkennen — iiber dieses vom geltenden Recht
weit mehr als im Fall Limburg abweichende Kirchenmodell in Zaire nach Rom berichtet
und welche Vorschléige zur Remedur er da wohl gemacht haben mag . . .

PETER GRADAUER

Romische Erldsse und Entscheidungen
Bedingungen fiir den Ablaf des ,,Heiligen Jahres”

Im pépstlichen Auftrag hat die Paenitentiarie bestimmt: Vom 1. Adventssonntag 1973
bis zur Eréffnung des Hl. Jahres in Rom kann in allen Ortskirchen ein vollkommener
Abla gewonnen werden, wenn

1. zu den von den Bischofskonferenzen festgesetzten Zeiten die Gliubigen zur Kathe-
drale oder einer anderen vom Bischof bestimmten Kirche wallfahren und dort an
einer Gemeinschaftsfeier teilnehmen, die aus diesem Anlaf8 gehalten wird;

2. zu den bestimmten Zeiten Gliubige in Gruppen (Familienangehorige, Schiiler, Zog-
linge, Mitglieder religitser Gemeinschaften) diese Kirchen besuchen zur Meditation und
diese abschlieBen mit Gesang oder Gebet (Vaterunser, Glaubensbekenntnis, Lobpreis
Mariens);

3. Kranke oder sonst Behinderte sich geistig diesen Kirchenbesuchern anschliefen und
Gott ihre Gebete und Leiden aufopfern.

Fiir die Diozese Rom kann der Kardinalvikar Verfiigungen treffen. (Dekret der
Paenitentiarie vom 24. 9. 1973; , L’Osservatore Romano” vom 26. 10. 1973.)

Die fiir die Teilkirchen festgesetzten Bestimmungen wurden vom Kardinalvikar auch
fiir Rom iibernommen in doppelter Form:

1. Wallfahrt an Sonn- und Feiertagen zur Lateransbasilika oder zur Marienkirche in
Aracoeli, dort Teilnahme an gemeinsamer Eucharistiefeier mit Beichte und Kommu-

66



nionempfang. In der Fastenzeit kann auch in den Katakomben und in verschiedenen
Kirchen des ganzen Stadtgebietes unter den genannten Bedingungen der Ablaf
gewonnen werden.

2. Wer an keiner Prozession teilnehmen kann, soll die bezeichneten Kirchen gruppen-
weise besuchen zu Meditation und Gebet. Fiir Kranke und Behinderte geniigt der
geistige AnschluB, wie ihn das allgemeine Dekret vorsieht. Die Instruktion vom
28.10. 1973 gibt noch weitere pastorale Anweisungen fiir Rom und weist abschlieBend
darauf hin, daf8 die innere Einstellung auf Bufe und Versshnung wichtiger ist als die
Erfiillung duBerer Bedingungen. (,,L’Osservatore Romano’” vom 28. 10. 1973.)

Eucharistischer Kult auflerhalb der Messe

Das Dokument der Kongregation fiir den Gottesdienst vom 21. 6. 1973 mit dem Titel
+Uber die heilige Kommunion und die Verehrung des eucharistischen Geheimnisses
auBerhalb der heiligen Messe” enthilt nichts wesentlich Neues, stellt vielmehr eine
Oberarbeitung der in den letzten zehn Jahren verdffentlichten eucharistischen Texte
entsprechend den Richtlinien des II. Vatikanums dar.

Nach dem Hinweis, daf8 die Eucharistie Zentrum und Ursprung des ganzen Lebens
der Kirche ist, wird die stindige wirkliche Gegenwart Christi (Realprisenz) hervor-
gehoben und in Verbindung gesetzt zum eucharistischen Opfer der Messe mit Ver-
wandlung von Brot und Wein (Transsubstantiation), das in der Kirche das Oster-
geheimnis des Herrn verewigt. Der Brauch, die eucharistischen Gestalten aufzubewah-
ren, leitet sich von der Notwendigkeit her, die hl. Kommunion zu den Kranken zu
bringen und sie jenen Glidubigen zu reichen, die sie auflerhalb der hl. Messe erbitten,
weil sie dieser nicht beiwohnen konnten. Daraus entstand die Praxis, den in den
Kirchen gegenwiirtigen Christus anzubeten und ihm auch auflerhalb der MeBliturgie
Bitten vorzutragen. Die Eucharistie soll an einem wiirdigen Ort aufbewahrt werden,
der die Sammlung férdert durch Stille und Ruhe, z. B. in einer Kapelle, die vom
Hauptschiff der Kirche getrennt ist. In einer Kirche darf nur ein einziger Tabernakel
sein. Die eucharistische Gegenwart muf durch ein deutliches Zeichen, etwa durch ein
Velum iiber dem Tabernakel, angezeigt werden. In der Nihe muf ein ,ewiges Licht”
brennen. Die Bischofskonferenz kann die praktische Gestaltung ebenso wie die Riten
und Texte den &rtlichen Situationen anpassen.

Diese allgemeinen Prinzipien werden sodann auf besondere Fille angewendet: Der
Normalfall muf der Kommunionempfang innerhalb der Messe bleiben; denn die
sakramentale Kommunion stellt den Hohepunkt der Teilnahme an der Messe dar; nur
ein zureichender Grund kann davon entschuldigen. Man kann nimlich ohne Bezug-
nahme auf die Messe weder von Kommunion noch von eucharistischem Kult sprechen.
Praktische Angaben behandeln sodann Zeit und Ort der Kommunion, die Kleidung
des Spenders und die von diesem aufzuwendende Sorge um die gebiihrende Ehrfurcht.
Die eucharistische Niichternheit betriigt in der Regel eine Stunde; fiir kranke und alte
Leute und fiir deren Betreuer wird diese Zeit bis auf eine Viertelstunde gekiirzt. Der
Ritus der Spendung umfaft einen BuBakt, der dem am Anfang der Messe dhnlich ist,
einen Wortgottesdienst, das Gebet des Herrn (,,Vater unser”), den Friedensgruff2 und
nach der Kommunion ein weiteres Gebet mit Schluflsegen. Die Kommunion auferhalb
der Messe konnen — aufler Priestern, Diakonen und Akolythen — auch eigens dazu
beauftragte Laien spenden, ja, unter bestimmten Umstinden, etwa bei starkem An-
drang des Volkes, kénnen sie dies auch innerhalb der Messe tun; auerdem konnen sie
zur aufSerordentlichen Spendung der Krankenkommunion und der Wegzehrung beauf-
tragt werden.

Unter den verschiedenen Formen des eucharistischen Kultes wird an erster Stelle
die Aussetzung des Altarssakramentes in einer kiirzeren oder lingeren Form genannt.
Ist kein Priester oder Diakon zugegen, kann ein Mitglied der Kommunitdt, Mann oder

5 67



Frau, mit Erlaubnis des Ordinarius dies besorgen; den eucharistischen Segen kann ein
Laie jedoch nicht erteilen. Prozessionen sollen im Pfarrleben ein Ereignis von beson-
derer Bedeutung darstellen. ,Eucharistische Kongresse” sind eine auflergewshnliche,
Sffentliche Bekundung des eucharistischen Kultes im Leben der Kirche. Dabei soll alles
vermieden werden, was nicht in unmittelbarer Beziehung zur Eucharistie steht. Der
duBere Kult allein bedeutet jedoch nicht alles; die Seelsorger werden gemahnt, die
Glaubigen jene Gebetsweise zu lehren, die dem Bediirfnis nach innerer Vertrautheit mit
Christus entspricht. Im letzten Kapitel wird eine umfangreiche Sammlung von Texten
geboten: eine Auswahl von 51 Bibellesungen, Hymnen, Gesingen und traditionellen
Responsorien, ferner zahlreiche Gebete, die aus dem Missale Romanum und aus alten,
bei Prozessionen benutzten Gebetbiichern entnommen sind.

Die neuen Riten des vorliegenden Dokumentes kénnen in lateinischer Sprache sofort
beniitzt werden; in den Landessprachen erst von dem Tag an, der von den jeweiligen
Bischofskonferenzen festgelegt wird, nachdem die entsprechenden Uhersetzungen
angefertigt und vom HI. Stuhl bestitigt wurden. (,,L’Osservatore Romano” vom
19. 10. 1973.)

Heilige als Patrone

Als Patron im liturgischen Sinn wird entweder Maria oder ein Heiliger oder Seliger
verstanden, der auf Grund alter Uberlieferung oder rechtmifliger Bestimmung als
Beschiitzer und Fiirsprecher bei Gott verehrt wird. Der Patron ist verschieden vom
Titel einer Kirche oder Gemeinschaft, wenn auch der Titel irgendwie einen Patron
erfordert. Es gibt Patrone fiir bestimmte Gebiete und Orte, fiir Ordensgemeinschaften,
fiir moralische Personen, Sodalititen, Institute, Gemeinschaften und Vereine von
geistlichen Personen und Laien. Als Patrone kdnnen erwihlt werden die Jungfrau
Maria unter einem in der Liturgie anerkannten Titel sowie Engel und Heilige; Selige
nur mit besonderer Erlaubnis des Apostolischen Stuhles. Patron soll einer sein; zwei
oder mehrere Patrone nur in dem Fall, daB die Heiligen gemeinsam im Kalendarium
genannt werden. Ortspatrone werden gewahlt vom Klerus und von den Gliubigen
oder von denen, die unter den Schutz des Patrons gestellt werden sollen. Patrone fiir
religitse Gemeinschaften, moralische Personen, Sodalititen, Institute und Vereine sind
auszuwihlen von der zustindigen Obrigkeit oder von den Mitgliedern, die diese
Gemeinschaft . . . bilden. Die Wahl ist durch die zustindige kirchliche Obrigkeit zu
genehmigen, das ist der Bischof fiir die Ditzese, die Bischofskonferenz fiir die
Kirchenprovinz, Region oder Nation, das Provinzialkapitel fiir eine Ordensprovinz, das
Generalkapitel fiir den gesamten Orden. Fiir moralische Personen, Sodalititen,
Institute und Vereine in den verschiedenen Teilen der Welt soll die Sache dem
Hl. Stuhl vorgelegt werden. Die Erwihlung und Genehmigung eines Patrons ist noch
zu bestitigen durch die Kongregation fiir den Gottesdienst. Wo der Xult und die
Verehrung eines schon festgesetzten und von altersher gebilligten Patrons im Laufe
der Zeit aufer Ubung gekommen oder wenn vom Heiligen keine sicheren Nachrichten
iiber sein Leben vorhanden sind, hindert nichts, daf nach reiflicher Uberlegung ein
neuer Patron aufgestellt wird.

Eine liturgische Feier kommt nur den rechtmiBig aufgestellten oder nach unvordenk-
licher Uberlieferung anerkannten Heiligen zu. Die Feier des Patrones eines Ortes sowie
einer moralischen Person wird mit dem Rang eines Hochfestes begangen mit Vorrang
vor allen anderen Festen, die in einem allgemeinen oder in einem Eigen-Kalendarium
verzeichnet sind, und vor den Sonntagen der Weihnachtszeit und der Zeit das Jahr
hindurch. Die Feier des Patrons einer Didzese, einer Nation oder eines groferen
Territoriums und einer Ordensprovinz wird im Rang eines gewdhnlichen Festes
begangen. Aus seelsorglichen Griinden (z. B. der Patron hat grofe geschichtliche
Bedeutung oder er genieft seitens der Gliubigen eine groSle Verehrung) kann das

68



Fest des Patrons auch als Hochfest begangen werden. Solche Patrone miissen
auch von den Ordensleuten und von denen, die sich eines eigenen Kalendariums
erfreuen, gefejert werden. In fritheren Zeiten aufgestellte Nebenpatrone bekommen
eine Feier im Rang eines gebotenen Gedenktages. Patrone, die einst aufgestellt wurden
wegen besonderer geschichtlicher Urnstinde, auBergewthnlicher Anlisse (z. B. wegen
Pest, Krieg oder Ungliick) oder wegen eines besonderen, nun erloschenen Kultes, sollen
nicht mehr als Patrone verehrt werden. (Normen der Kongregation fiir den Gottesdienst
vom 19. Mirz 1973; AAS, LXV [1973], 276-279.)

Kirchliches Begribnis

Was verschiedene Bischofskonferenzen fiir ihren Bereich bereits vor einigen Jahren
beschlossen hatten, wurde nun vom zustiindigen rémischen Dikasterium fiir die gesamte
Kirche festgelegt: Das kirchliche Begribnis von offentlichen Siindern ist nicht zu
verweigern oder zu behindern, wenn diese vor ihrem Tode irgendwelche Zeichen von
Reue gegeben haben und ein &ffentliches Argernis seitens der Gliubigen nicht zu
befiirchten ist. Diese Regelung wurde von Papst Paul VI. gutgeheien unter Aufhebung
von Can. 1240 § 1 CIC und anderer etwa entgegenstehender Verordnungen. (Dekret
der Kongregation fiir die Glaubenslehre vom 20. 9. 1973; AAS LXV [1973], 500.)

WINFRIED GRUBER

Literaturempfehlung fiir Dogmatik

Unser vierter Literaturbericht will wieder auf eine Reihe von Publikationen aufmerk-
sam machen, die das Interesse eines breiteren Leserkreises verdienen und vor allem
auch fiir die Praxis in Seelsorge und Verkiindigung Bedeutung haben. Das Auswahl-
prinzip ist demnach wie bisher nach dem Fragenkreis der Gegenwart ausgerichtet.
Auch die Dogmatik muf zur Kenntnis nehmen, daf die Theologie neuerdings mehr
die Human- und Sozialwissenschaften beriicksichtigt, weil sich die Lésung und
Bewiltigung der Aufgaben, die in der Kraft des Glaubens erfolgen soll, nur noch in
Verbindung mit den modernen Wissenschaften durchfithren lassen. — Gegen den
Praxisverlust der Theologie wendet sich ein erwigenswertes Buch von Hermann W.,
Die Angst der Theologen vor der Kirche (Stuttgart 1973).

Im Vordergrund der Humanwissenschaften steht das Interesse fiir die ,,Sprache” im
Sinne von Ausdrucksmittel und Fihigkeit zur Kommunikation des Menschen. Hier
konnen wir ankniipfen an unseren Uberblick in der ThPQ 120 (1972) 306 f. Nur als
Hinweise auf die sich immer mehr ausweitende Breite des Problemstandes seien hier
erwihnt: Ladriére ]J., Rede der Wissenschaft — Wort des Glaubens (Miinchen 1972);
Feld H. u.a. (Hg.), Dogma und Politik. Zur politischen Hermeneutik theologischer
Aussagen (Mainz 1973). Hier wird die Verwicklung von kirchlicher Lehre und
politischer Idee analysiert, um daraus Kriterien fiir die Interpretation theologischer
Aussagen zu gewinnen. Zugleich ein Beispiel fruchtbarer Ideologiekritik. — Splett J.,
Reden aus Glauben. Zum christlichen Sprechen von Gott (Frankfurt am Main 1973). —
Hierzenberger G./Kammerstitter ]., Theologische Worthiilsen — iibersetzt. Taschen-
lexikon fiir eine zeitgemife Verkiindigung (Miinchen 1973).

Im systematischen Bereich werden die Versuche um Ubersetzung und Interpretation
weitergefiihrt. Als erstes zu erwihnen: Feiner J. u. Vischer L. (Hg.), Neues Glaubens-
buch. Der gemeinsame christliche Glaube (Freiburg/Ziirich 1973). Ohne Zweifel ein

69



