
rung  ‚04 und „Zustimmung“ unterscheidet und einem entscheidenden Punkt den Empirismus.
AIl der Unbedingtheit der Zustimmung TO Er unterscheidet sauber zwischen der Folge-
der „bloßen” Konvergenz der Wahrschein- der Zustimmung. Während die
lichkeiten auf der Folgerungsseite festhält; Folgerung eın bedingter Akt ist, wird die

Dali ese Unbedingthei der Person Zustimmung unbedingt gegeben. Erst damit
verwurzelt SEe1N 1äßt. Die verwickelten Ge- WIT: die Wahrscheinlichkeit rAN ahrheit
dankengänge Newmans werden Vom Tanszendiert. Da ründe und Argumente
übersichtlich dargesteilt. Eine kritische Aus- die Zustimmung nich!|  e erzwingen, muß die
einandersetzung, wıe sc1e neuerdings etiwa Unbedingtheit der Zustimmung der Per-

Brechtken versucht vgl die olgende Be- gründen, die die ahrheit durch ihre
sprechung), vermißt n allerdings. Ab- Stellungnahme bezeugend manifestiert. Dar-
schließend kann gesagt werden, jedem, liegt der „Personalismus” der Konzeption
der Gi|  Q mit Newman beschäftigen möchte, Newmans. gesteht freilich laß sich
dieser Band als Einführung empfehlen ıst. bei Newman letzte Unklarheiten ım erkennt-

nistheoretischen Problem zeigen. AnBRECHTKEN Real-Erfahrung bei chen Stellen spricht Newman den ÜbergangNewvman. Die personalistische Alternative von der bedingten Folgerung ZUFC unbeding-ants transzendentalem Subjektivismus. 72.)
Kaftke, Bergen-Enkheim 1973, Kart. ten Zustimmung als „paradox” IN. Auch
DM 18.60. scheinen die Implikationen der Rede

Unbedingten der Erkenntnis, durch die
Newman hat, wıe I1zywara bereits 1927 allein die Wahrheit erreicht werden kann, beinachwies, ant niemals Original gelesen, Newman 3  er voll durchreflektiert sein.sondern sich m€ der Lektüre e1nes Werkes Sonst könnte sich nicht immer wieder auf
VvVon Chalybäus über Kant begnügt, das die „psychologischen Tatsachen berufen,allerdings eiıne durchaus richtige Darstellung doch die Notwendigkeit der Anerkennungder Theorie ants vermitteln konnte. Brecht-
ken geht der rage nach, W  7{aTrum Newman

des apriorischen Charakters des Unbeding-
ten vonnöten ware.  -

von ants Theorie G( enttäuscht Waäal, Das Verdienst der Arbeit VO  5 Brechtkendarin keine Lösung des Erkenntnispro- liegt dar:  1n, al e den erglei zwischenems x finden glaubte. Darüber hinaus Newman Uun!| Kant, den erstenmalverspricht der Titel der Untersuchung ın der rtz angestellt hat (Newman-Studien VIN,Theorie Newmans iıne personalistische Al- in einem entscheidenden Punkt weiterführt.
ernatıve ants transzendentalem Sub- Allerdings kann und will auch seine el
jektivismus. Auf die erste Frage Vt. G  n die Tatsache verschleiern, daß Kant eın
ine eindeutige 'or' Newman konnte wesentlich schärferer Denker wWar als New-
die Einschränkung des Erfahrungshorizon- Insofern ist der Anspruch, Newmans
tes auf die äußere innlichkeit nicht akzep- personalistischen SAatz als „Alternative“ Zu
tieren. Für iıh; gab ©5 noch ine andere ants transzendentalem Subjektivismus 15
Möglichkeit von „Erfahrung“” : nämlich die zubieten, ehr kühn. Man wird auch ageninnere Erfahrung des Gewissens. In ihr cah müssen, iın dem schmalen Bändchenauch die Möglichkeit einer Gotteserkennt- her andeutet, in welcher Richtung eine
n1s gegeben.
Wichtiger als dieses historische Problem 1st Sung S1'  eht, als diese selbst bieten. Zu

viele Fragen Jeiben offen. DVenn zweifellosjedo: das systematische: die Möglichkeit kann die Person ıne unbedingte Zustim-
einer personalistischen Alternative Kants MUnNn: auch Zu falschen Folgerungen un! da-transzendentalem Subjektivismus. cstellt mit ZUuU Irrtümern geben. LEine Erkenntnis-@1 Auffassungen dar, 611e An zu hilosophie muß auch 1Nne Theorie E  > Irr-vergleichen. Dabei zeig sich, ( New- tum einschließen und sich die Frage nachdurchaus kritisch gegenübersteht. Er Kriterien der Unterscheidung zwischen Irr-spricht davon, dafß die Unterscheidung ZW1- und Wahrheit ctellen. O1S' eTZz!chen einer „realen“ und „begrifflichen” Er- sich dem Vorwurf aus, die Zustimmungfassung ® Begriffen rea. and notional eben doch eiıne n der Sache her unbe-apprehension) der Sache her unhaltbar gründbare Willensentscheidung der Person
ist. Er welst den Widerspruch auf, der darin darstellt. Die Unbedingtheit der Zustimmungliegt, Newman einerseits VO!  —; „ Uun- ergäbe sich dann nicht der Unbedingtheitbekannten ingen jenseit: der Empfindung“ der Wahrheit, sondern ware  - Setzungspricht, also von einem dem 11n Un In- der Person.ellekt gegenüber transzendenten „Ding InzSI  &l”, laß er ber andererseits diesem Günter Rombald

ULRICH FERDINAND, Leben in der Einheitine Menge Aussagen acht („Einheit, Indi-
von Leben und Tod Knecht, Frank-viduum, Substanz“ usw.) Dazu kommen
furt 1973. art lam. 16.80Rückfälle ın einen geradezu nalıven erkennt-

nistheoretischen Realismus. Die kritisierten Diesem Buch könnte Inan L  e inem n
ussagen offenbaren die empiristisch-nomi- ditativen Essay gerecht werden, der einem
nalistische Herkunft der Erkenntnisphiloso- bei der Lektüre wıe von selbst kommt,
phie Newmans. Dennoch überschreitet er in schließlich einer Neubesinnung Zu Füh-

rung" und „Zustimmung" unterscheidet und 
an der Unbedingtheit der Zustimmung trotz 
der „bloßen" Konvergenz der Wahrschein­
lichkeiten auf der Folgerungsseite festhält; 
3. Daß er diese Unbedingtheit in der Person 
verwurzelt sein läßt. Die verwickelten Ge­
dankengänge Newmans werden vom Vf. 
übersichtlich dargestellt. Eine kritische Aus­
einandersetzung, wie sie neuerdings etwa 
J. Brechtken versucht (vgl. die folgende Be­
sprechung), vermißt man allerdings. - Ab­
schließend kann gesagt werden, daß jedem, 
der sich mit Newman beschäftigen möchte, 
dieser Band als Einführung zu empfehlen ist. 

BRECHTKEN JOSEF, Real-Erfahrung bei 
N ewman. Die personalistische Alternative zu 
Kants transzendentalem Subjektivismus. (72.) 
Kaffke, Bergen-Enkheim 1973. Kart. 
DM 18.60. 

Newman hat, wie E. Przywara bereits 1927 
nachwies, Kant niemals im Original gelesen, 
sondern sich mit der Lektüre eines Werkes 
von Chalybäus über Kant begnügt, das ihm 
allerdings eine durchaus richtige Darstellung 
der Theorie Kants vermitteln konnte. Brecht­
ken geht der Frage nach, warum Newman 
von Kants Theorie so enttäuscht war, daß 
er darin keine Lösung des Erkenntnispro­
blems zu finden glaubte. Darüber hinaus 
verspricht der Titel der Untersuchung in der 
Theorie Newmans eine personalistische Al­
ternative zu Kants transzendentalem Sub­
jektivismus. Auf die erste Frage findet Vf. 
eine eindeutige Antwort: Newman konnte 
die Einschränkung des Erf ahrungshorizon­
tes auf die äußere Sinnlichkeit nicht akzep­
tieren. Für ihn gab es noch eine andere 
Möglichkeit von „Erfahrung'': nämlich die 
innere Erfahrung des Gewissens. In ihr sah 
er auch die Möglichkeit einer Gotteserkennt­
nis gegeben. 
Wichtiger als dieses historische Problem ist 
jedoch das systematische: die Möglichkeit 
einer personalistischen Alternative zu Kants 
transzendentalem Subjektivismus. B. stellt 
beide Auffassungen dar, um sie dann zu 
vergleichen. Dabei zeigt sich, daß er New­
man durchaus kritisch gegenübersteht. Er 
spricht davon, daß die Unterscheidung zwi­
schen einer „realen" und „begrifflichen" Er­
fassung von Begriffen (real and notional 
apprehension) von der Sache her unhaltbar 
ist. Er weist den Widerspruch auf, der darin 
liegt, daß Newman einerseits von den „un­
bekannten Dingen jenseits der Empfindung'' 
spricht, also von einem dem Sinn und In­
tellekt gegenüber transzendenten „Ding an 
sich", daß er aber andererseits von diesem 
eine Menge Aussagen macht (,,Einheit, Indi­
viduum, Substanz" usw.). Dazu kommen 
Rückfälle in einen geradezu naiven erkennt­
nistheoretischen Realismus. Die kritisierten 
Aussagen offenbaren die empiristisch-nomi­
nalistische Herkunft der Erkenntnisphiloso­
phie Newmans. Dennoch überschreitet er in 

einem entscheidenden Punkt den Empirismus. 
Er unterscheidet sauber zwischen der Folge­
rung und der Zustimmung. Während die 
Folgerung ein bedingter Akt ist, wird die 
Zustimmung unbedingt gegeben. Erst damit 
wird die Wahrscheinlichkeit zur Wahrheit 
transzendiert. Da Gründe und Argumente 
die Zustimmung nicht erzwingen, muß die 
Unbedingtheit der Zustimmung in der Per­
son gründen, die die Wahrheit durch ihre 
Stellungnahme bezeugend manifestiert. Dar­
in liegt der „Personalismus" der Konzeption 
Newmans. B. gesteht freilich zu, daß sich 
bei Newman letzte Unklarheiten im erkennt­
nistheoretischen Problem zeigen. An man­
chen Stellen spricht Newman den Obergang 
von der bedingten Folgerung zur unbeding­
ten Zustimmung als „paradox" an. Auch 
scheinen die Implikationen der Rede vom 
Unbedingten in der Erkenntnis, durch die 
allein die Wahrheit erreicht werden kann, bei 
Newman nicht voll durch.reflektiert zu sein. 
Sonst könnte er sich nicht immer wieder auf 
die „psychologischen Tatsachen" berufen, wo 
doch die Notwendigkeit der Anerkennung 
des apriorischen Charakters des Unbeding­
ten vonnöten wäre. 
Das Verdienst der Arbeit von Brechtken 
liegt darin, daß er den Vergleich zwischen 
Newman und Kant, den zum erstenmal 
J. Artz angestellt hat (Newman-Studien VII), 
in einem entscheidenden Punkt weiterführt. 
Allerdings kann und will auch seine Arbeit 
nicht die Tatsache verschleiern, daß Kant ein 
wesentlich schärferer Denker war als New­
man. Insofern ist der Anspruch, Newmans 
personalistischen Ansatz als „Alternative" zu 
Kants transzendentalem Subjektivismus an­
zubieten, sehr kühn. Man wird auch sagen 
müssen, daß B. in dem schmalen Bändchen 
eher andeutet, in welcher Richtung er eine 
Lösung sieht, als diese selbst zu bieten. Zu 
viele Fragen bleiben offen. Denn zweifellos 
kann die Person eine unbedingte Zustim­
mung auch zu falschen Folgerungen und da­
mit zu Irrtümern geben. Eine Erkenntnis­
philosophie muß auch eine Theorie vom Irr­
tum einschließen und sich die Frage nach 
Kriterien der Unterscheidung zwischen Irr­
tum und Wahrheit stellen. Sonst setzt man 
sich dem Vorwurf aus, daß die Zustimmung 
eben doch eine von der Sache her unbe­
gründbare Willensentscheidung der Person 
darstellt. Die Unbedingtheit der Zustimmung 
ergäbe sich dann nicht aus der Unbedingtheit 
der Wahrheit, sondern wäre bloße Setzung 
der Person. 
Linz Günter Rombold 

ULRICH FERDINAND, Leben in der Einheit 
von Leben und Tod. (1S4.) Knecht, Frank­
furt a. M. 1973. Kart. 1am. DM 16.80. 
Diesem Buch könnte man nur in einem me­
ditativen Essay gerecht werden, der einem 
bei der Lektüre wie von selbst kommt, um 
schließlich zu einer Neubesinnung zu füh-

77 



E  n will treftfen gegnen), Wir cind damit schon übergegangen die
betreffen begegnen); ist ein BEN Wege der 2. Meditation „Dia-bolische und
eit geschriebenes Bu  9- un bestehen sym-bolische Einheit‘ VvVon Leben und Tod

zu helfen eben 225er eit. Formen menschlichen aseins”. Abgesehen
von den schon angeführten meditativen Wei-gehört nicht in (unverbindliche)

Gattung scenschaftlicher Monograp en, terführungen sind drei Perspektiven
gerade 21n zutiefst hilosophi- der Leben-Tod-Einheit aufgezeigt: Die

sches E  h werden. Der Bogen der Be- gnoseologische Einheit Sehen und Schauen,
trachtung 37  - von der ontologischen wobei das Schauen eute mels! x den
über die anthropologische ZUT Spra|  isch- orenen Gütern des Daseins gehört. 2, Die
hermeneutischen Sicht. Hintergrund cteht ontologische Einheit, Voraussetzung der
e1 ein „ge-mitte-tes” Menschenbild, in ontologischen Differenz ist. Das Sein cet
dem der eNns: in sSeiner en Ganzheit sich in die Weg-gabe Tod) des Seienden,
aufscheint, dessen Dimens:  jJjonen 1Ns5 Vergäng- das dadurch ZUMm Sein Leben) kommt.
B- n Ewige gleicher Weise ausgrei- Die anthropologische Einheit, die Vater-
fen. Damit wird Irichs eigentliche nten- Mutter-Kind umgreift, zugleich aber Aur In
tion klar und offenbar durch die „Wieder- der jeweiligen rmut Tod) andern
olung” der osophie jenes Menschenbild (als Leben) möglich ist. „Ein möglicherweise
bewußt machen, das dem Reichtum des sich selbst genügendes ‚JI tirbt [“ (89) In
Seins entspringend diesem allein gemäß und eser Meditation führt der Weg hinein

die Tiefe der Ontoiogie und geht damit aufgerecht werden kann. VE führt ene
Gedanken weiter, „Homo abyssus“ jenen „VWegen“, die Heidegger als „Dein n
(Einsiedeln und besonders in „Der Tode‘“ ausgesteckt hat.
Mensch als Anfang“” (Einsiedeln auf- Die Meditation P  ıe Einheit VvVon Leben
gegriffen hat. Insbesondere F dem Jetztge- und Tod im Wort der Liebe‘“ zeigt zunächst
nannten Werk wird die innerlich-wesentlich parallel den Betrachtungen über Sehen
den Menschen bestimmende dialektisch- und Schauen Reden und ren die
dynamische Polarisierung faktisch und e bens-Todes-Dialektik auf Leben das
mierend zugleich) von A AXIM und rel!  e  d'l” wel- Sprechen andern mit gleichzeitigem Ver-
tergeführt in die Polarität Von „Leben und G  e Tod) auf ein „Um-sich-selbst-Krei-Tod” Wird eSse Polarität nicht bewältigt, sen  44 und Hören auf den andern mit en!

„ein-sinnig” gelöst, ind Vermessen- gleichzeitigem Verzicht Tod) auf eın
heit oder Verzweiflung die konsequenten „Nur-auf-sich-selbst-Hören“. Die letzten
Manifestationen. CHUNgEN zeigen Trinitätsgeheimnis

Entwürfe (verstanden ım Sinne eid- des ristentums die Vollendung der der
eggers) gliedert drei Meditationen. Leben-Tod-Einheit verborgenen Liebeseinheit

I11. Meditation „Leben der Einheit von
Leben und Tod” bringt eine phänomenolo- Alles in em gibt das Buch wIie nach
gisch-deskriptive und OI - manchmal er-) Heidegger für große Denker gehört
heilte Darlegung des Erfahrungsmaterials enken, S auch die Sprache manı
Der Tod, dessen essentielle opitze im 1010- klarer sein könnte. Manchmal hat Nan den

Eindruck, als jefie iınem diese Sprache da-
N1Ur die und Annahme dieses Exi-

gischen Tod liegt, urchwaltet das Leben,
VOon. urbauen! auf den Gedanken und
Grundlegungen GSiewerths und Ge-stentials ZUIN eigentlichen ben r und spräch mit Hegel, Marx und Nietzsche wirdwerden kann. Der Tod ist  ® dann zugleich jene

nthüllte und enthüllende Chiffre, CL V«(c abermals versucht, die hilosophie den
Ende her das C‚anze durchwaltend deutet „Ernstfal der Pädagogik“ überzuführen.
und etz) 1im Frei-werden und Frei-sein für ten/St. Pölten Karl Beck
das andere den anderen) besteht. Durch die
Personalisierung des anderen wird diese
Offenheit ZUXC Liebe. „Der Tod als unein- IBELWI  ENSCHAFT AT, NT
geschränktes ‚Ende”, als restloses Aufhören
und Ganz-Hingabe wird daher dort gestor-
ben, wWwWOo eın 'eles und efreites ben sich W., Gerhard UÜO:  - Seine Bedeu-
selbst bis auf den Grund los-läßt, liebt“ tung Theologie. (58) Kaiser, Miün-
(34) Der Blick hat sich damit „punk- chen 1973 lam. D  M 6,50,
tuellen Ende“ auf die Durchwaltung von Le- Der ale Ban: enthält Reden, bei
ben und Tod verschoben, die selbst die Rede einer akademischen Gedenkfeier am
VO:  ”J „Arennung VO:  »3 Leib und Seele‘“ als ober- 1972 der theologischen Fakultät Heidel-
flächliche, das ganzheitliche Wesen des Men-
schen verfehlende Rede destruieren muß

berg den 1971 verstorbenen Lehrer des
Alten Testaments Gerhard von Rad gehal-
ten wurden.den Tod wird der Mensch zanz

troffen und die „Ansiedelung den unsterb- Wolff eröffnet 1n seiner Rede ‚Ger-
lichen Kegionen der Seele“ ist celbst wieder hard von Rad als Exeget‘ (9-20) über die
ucht VOr dem Tod. Notizen in seinem ‚Gespräch mit Gerhard

78

ren. Das Buch will treffen (= gegnen), um 
zu betreffen ( = begegnen); es ist ein gegen 
die Zeit geschriebenes Buch, um bestehen 
zu helfen in eben dieser Zeit. Methodisch 
gehört es nicht in die übliche (unverbindliche) 
Gattung wissenschaftlicher Monographien, 
um gerade dadurch ein zutiefst philosophi­
sches Buch zu werden. Der Bogen der Be­
trachtung spannt sich von der ontologischen 
über die anthropologische zur sprachkritisch­
hermeneutischen Sicht. Im Hintergrund steht 
dabei ein „ge-mitte-tes" Menschenbild, in 
dem der Mensch in seiner dualen Ganzheit 
aufscheint, dessen Dimensionen ins Vergäng­
liche und Ewige in gleicher Weise ausgrei­
fen. Damit wird Ulrichs eigentliche Inten­
tion klar und offenbar: durch die „ Wieder­
holung" der Philosophie jenes Menschenbild 
bewußt zu machen, das dem Reichtum des 
Seins entspringend diesem allein gemäß und 
gerecht werden kann. Vf. führt dabei jene 
Gedanken weiter, die er in „Homo abyssus" 
(Einsiedeln 1961) und besonders in „Der 
Mensch als Anfang" (Einsiedeln 1970) auf­
gegriffen hat. Insbesondere aus dem letztge­
nannten Werk wird die innerlich-wesentlich 
den Menschen bestimmende dialektisch­
dynamische Polarisierung (faktisch und nor­
mierend zugleich) von „arm und reich" wei­
tergeführt in die Polarität von „Leben und 
Tod". Wird diese Polarität nicht bewältigt, 
d.h. ,,ein-sinnig" gelöst, so sind Vermessen­
heit oder Verzweiflung die konsequenten 
Manifestationen. 

Seine Entwürfe (verstanden im Sinne Heid­
eggers) gliedert U. in drei Meditationen. Die 
1. Meditation „Leben in der Einheit von 
Leben und Tod" bringt eine phänomenolo­
gisch-deskriptive und er- (manchmal über-) 
hellte Darlegung des Erfahrungsmaterials. 
Der Tod, dessen essentielle Spitze im biolo­
gischen Tod liegt, durchwaltet das Leben, so 
daß nur die Auf- und Annahme dieses Exi­
stentials zum eigentlichen Leben wird und 
werden kann. Der Tod ist dann zugleich jene 
enthüllte und enthüllende Chiffre, die vom 
Ende her das Ganze durchwaltend deutet 
und letztlich im Frei-werden und Frei-sein für 
das andere ( den anderen) besteht. Durch die 
Personalisierung des anderen wird diese 
Offenheit zur Uebe. ,,Der Tod als unein­
geschränktes ,Ende', als restloses Aufhören 
und Ganz-Hingabe wird daher dort gestor­
ben, wo ein freies und befreites Leben sich 
selbst bis auf den Grund los-läßt, d. h. liebt" 
(34). Der Blick hat sich damit vom „punk­
tuellen Ende" auf die Durchwaltung von Le­
ben und Tod verschoben, die selbst die Rede 
von „Trennung von Leib und Seele" als ober­
flächliche, das ganzheitliche Wesen des Men­
schen verfehlende Rede destruieren muß. 
Durch den Tod wird der Mensch ganz ge­
troffen und die „Ansiedelung in den unsterb­
lichen Regionen der Seele" ist selbst wieder 
Flucht vor dem Tod. 

78 

Wir sind damit schon übergegangen in die 
Wege der 2. Meditation 11Dia-bolische und 
sym-bolische ,Einheit' von Leben und Tod in 
Formen menschlichen Daseins". Abgesehen 
von den schon angeführten meditativen Wei­
terführungen sind darin drei Perspektiven 
der Leben-Tod-Einheit aufgezeigt: 1. Die 
gnoseologische Einheit in Sehen und Schauen, 
wobei das Schauen heute meist zu den ver­
lorenen Gütern des Daseins gehört. 2. Die 
ontologische Einheit, die Voraussetzung der 
ontologischen Differenz ist. Das Sein setzt 
sich in die Weg-gabe (= Tod) des Seienden, 
das nur dadurch zum Sein ( = Leben) kommt. 
3. Die anthropologische Einheit, die Vater­
Mutter-I<ind umgreift, zugleich aber nur in 
der jeweiligen Armut (= Tod) zum andern 
(als Leben) möglich ist. ,,Ein möglicherweise 
sich selbst genügendes ,Ich' stirbt l" (89). In 
dieser Meditation führt der Weg hinein in 
die Tiefe der Ontologie und geht damit auf 
jenen „Wegen", die Heidegger als „Sein zum 
Tode" ausgesteckt hat. 
Die 3. Meditation „Die Einheit von Leben 
und Tod im Wort der Uebe" zeigt zunächst 
parallel zu den Betrachtungen über Sehen 
und Schauen an Reden und Hören die Le­
bens-Todes-Dialektik auf: Leben ist das 
Sprechen zum andern mit gleichzeitigem Ver­
zicht (= Tod) auf ein „Um-sich-selbst-Krei­
sen" und Hören auf den andern mit ebenfalls 
gleichzeitigem Verzicht (= Tod) auf ein 
„Nur-auf-sich-selbst-Hören". Die letzten 
Oberlegungen zeigen am Trinitätsgeheimnis 
des Christentums die Vollendung der in der 
Leben-Tod-Einheit verborgenen Uebeseinheit 
auf. 
Alles in allem gibt das Buch - wie es nach 
Heidegger für große Denker gehört - zu 
denken, wenn auch die Sprache manchmal 
klarer sein könnte. Manchmal hat man den 
Eindruck, als liefe einem diese Sprache da­
von. Aufhauend auf den Gedanken und 
Grundlegungen G. Siewerths und im Ge­
spräch mit Hegel, Marx und Nietzsche wird 
abermals versucht, die Philosophie in den 
,,Ernstfall der Pädagogik" überzuführen. 
Wien/St. Pölten Karl Beck 

BIBEL WISSENSCHAFT AT, NT 

WOLFF H. W. / RENDTORFF R. / PANNEN­
BERG W., Gerhard t1on Rad. Seine Bedeu­
tung für die Theologie. (58). Kaiser, Mün­
chen 1973. Kart. lam. DM 6.50. 

Der schmale Band enthält 3 Reden, die bei 
einer akademischen Gedenkfeier am 21. 10. 
1972 an der theologischen Fakultät Heidel­
berg für den 1971 verstorbenen Lehrer des 
Alten Testaments Gerhard von Rad gehal­
ten wurden. 
H. W. Wolff eröffnet in seiner Rede ,Ger­
hard von Rad als Exeget' (9-20) über die 
Notizen in seinem ,Gespräch mit Gerhard 


