vor dem Hohen Rat und Verleugnungs-
szene versteht Sch. als ein Doppelbild unter
dem Gesichtspunkt ,Bekenntnis hier — Ver-
leugnung dort” und geht s. E. in dieser Dar-
stellungsweise auf Mk zuriick. Die Entste-
hungsgeschichte des Berichts vom Synedrial-
verhdr erlaubt es nach Sch. nicht, ihn als
Referat eines Augenzeugen zu interpretie-
ren. Wie Sch. gut herausstellt, ist es nach
Mk nicht nur ein Messiasanspruch, der zur
Verurteilung Jesu fiihrt, sondern der An-
spruch auf die Gottessohnschaft und sein
Kommen als Richter iiber die irdischen Rich-
ter. Gegeniiber Klein und Linnemann vertei-
digt Sch. die Historizitiit der Verleugnung des
Petrus, sieht aber in der Dreizahl ein volks-
tiimliches Stilmittel.

Die hier nur mit einigen Beispielen belegte
Exegese der einzelnen Perikopen wertet Sch.
in dem zusammenfassenden 3. Teil aus:
. Theologische Grundziige in den Passions-
darstellungen” (155—169). Nach Mk ist die
Passion Jesu die Offenbarung des Sohnes
Gottes. Erst nachdem Jesus vor dem Hohen
Rat ausdriicklich die Gottessohnschaft fiir
sich beansprucht, ,kommt das Leiden in
Gang und fiihrt notwendig zum Kreuzes-
tod”. Wenn Mk das Versagen der Jiinger
so stark herausstellt, so mdchte er damit
seine Leser vor Glaubensabfall und Entmu-
tigung warnen. Mt sieht die Passion Jesu
wesentlich in ihrer Bedeutung fiir die Kirche;
zugleich betont er die herrscherliche Gestalt
des Christus, der diesen Weg geht. In seiner
Darstellung spiegelt sich nicht zuletzt die
Zeit, da sich die Kirche vom Synagogenver-
band loste. Antijiidische Aulerungen miissen
aus dieser Situation interpretiert werden,
Kennzeichnend fiir die lukanische Passion
ist, daf der leidende Christus als Vorbild
der Seinen dargestellt wird, zugleich aber
mehr als ein Vorbild ist; denn er hat erst
diesen Weg gebahnt und erschlossen.

Sch. darf wohl im groSen und ganzen mit
der Zustimmung der meisten seiner Kolle-
gen rechnen. In Einzelheiten werden aller-
dings auch weiterhin die Meinungen variie-
ren und bleibt noch manches offen. So ist
m. E. ungeklirt, wie das als Argument heran-
gezogene Fehlen einer Bezugnahme auf die
Sithnevorstellung in dem vermutlich ilteren
Passionsbericht mit dem Vorhandensein die-
ser Deutung in den iltesten Schichten ur-
kirchlicher Verkiindigung zu vereinbaren
ist (26). Ferner ist zu tiberlegen, inwieweit
als inneres Kriterium Ffiir die Authentizitit
von Lk 23, 34 (Jesu Gebet fiir die Feinde)
nicht auch Apg 7, 60 (dhnliches Gebet des
Stephanus) herangezogen werden kann. Bei
der Auslegung von Mk 16, 1—8 miifte m. E.
noch mehr die Verwandtschaft der literari-
schen Eigenart dieser Texte mit der apoka-
lyptischen Literatur (worauf m. E. erstmals
W. Trilling aufmerksam machte) beachtet
werden. SchlieBlich darf gefragt werden, ob

80

es nicht gut gewesen wire, in einer Darstel-
lung mit dem Titel ,,Die Passion Jesu nach
den drei ilteren Evangelien” auch die vor-
hergehenden Perikopen (die zwar in der Zu-
sammenfassung beriicksichtigt werden) aus-
zulegen; auch dort zeigt sich ja (und bei Mk
besonders) die Aussageabsicht der Evangeli-
sten. (S. 108, Z. 8 von oben mufl es richtig
heiBen: ,Jesus wird nicht gleich zu Beginn
mit dem Rohr geschlagen . ..”)
Wien Jacob Kremer
HOFFMANN PAUL (Hg.) Orientierung an
Jesus. Zur Theologie der Synoptiker. (FS fiir
Josef Schmid) (431.) Herder, Freiburg 1973.
Ln. DM 52.50.

Josef Schmid gilt anlidBlich der Vollendung
seines achtzigsten Lebensjahres diese Fest-
schrift. Die Vf. sind fast zu gleichen Teilen
evangelische und katholische Exegeten. Die
Beitriige beschiiftigen sich ausschlieBlich mit
Problemen der Synoptikerexegese.

Besondere Beachtung gefunden hat bereits
die Uberlegung H. Schiirmanns zur Metho-
denkritik der Riickfrage zum historischen
Jesus: ,,Wie hat Jesus seinen Tod bestanden
und verstanden?” (325—363); sie ist allge-
mein lesenswert. K. H. Schelkle versucht, Je-
sus als Lehrer und Prophet kurz zu skizzie-
ren (300—308). F. Mufiner bringt neuerlich
die ,,galildische Krise” als historisches Fak-
tum mit theologischen Konsequenzen in die
Debatte (238—253). Zum Mk-Ev untersucht
R. Schnackenburg das Verstindnis des Evan-
gelisten von ,Evangelium” (309—324), die
Frage nach der Siindenvergebung durch den
Menschensohn K. Kertelge (205—213), an-
laBlich des Gleichnisses von der selbstwach-
senden Saat versucht W. G. Kiimmel, wieder
der geschichtlichen vor der existentialen In-
terpretation zum Recht zu verhelfen (267—
285), J. Gnilka untersucht die markinische
Perikope vom Martyrium Johannes des Tdu-
fers (786—92), P. Hoffmann beschiftigt sich
ausgiebig mit Herkunft und markinischer
Rezeption der alten Uberlieferung in Mk 8,
31 (170—204), R. Pesch versucht die Sal-
bungsperikope Mk 14, 3—9 als Teil einer al-
ten Passionsgeschichte glaubhaft zu machen
(267—285). Zur Interpretation des Mt-Ev tra-
gen bei M. Hengel—H. Merkel (die Magier-
perikope religionsgeschichtlich und in der mt.
Theologie, [139—169]), A. Vogtle (neuerliche
Untermauerung seiner Ansicht, Mt 16, 17 sei
redaktionelle Bildung, [372—393]), E. Schwei-
zer (iiber die redaktionelle Komposition, Mt
21—25 [364—371]) und W. Pesch (theologische
Aussagen der Redaktion in Mt 23, [286 bis
299]). Beziiglich des Lk-Ev untersucht J. Du-
pont die Frage der individuellen Eschatologie
(auch der Apg. [37—47]), U. Wildens die Ver-
gebung fiir die Siinderin (Lk 7, 36—50, [394
bis 424], Ferd. Hahn die Worte vom Licht
(Lk 11, 33—36, [107—138]), und G. Friedrich
bemiiht sich um Spuren einer allfilligen Ent-



riidkungschristologie des Lukas (48—77). Be-
merkungen zum Gebrauch von ,Kyrios” in
den Evangelien bietet G. D. Kilpatridk (214—
219), F. Neirynck untersucht die matthiisch-
lukanischen ,minor agreements” in der Ver-
kldrungsperikope (253—266), L. Goppelt be-
leuchtet den Zusammenhang zwischen Jesus
und der ,Haustafel”-Tradition (93—106)
und N. Brox stellt schlieBlich die Nachge-
schichte von Mt 7, 7b/Lk 11, 9b dar (17—36).
W. Pesch hat ein herzliches Wort iiber den
Jubilar an den Anfang gestellt (7—12). —

Die iibrigen Beitrige sind nach der alpha-
betischen Reihe der Verfassernamen ange-
ordnet. Ein ntl Stellenregister erleichtert die
Beniitzung. In diesem Rahmen kann auf den
vielfiltigen Inhalt nicht niher eingegangen
werden. Der Band zeigt recht deutlich Trends
im Problem- und Methodenbewuftsein heu-
tiger Arbeit am NT, kann von dort her auch
dem Nicht-Fachexegeten Einsichten geben,
bietet dem Exegeten dankenswerte Einsich-
ten. Deutlich genug zeigt sich auch in dieser
Sammlung die Frage durch den Traditions-
prozeB hindurch auf den historischen Jesus
hin. Dennoch ist der EinfluB der formge-
schichtlichen ,,Weltanschauung” (das ist et-
was anderes als die indispensable Methode)
noch immer weitgehend ungebrochen.

Salzburg Wolfgang Beilner

LURKER MANFRED, Wérterbuch biblischer
Bilder und Symbole. (435.) Kosel, Miinchen
1973. Ln. DM 29.50.

Vf. legt in einem kurzen Vorwort dankens-
werter Weise seine Absicht dar: ,Das vor-
liegende Wérterbuch méchte in wissenschaft-
lich fundierter und dabei doch allgemein
verstindlicher Sprache einen Zugang zu der
Bild- und Symbolwelt des Alten und Neuen
Testaments erdffnen.” Uber ein solches Vor-
haben kann man nur erfreut sein, denn die
»Bildersprache” oder ,stark bildhafte Spra-
che der Bibel” ist zwar ein Gemeinplatz, aber
die wissenschaftliche Erforschung dieses Phi-
nomens (und sein Verhiltnis zur ebenso oft
behaupteten ,Bildlosigkeit” und der daraus
deduzierten ,Unverfiigbarkeit des Gottes
Israels”) ist bis heute nicht allzu weit ge-
diehen. Eine handliche Zusammenfassung des
bisher Erarbeiteten wire niitzlich. Ob VF£.
das leisten will, wird aber fraglich, wenn wir
im Vorwort weiter lesen: ,Bibelwissenschaft-
liche Auseinandersetzungen gehoren nicht in
den Rahmen dieses Buches und wurden be-
wuflt ausgeklammert.” Worin soll der ein-
gangs versprochene wissenschaftlich fundierte
Zugang eines Wérterbuchs biblischer Bilder
und Symbole bestehen, wenn es bibelwis-
senschaftliche Auseinandersetzungen bewufBt
ausklammert? Vf. sagt es nicht. Der Zwei-
fel an der versprochenen Wissenschaftlich-
keit verstirkt sich, wenn man weiter fest-
stellt, daB Vf. des Hebréischen offensichtlich
nicht méchtig ist. Sein Gebiet scheint die all-

6

gemeine Symbolkunde zu sein, wie sie sich
in Literaturangaben niederschligt, die nicht
selten verschiedenste Publikationen aus ver-
schiedensten Kulturrdumen umfaBit. Beson-
ders hiufig werden Arbeiten zur frithchrist-
lichen oder mittelalterlichen Ikonographie
aufgefiihrt. Dafiir ist der Bibliker oft dank-
bar. Hingegen wird es ihn befremden, da8
spezifisch biblische Arbeiten hdufig verhilt-
nisméBig schwach oder gar nicht beriicksich-
tigt sind (vgl. z.B. die Literaturangaben zu
den Stichworten Biene, Blitz, Blumen, Bun-
deslade, Edelsteine, Farben, Garten, Gold,
Hand, Harfe, Herz, Hochzeit usw.). Inner-
halb der einzelnen Artikel wird aufer den
Bibelstellen in der Regel keinerlei Literatur
zitiert.

Der einzelne Artikel beginnt jeweils mit
einer kurzen Beschreibung des behandelten
Gegenstandes oder seiner Funktion, z. B.
~Mehr oder weniger ist der Arm an allen
Tétigkeiten der Hand beteiligt, besonders
bei solchen, die eine gewisse Kraft erfor-
dern.” Hiufig werden im Rahmen dieser Be-
schreibungen schon einige dem Gegenstand
gleichsam inhérierende symbolische Aspekte
genannt, etwa so: ,Becher und Kelch sind
Gefifle, mit denen der Mensch die zum Le-
ben notwendige Fliissigkeit zu sich nimmt.
So wird das Trinkgefdf zu einem Kommu-
nikationsmittel im symbolischen Sinne: Le-
bensiibermittler, indem es das Wasser (oder
den Saft) des Lebens dem einzelnen Men-
schen ,mundgerecht’ darbietet.” In diesem
Teil stehen nicht selten Banalititen neben
Formulierungen, die Einsicht in fundamentale
Zusammenhiinge erdffnen, die durch eine
spitere formelhafte oder allegorisierende
Verwendung verschiittet wurden. An diese
allgemeine Einleitung schliefen sich in der
Regel ein paar Belege aus dem igyptischen,
mesopotamischen oder einem andern Kul-
turraum an. So etwa zu ,Bir”: ,In Grie-
chenland spielte der Bir eine gewisse Rolle
im Kult der Gottin Artemis, deren Prieste-
rinnen teilweise als Birinnen verkleidet wa-
ren”. Zu ,Eisen”: ,In den Mythen von Uga-
rit erscheint der zauberkundige Gott Kotar
als Erfinder der Eisenbearbeitung.” Oder zu
~Harfe”: ,Das bekannte dgyptische Harfner-
lied besingt die Verginglichkeit des Lebens
und die UngewiBheit iiber das, was den Men-
schen nach dem Tod erwartet.” Man fragt
sich, was diese und viele dhnliche membra
disjecta zur Erhellung des Symbolgehalts der
betreffenden Gréfle beitragen sollen, zumal
zu solchen Angaben keinerlei gezielte Lite-
raturangaben geliefert werden, die evt. wei-
terhelfen kénnten. Man hat hier das ungute
Gefiihl, eine recht willkiirliche Zitatensamm-
lung vorgesetzt zu bekommen, deren Di-
lettantismus sich gelegentlich auch durch
ziemlich fragwiirdige Behauptungen verrit,
so etwa: Die Lebensschleife (,,Henkelkreuz”)
ist nicht, wie gesagt wird, ein Attribut des

81



