riidkungschristologie des Lukas (48—77). Be-
merkungen zum Gebrauch von ,Kyrios” in
den Evangelien bietet G. D. Kilpatridk (214—
219), F. Neirynck untersucht die matthiisch-
lukanischen ,minor agreements” in der Ver-
kldrungsperikope (253—266), L. Goppelt be-
leuchtet den Zusammenhang zwischen Jesus
und der ,Haustafel”-Tradition (93—106)
und N. Brox stellt schlieBlich die Nachge-
schichte von Mt 7, 7b/Lk 11, 9b dar (17—36).
W. Pesch hat ein herzliches Wort iiber den
Jubilar an den Anfang gestellt (7—12). —

Die iibrigen Beitrige sind nach der alpha-
betischen Reihe der Verfassernamen ange-
ordnet. Ein ntl Stellenregister erleichtert die
Beniitzung. In diesem Rahmen kann auf den
vielfiltigen Inhalt nicht niher eingegangen
werden. Der Band zeigt recht deutlich Trends
im Problem- und Methodenbewuftsein heu-
tiger Arbeit am NT, kann von dort her auch
dem Nicht-Fachexegeten Einsichten geben,
bietet dem Exegeten dankenswerte Einsich-
ten. Deutlich genug zeigt sich auch in dieser
Sammlung die Frage durch den Traditions-
prozeB hindurch auf den historischen Jesus
hin. Dennoch ist der EinfluB der formge-
schichtlichen ,,Weltanschauung” (das ist et-
was anderes als die indispensable Methode)
noch immer weitgehend ungebrochen.

Salzburg Wolfgang Beilner

LURKER MANFRED, Wérterbuch biblischer
Bilder und Symbole. (435.) Kosel, Miinchen
1973. Ln. DM 29.50.

Vf. legt in einem kurzen Vorwort dankens-
werter Weise seine Absicht dar: ,Das vor-
liegende Wérterbuch méchte in wissenschaft-
lich fundierter und dabei doch allgemein
verstindlicher Sprache einen Zugang zu der
Bild- und Symbolwelt des Alten und Neuen
Testaments erdffnen.” Uber ein solches Vor-
haben kann man nur erfreut sein, denn die
»Bildersprache” oder ,stark bildhafte Spra-
che der Bibel” ist zwar ein Gemeinplatz, aber
die wissenschaftliche Erforschung dieses Phi-
nomens (und sein Verhiltnis zur ebenso oft
behaupteten ,Bildlosigkeit” und der daraus
deduzierten ,Unverfiigbarkeit des Gottes
Israels”) ist bis heute nicht allzu weit ge-
diehen. Eine handliche Zusammenfassung des
bisher Erarbeiteten wire niitzlich. Ob VF£.
das leisten will, wird aber fraglich, wenn wir
im Vorwort weiter lesen: ,Bibelwissenschaft-
liche Auseinandersetzungen gehoren nicht in
den Rahmen dieses Buches und wurden be-
wuflt ausgeklammert.” Worin soll der ein-
gangs versprochene wissenschaftlich fundierte
Zugang eines Wérterbuchs biblischer Bilder
und Symbole bestehen, wenn es bibelwis-
senschaftliche Auseinandersetzungen bewufBt
ausklammert? Vf. sagt es nicht. Der Zwei-
fel an der versprochenen Wissenschaftlich-
keit verstirkt sich, wenn man weiter fest-
stellt, daB Vf. des Hebréischen offensichtlich
nicht méchtig ist. Sein Gebiet scheint die all-

6

gemeine Symbolkunde zu sein, wie sie sich
in Literaturangaben niederschligt, die nicht
selten verschiedenste Publikationen aus ver-
schiedensten Kulturrdumen umfaBit. Beson-
ders hiufig werden Arbeiten zur frithchrist-
lichen oder mittelalterlichen Ikonographie
aufgefiihrt. Dafiir ist der Bibliker oft dank-
bar. Hingegen wird es ihn befremden, da8
spezifisch biblische Arbeiten hdufig verhilt-
nisméBig schwach oder gar nicht beriicksich-
tigt sind (vgl. z.B. die Literaturangaben zu
den Stichworten Biene, Blitz, Blumen, Bun-
deslade, Edelsteine, Farben, Garten, Gold,
Hand, Harfe, Herz, Hochzeit usw.). Inner-
halb der einzelnen Artikel wird aufer den
Bibelstellen in der Regel keinerlei Literatur
zitiert.

Der einzelne Artikel beginnt jeweils mit
einer kurzen Beschreibung des behandelten
Gegenstandes oder seiner Funktion, z. B.
~Mehr oder weniger ist der Arm an allen
Tétigkeiten der Hand beteiligt, besonders
bei solchen, die eine gewisse Kraft erfor-
dern.” Hiufig werden im Rahmen dieser Be-
schreibungen schon einige dem Gegenstand
gleichsam inhérierende symbolische Aspekte
genannt, etwa so: ,Becher und Kelch sind
Gefifle, mit denen der Mensch die zum Le-
ben notwendige Fliissigkeit zu sich nimmt.
So wird das Trinkgefdf zu einem Kommu-
nikationsmittel im symbolischen Sinne: Le-
bensiibermittler, indem es das Wasser (oder
den Saft) des Lebens dem einzelnen Men-
schen ,mundgerecht’ darbietet.” In diesem
Teil stehen nicht selten Banalititen neben
Formulierungen, die Einsicht in fundamentale
Zusammenhiinge erdffnen, die durch eine
spitere formelhafte oder allegorisierende
Verwendung verschiittet wurden. An diese
allgemeine Einleitung schliefen sich in der
Regel ein paar Belege aus dem igyptischen,
mesopotamischen oder einem andern Kul-
turraum an. So etwa zu ,Bir”: ,In Grie-
chenland spielte der Bir eine gewisse Rolle
im Kult der Gottin Artemis, deren Prieste-
rinnen teilweise als Birinnen verkleidet wa-
ren”. Zu ,Eisen”: ,In den Mythen von Uga-
rit erscheint der zauberkundige Gott Kotar
als Erfinder der Eisenbearbeitung.” Oder zu
~Harfe”: ,Das bekannte dgyptische Harfner-
lied besingt die Verginglichkeit des Lebens
und die UngewiBheit iiber das, was den Men-
schen nach dem Tod erwartet.” Man fragt
sich, was diese und viele dhnliche membra
disjecta zur Erhellung des Symbolgehalts der
betreffenden Gréfle beitragen sollen, zumal
zu solchen Angaben keinerlei gezielte Lite-
raturangaben geliefert werden, die evt. wei-
terhelfen kénnten. Man hat hier das ungute
Gefiihl, eine recht willkiirliche Zitatensamm-
lung vorgesetzt zu bekommen, deren Di-
lettantismus sich gelegentlich auch durch
ziemlich fragwiirdige Behauptungen verrit,
so etwa: Die Lebensschleife (,,Henkelkreuz”)
ist nicht, wie gesagt wird, ein Attribut des

81



dgyptischen Konigs als Konig, sondern ist
als Symbol ewigen und gottlichen Lebens
den wirklichen Géttern vorbehalten (173).

AnschlieBend an diese meist wenig erquick-
lichen Hinweise auf auBerbiblisches Material
folgt der biblische Teil. Hier wird deutlich,
was die Ausklammerung der Bibelwissen-
schaft bedeutet. Es ist der Verzicht auf jeg-
liche chronologisch-historische oder gattungs-
und traditionskritische Ordnung des Mate-
rials. Einer (deutschen oder lateinischen?)
Konkordanz folgend werden Stellen ange-
fiihrt, in denen das betreffende Stichwort
vorkommt. Die heute vorliegende Reihen-
folge der biblischen Biicher ist praktisch das
einzige Ordnungsprinzip. ,Der erste in der
Bibel erwihnte Altar wurde von Noah nach
dem Verlassen der Arche erbaut (Gn 8, 20)
.+0” (27). ,Die erste biblische Erwihnung
des Bauches ist mit der Verfluchung der
Schlange verkniipft” (38). Mose erscheint still-
schweigend als Verfasser des Pentateuch
(,moch zu Zeiten des Mose hieB dieser heilige
Ort ,Auf dem Berge, da der Herr erscheint’
(Gn 22, 2.14)” (45) und Jes 1—66 stammen
vom Propheten Jesaja — ,Schon Jesaja (14,
4—23) stimmte auf den Untergang des Ko&-
nigs von Babel ein Spottlied an” (36, vgl.
auch 32). Soweit die aus der Konkordanz
exzerpierten Belege iiberhaupt kommentiert
werden, geschieht dies meist mit Hilfe typo-
logisch-allegorischer Kategorien. Da sich eine
solche Deutung jeder Kontrolle entzieht,
sollte sie nicht als ,,wissenschaftlich fundiert”
(5) ausgegeben werden. Fiir diese Art Exe-
gese ein paar Beispiele: Unter ,,Adler” wird
Mt 24, 28 zitiert: ,Wo das Aas ist, da sam-
meln sich auch die Adler” — nach anderer
Ubersetzung: ,die Geier” (Mt 24, 28). Die
Adler sind hier ein Symbol der Gliubigen,
die sich um den getdteten, dann aber wie-
der auferstandenen Leib Christi sammeln.”
Unter Arche wird u. a. das Binsenkistchen
genannt, in dem Mose ausgesetzt wurde und
daran die Uberlegung gekniipft: ,Die Ge-
burtsumstinde Christi, sein Ausgesetztsein
in diese Welt und in der Krippe zeigen
typologische Beziehungen zur Aussetzungs-
geschichte des Mose im Nil in einem Binsen-
kiistchen” (30). Manchmal iiberrollt Vf. den
Text auf der Suche nach solchen Hinter-
griindigkeiten ganz einfach. Wo bleibt der
Zusammenhang mit dem Text, wenn Gn 2,
16 f kommentiert wird: ,Mit der durch den
Giindenfall gewonnenen Erkenntnis taucht
fiir den Menschen die Polaritit auf: Gut und
Bése, Mann und Frau, Leben und Tod. Aus
dem Baum der Einheit wird ein Baum der
Zweiheit, dessen zwei Seiten phinotypisch
als zwei Biume auftreten” (40).

Die einzelnen Abschnitte beschlieft hiufig
ein Hinweis auf die Verwendung des ent-
sprechenden Motivs in der christlichen Iko-
nographie. Uber diese Angaben zu urteilen
fiihle ich mich nicht kompetent.

82

Das Buch mag den dazu begabten Leser zu
perstnlichem Spekulieren iiber biblische Bil-
der und Symbole anregen. Das ist nieman-
dem verboten und manchen mag das er-
bauen. Dem Leser, der auf wissenschaftlich
fundierte Angaben Wert legt, kdnnen ein
paar sonst schwer auffindbare bibliogra-
phische Angaben von Nutzen sein. Das Buch
als Ganzes ist aber eher geeignet, die wis-
senschaftliche Forschung an den Bildern und
Symbolen der Bibel in MiBkredit zu bringen,
als das Verstindnis fiir sie zu férdern.

Fribourg Othmar Keel

KIRCHENGESCHICHTE

ZINNHOBLER RUDOLF, Die Passauer Bis-
tumsmatrikeln fiir das westliche Offizialat.
Bd. II: Die Archidiakonate Lorch, Mattsee
und Lambach. (342.) Verlag des Vereins fiir
Ostbairische Heimatforschung, Passau 1972.

Eine umfassende Geschichte, vor allem die so
dringend erwiinschte Geschichte der Seel-
sorge einschlieBlich jener der pastoralen Ein-
zelorganisation im ehemaligen Grofbistum
Passau, das von der niederbayerischen Isar
bis zu den ungarischen Grenzfliissen March
und Leitha, von den Héhen des Bayerischen
Waldes bis zum Dachsteinmassiv sich hin-
dehnte und verwaltungsmiBig seit etwa 1300
sich in die beiden Offizialate ob und unter
der Enns gliederte, 148t sich nur schreiben,
wenn dabei als héchst wichtige Quelle auch
die sogenannten Dibzesanmatrikeln ausge-
schopft werden konnen. Es handelt sich da-
bei um die vor allem fiir den Handgebrauch
der bischéflichen Kanzleien in Passau und
Wien, nach den einzelnen Archidiakonaten
bzw. Dekanaten zumeist nicht alphabetisch,
sondern nach Gesichtspunkten der lokalen
Geographie und der geschichtlichen Entwick-
lung angelegten Verzeichnisse der Pfarreien,
Exposituren bzw. Vikariate, Benefizien, Kir-
chen, Filial- und SchloBkirchen, Kapellen
samt den Patrozinien sowie aller Klgster der
Dibzese. Beigefiigt sind jeweils auch die
Kollatoren oder Verleihungsberechtigten (Bi-
schof, Domkapitel, Stift, Grundherrschaft,
Mutterpfarrei, Stadt- oder Marktverwaltung),
die sog. Kollationstaxen (Verleihungsgebiih-
ren) sowie nicht selten auch noch sonstige
knappe Anmerkungen. In ihren Anfingen
entstanden die Bistumsmatrikeln etwa im
13. Jh. Mehrmals iiberarbeitet, erginzt und
neugefafit wurden sie bis Ende des 18. Jh.
fortgeschrieben. Zu Beginn des 19. Jh. wur-
den sie bis zu einem gewissen Grad durch
gedruckte Dibzesanschematismen ersetzt;
wahrscheinlich 1816 erschien in Passau der
erste ,Schematismus der Geistlichkeit des
Bistums Passau”. Hinzu kamen gedruckte
statistische Beschreibungen wie jene vom
Domvikar Martin Sii8 , Tabellarische Be-
schreibung des Bisthums Passau mit einer



