AUER JOHANN, Allgemeine Sakramenten-
lehre und Das Mysterium der Eucharistie.
(Kleine Kath. Dogmatik, hg. v. Auer/Ratzin-
ger, Bd. VI) (303.) Pustet, Regensburg 1971.
Kart. DM 14.80.

AUER JOHANN/RATZINGER JOSEPH,
Kleine Kath. Dogmatik. Bd. VII: Die Sakra-
mente der Kirche. (383.) Pustet, Regensburg
1972. Kart. DM 15.80.

Die ,Kleine Katholische Dogmatik” soll 8
Binde in Taschenformat umfassen, von de-
nen bisher V—VII erschienen sind. Die Au-
toren wollen ein kurzgefaBtes Lehrbuch fiir
Theologiestudenten herausgeben, das fiir das
Studium, aber auch fiir die religitse Besin-
nung eine Hilfe sein soll. Die beiden bekann-
ten Theologen biirgen mit ihrem Namen da-
fiir, daB auch Priester und Seelsorger, die
schon im Dienst stehen und sich gelegent-
lich einmal iiber einen Traktat im Zusam-
menhang orientieren, aber ein umfangreiches
Sammelwerk wie etwa ,Mysterium Salutis”
nicht einsehen wollen oder nicht kénnen,
hier eine kurz zusammengefaBte, aber doch
gut fundierte Systematik vorfinden.

Der Vorzug dieses Werkes liegt darin, da
die wesentliche biblische Grundlegung der
Lehre geboten wird, nicht in alter Form blo8
ndicta probantia”, dann ihre geschichtliche
Entfaltung und ihre Transparenz auf eine
Ganzheit hin. Neben diesen Vorziigen, die
das ganzen Werk kennzeichnen werden und
bei den vorliegenden Binden schon festzu-
stellen sind, gilt fiir die Sakramentenlehre
das Charakteristikum, daf auch die mitbe-
troffenen theologischen Disziplinen beriick-
sichtigt werden: die Liturgiewissenschaft, die
Pastoraltheologie und das Kirchenrecht. Au-
flerdem wird das spezifische Erscheinungs-
bild der einzelnen Sakramente so herausge-
hoben, daB die Eigenart jedes Sakramentes
stirker herausgearbeitet und seine besondere
Bedeutung fiir das Leben der einzelnen Chri-
sten sowie fiir die ganze Kirche besser ge-
sehen werden kann. Gerade der ekklesiale
Bezug kommt, gegeniiber einer alten indi-
vidualistischen Heilsbedeutung, klar zum
Vorschein. Wer sich daher fiir Theologie in-
teressiert — und das miite man heute, wo
soviel im Wandel ist, von jedem Priester
sagen kénnen — wird nach der Lektiire von
Einzelproblemen, wie sie in theologischen
Zeitschriften und den zahlreichen Monogra-
phien geboten werden, immer wieder auf
Gesamtdarstellungen zuriickgreifen miissen,
damit er das Ganze nicht aus dem Auge ver-
liert. Gerade auch die Sakramentenlehre bie-
tet hier viele Beispiele, denken wir an die
vielen Fragen, die im Zusammenhang mit der
Ganzheit der Eudharistie als Opfer, Mahl
und Kult, mit dem Bufisakrament in seinem
Wandel und auch mit dem Priestertum und
der Ehe gestellt werden. Die vorliegenden
2 Binde zeigen, daB die geplante Dogmatik

92

dazu eine gute Hilfe sein kann. Die Darstel-
lung ist einerseits an die Tradition riickge-
bunden, was man heute oft vermissen mu8,
dabei aber in der Diktion weithin durchaus
modern und verstindlich. Auch die den ein-
zelnen Abschnitten vorangestellte Bibliogra-
phie wird vielen eine Hilfe sein kénnen.

Es wird aber heute kaum eine Glaubenslehre
geben, die keine Wiinsche offen l#Bt. Bei
diesen 2 Binden kann man anmerken, daB
die stark an der Scholastik orientierte Dik-
tion, die wohl zur Darstellung der Dogmen-
geschichte nicht zu umgehen ist, fiir die pa-
storale Verwertung hinderlich ist. Es finden
sich zwar iiberall Ausblide in die moderne
Problematik, es werden die AnstéBe des
II. Vatikanums gut eingebaut, aber manches
wiinschte man sich weiter entfaltet. Was
kann z.B. ein Religionsprofessor mit einer
nmoralischen, physischen und intentionalen
Wirkweise” der Sakramente anfangen? Er
mufl seinen Zuhdrern zeigen, daf die Sakra-
mente iiber das Wort hinaus, das dabei ge-
sprochen wird, durch das Zeichen eine beson-
dere Wirksamkeit haben, und da das Sa-
krament einen starken Bezug zur Leiblich-
keit des Menschen hat. Ahnlich geht es einem
bei der Darstellung des Geheimnisses der
Eucharistie. Der Autor selbst gesteht: ,Fiir
den modernen, naturwissenschaftlich denken-
den Menschen ist der hier vorgefiihrte meta-
physische Substanzbegriff’ — also Wandlung
scholastisch erkldrt mit den Begriffen Sub-
stanz und Akzidenz — ,eine okkulte Quali-
tit” (190). Dem wird jeder beistimmen miis-
sen, der von der Praxis herkommt. Hilfen
kénnen nur bieten die modernen Erkldrungs-
versuche, die Wandlung mehr im Sinne von
,Transfinalisation” zu deuten versuchen
(v. Schillebeedkxs in seiner Eucharistielehre).
Ratzinger hat in Vorlesungsskripten, die mir
vorliegen, auch sehr brauchbare Ansitze
dazu gemacht. Man mdchte nur wiinschen,
daB ihnen auch in diesem Werk mehr Raum
gegeben wire, auch wenn sie einmal das Ge-
heimnis nicht so exakt treffen (Welche For-
mulierung kann dies iibrigens?). MuB8 nicht
doch ein Versuch gemacht werden, den Ab-
stand der Theologensprache von der gingi-
gen Sprache, der heute soviel beklagt wird,
zu verringern? Ein Theologe muf3 ohnehin,
wie Rahner im Zusammenhang mit der Chri-
stologie einmal feststellte, alle Dogmatisie-
rungen im Hinterkopf haben. Das sind aber
nur Wiinsche, die dem Gesamtwerk keinen
Eintrag tun wollen, das uns auf jeden Fall
empfehlenswert erscheint.

Linz Silvester Birngruber
OKUMENE
FEINER JOHANNES/VISCHER LUKAS

(Hg.), Neues Glaubensbuch. Der gemeinsame
christliche Glaube. (686.), Herder, Freiburg/
Theologischer V., Ziirich 1973. Ln. DM 27.—,
sfr. 34.60, S 207.90.



Auf den vor Jahren eifrig verkiindeten dku-
menischen Friihling ist schon lingst Reif ge-
fallen. Die Reaktionen auf die Erklirung
Mysterium ecclesiae” der romischen Glau-
benskongregation seitens des Weltkirchen-
rates haben die Abkiihlung zwischen Rom
und Genf erst jiingst wieder deutlich ins
Bewuftsein gerufen. Aber die Ukumene ist
nicht tot! Sie beschrénkt sich auch keines-
wegs auf praktisches Zusammengehen, son-
dern zeitigt auch auf dem Gebiet der Lehre
Friichte. Ein uniibersehbarer Beweis ist das
hier anzuzeigende Gemeinschaftswerk katho-
lischer und evangelischer Theologen, das bin-
nen kiirzester Zeit ein lebhaftes Echo gefun-
den hat (sechs Auflagen in vier Monaten).
Ungeachtet aller weiter bestehenden Diffe-
renzen ist ein Mafl des Lehrkonsensus er-
reicht, das die Feststellung erlaubt, ,da die
Aussagen, die gemeinsam gemacht werden
konnen, quantitativ und qualitativ gewich-
tiger sind als die uniiberwundenen Gegen-
sitze” (14). Als vor knapp anderthalb Jh.
J. A. Mohler skumenische Theologie betrieb,
da glaubte er, die kontroversen Punkte be-
sonders scharf herausarbeiten zu miissen: Er
wollte zur ,, wahren Kenntnis des Zwiespalts”
verhelfen, ,insofern durch diese die Einsicht
gewonnen werden kann, daB derselbe aus
dem ernstesten Bestreben beider Teile her-
vorgegangen sei, die Wahrheit, das reine und
ungetriibte Christentum festzuhalten” (Vor-
rede zur ,Symbolik” von 1832). Die inten-
sive Reflexion hat seitdem gezeigt, daf aus
jenem Bestreben aller Konfessionen sich eine
wesentlich gréBere Gemeinsamkeit im Glau-
bensverstindnis hat durchhalten kénnen, als
sie damals zu ahnen war. Das ,Neue Glau-
bensbuch” verhilft hier zu einer begliicken-
den Erkenntnis.

Die Feststellung dieser Gemeinschaft wurde
dadurch erreicht, daf die Grundmanuskripte
der einzelnen Kapitel von einem Theo-
logen der jeweils anderen Konfession dar-
auf iiberpriift wurden, ob sie den Anfor-
derungen und Lehrkriterien standhalten
konnen, die dortselbst vertreten werden. Auf
diese Weise wird in 4 Hauptteilen ,der ge-
meinsame christliche Glaube” dargestellt. Ein
5. Teil diskutiert die ,offenen Fragen zwi-
schen den Kirchen”, die in 6 Themenkreisen
behandelt werden (Schrift und Tradition,
Gnade und Werke, Sakramente, Ehefragen,
Mariologie und ekklesiologische Kontrovers-
probleme). Ausgehend von der geschichtlich
orientierten Fragestellung des heutigen Men-
schen wird zuerst das Gottesproblem eror-
tert. Daran schlieBt sich die Christologie als
Aussage iiber die Gestaltwerdung Gottes in
Jesus. Es folgt die Anthropologie, die sich
im 4. Teil fortsetzt in eine christliche Kosmo-
logie, in deren Rahmen auch die moraltheo-
logischen Fragen behandelt werden. Das Buch
schliet mit einer sehr anregenden Betrach-
tung iiber die Bedeutung der Konfessionen,

wie sie sich gegenwirtig darstellt. Vorsich-
tig wird gefragt, ob die Entwicklung nicht
darauf hinauslaufe, daf ihnen in Zukunft
die gleiche Bedeutung zukommen werde, wie
sie einst die theologischen Schulen hatten.

Eine Arbeit, an der drei Dutzend Autoren
mitgewirkt haben und die sich die unendlich
schwierige Aufgabe gestellt hat, auf be-
schranktem Raum die Ergebnisse der heuti-
gen Glaubenswissenschaft darzustellen, muf3
fast notwendig unter sachlichen und systema-
tischen Mingeln leiden. Es ist der Schrift-
leitung von R. van Wezemael und O.H. Pesch
zu danken, daB sie sich in erstaunlich engen
Grenzen halten. Kritisch muf8 aber vor allem
angemerkt werden, daB sich ,der gemein-
same christliche Glaube”, von dem der Un-
tertitel spricht, praktisch fast ausschlieflich
auf die romisch-katholischen und evangeli-
schen Positionen bezieht. Kein orthodoxer
Theologe hat mitgearbeitet; auf die ostkirch-
liche Theologie wird nur spirlich verwie-
sen. Das mag im Hinblik auf den Leser-
kreis verstidndlich erscheinen, um der ganzen
Ukumene willen mu8 eine solche Einseitig-
keit mit Bedauern registriert werden. Uber-
raschend ist, welch geringer Raum der Es-
chatologie gewidmet ist (526—544), bedenkt
man die Relevanz, die diese Disziplin gerade
in der zeitgendssischen Theologie gewonnen
hat. Fast nichts wird iiber die individuellen
Eschata gesagt, obschon gerade hier ein kli-
rendes Wort den Lesern hilfreich gewesen
wire.

Ungeachtet solcher Einwendungen muf das
»Neue Glaubensbuch’ als eines der bedeu-
tendsten theologischen Werke der letzten
Jahre bezeichnet werden. Es gelingt ihm, in
fliissiger und gleichzeitig dichter Darstellung
die christliche Lehre darzustellen. Das ist
nicht zuletzt ein Verdienst der stilistischen
Endreaktion, der O. H. Pesch das Buch unter-
zogen hat. Dadurch wurde eine weithin ein-
heitliche Diktion erreicht, die der Lektiire
zugute kommt. Einzelne Kapitel sind Kabi-
nettstiike theologischer Schriftstellerei (z.B.
die Erdrterung des Dogmas von Chalkedon
durch A. Grillmeier, 245—276, oder die Dar-
stellung der Amterfrage, die W. Trilling
gibt, 334—360). Komplizierte Sachverhalte
werden sorgsam und ausgewogen expliziert
(vgl. 101—114, ,Die Heilige Schrift”). Wer
wissen will, wie man den dhristlichen Glau-
ben in ebenso sach- wie zeitgerechter Sprache
verkiinden kann, der sollte zu diesem Werk
greifen. Der Prediger etwa, der iiber die
Lehre von der Dreifaltigkeit sprechen soll,
wird in dem meisterlichen Essay F. Hahns
(242—245) reiche Anregung finden. Die Au-
toren beschrinken sich nicht auf die Wieder-
gabe der klassischen Lehren, sondern greifen
beherzt die modernen Probleme auf, auch
dann, wenn sie als heile Eisen gelten (vgl.
Sexualitit und Ehe, 498—509); die Schwie-
rigkeiten werden weder verschwiegen noch

93



billig harmonisiert, sondern ehrlich darge-
legt (vgl. die Erdrterung der Kriegsfrage
519 ff).

An dieser Stelle sollten nur Beispiele ge-
nannt werden, die dazu verlocken mddchten,
das ganze ,Glaubensbuch” durchzuarbeiten.
Wer dies tut, wird sehr bald merken, da
ihm damit ein Arbeitsinstrument in die Hand
gegeben ist, auf das er bei den tiglichen
pastoralen Bemiihungen nicht mehr verzich-
ten wollen wird. Dariiber hinaus wird es
ithm auch persénlich reichen Stoff zum Nach-
denken, zur spirituellen Durchdringung des
Glaubens bieten. Das ist vielleicht das
Fruchtbarste an diesem Werk: Es ist in kei-
ner Bezichung ein geschlossenes Budh, son-
dern eine Arbeit, die neue Horizonte 6ffnet.
Es ist nicht Beschreibung von Gemeinsamem
und Trennendem, sondern Motor, der die
Kirchen auf dem Weg zu Gott und somit
iuch zueinander ein wenig weiterbringen
ann,

Bochum

HARING HERMANN, Kirche und Kerygma.
Das Kirchenbild in der Bultmannschule
(Okumenische Forschungen, hg. v. H. Kiing/
J. Moltmann unter Mitarbeit v. E. Jiingel/W.
Kasper, 1. Ekklesiologische Abteilung, Bd. VI)
(432.) Herder, Freiburg 1972. Ln, DM 68.—.

Vf. will in dieser umfinglichen (fiir den
Druck um den groften Teil der weiterfiih-
renden Anmerkungen gekiirzten) Arbeit die
ekklesiologische Konzeption von R. Bult-
mann und sechs seiner unmittelbaren Schii-
ler (H. Braun, E. Fuchs, G. Ebeling, G. Born-
kamm, E. Kisemann, H. Conzelmann) dar-
stellen und die Kritik dieser Theologen (vor
allem) aneinander auch der katholischen
Theologie fruchtbar machen. Vf. ist beizu-
pflichten, wenn er gerade in der Ekklesiolo-
gie die Konkretisierung der theologischen
Fragen insgesamt zu sehen meint: ,,...die
Ekklesiologie vernachldssigt nicht ungestraft,
wer die ekklesiogenen Gefahren christlicher
Theologie meiden will” (5).

In der Einleitung (11—23) wird versucht, die
nach dem V. noch immer bestehende Aktua-
litdit der bultmannschen Ansitze, die Art,
inwiefern in ihnen Ekklesiologie zur Sprache
komme, und die Auswirkung Bultmanns auf
die Theologie der hier dargestellten anderen
Theologen anzuténen. Zuerst wird die Ekkle-
siologie jedes der sieben genannten in einem
bis drei Kapiteln dargestellt. Dann folgt je-
weils eine Stellungnahme des Vf. (,,Zur Be-
urteilung”: Bultmann; ,Anfrage und Kritik”:
Braun; ,Anfragen und Kritik”: Fuchs; ,,An-
fragen”: Ebeling; ,,(Zur) Wiirdigung”: Born-
kamm, Kisemann, Conzelmann). Im hier
moglichen Rahmen kann man ohne unzu-
ldssige Verkiirzungen weder die geschilder-
ten Positionen noch die wiirdigenden Stel-
lungnahmen darstellen. Das gilt auch fiir die
Folgerungen (387—409). Es scheint VEf. nicht

Wolfgang Beinert

94

gelungen zu sein — vielleicht ist es der Sache
nach jedenfalls heute (noch) unméglich —,
den konkreten Beitrag der Bultmannschule
fiir das okumenische Gesprach verdichtet zu
formulieren. Am echesten die konsequente
Herausstellung der absoluten Kerygmabezo-
genheit der Kirche. Dann bleibt also der Im-
perativ, die Autoren selbst zu lesen, um von
ihnen zu lernen. Freilich hilft dabei Hiring
gerade dort, wo er Fragen an die dargestell-
ten Positionen richtet (m.E. besonders im
gelegentlichen Aufzeigen der AusschlieBlich-
keitsanspriiche, wie sie gerade in der Bult-
mannschule in gut protestantischer Konse-
quenz zum Ausdruck kommen).

Die Darstellung der Positionen scheint mir
gewissenhaft, die weitgehende Rezeption sich
aufdringender Vorbehalte nicht zu entbeh-
ren. Das nicht zu umfangreiche Literatur-
verzeichnis hilft weiter. Sehr zu bedauern
ist, daB die Ekklesiologie H. Schliers nicht
einbezogen wurde. Der Darstellung des Bult-
mannschen Ansatzes fehlt somit eine wesent-
liche Konsequenz.

Salzburg

HEILER FRIEDRICH, Der Katholizismus.
Seine Idee und seine Erscheinung. (Nach-
druck der Ausgabe von 1923) (XXXVIII u.
704.) Reinhardt, Miinchen 1970, Ln. DM 48.—

Adolf von Harnadk hat dieses Werk bei sei-
nem Erscheinen als das beste Buch bezeich-
net, das wir iiber den romischen Katholi-
zismus in der Totalitit seiner Erscheinung
und seines Lebens besitzen, aber doch an-
gemerkt, daB weder die Christlichkeit noch
die Originalitit des Katholizismus hier zu
ihrem vollen Recht kommen. ,Meines Er-
achtens”, schreibt Harnadk, ,muff von An-
fang an und durchwegs der Gegensatz von
iibernatiirlich und natiirlich und in diesem
Zusammenhang sofort die Kirche in den Mit-
telpunkt geriickt werden. Daf8 der Zielpunkt
der dhristlichen Offenbarung die Kirche als
Corpus Christi ist, und da8 in ihr eine Wirk-
lichkeit gegeben ist, die gottlich und mensch-
lich, himmlisch und irdisch zugleich ist,
Zwedk und Mittel, Anstalt und Gemeinschaft
— das ist die originale grundlegende und
alles umfassende Konzeption des abendlin-
dischen Katholizismus, durch die er sich von
allen Religionen und von allen anderen
christlichen Konfessionen  unterscheidet”
(DLZ 1924, 18—20). Selbst katholische Re-
zensenten sahen damals Heilers Verhiltnis
zum Katholizismus positiv und wiirdigten
sein Bemiihen, objektiv und gerecht zu sein,
empfahlen das Buch als der religiésen Ver-
stindigung dienlich, wenn sie auch die Ka-
tholizitit, die Heiler ersehnte, eine ideolo-
gische Utopie nannten (J. P. Steffes, ThRv
1923, 321—24). Gerithmt wird der Reichtum
der Gedanken, das tiefe religiose Gefiihl und
der sympathische Ton in diesem Buch
(R. Kremer, RHE 1923, 384—86). Vermifit

Wolfgang Beilner



