RAPHAEL SCHULTE

Friede mit Gott
Zur Aufgabe der Friedensforschung in dogmatischer Sicht*.

»Ehre sei Gott in der Hohe, und auf Erden Friede den Menschen seines Wohlgefallens”
(Lk 2, 14), so lautet der Lobgesang der Engel bei der Geburt des Messias, der als
Friedensfiirst prophetisch vorhergesagt wurde, der dann aber, als er zu seinem Dienst
angetreten war, von sich und seiner Aufgabe sagte: ,Glaubet nicht, ich sei gekommen,
Frieden auf die Erde zu bringen. Ich bin nicht gekommen, Frieden auf die Erde zu
bringen, sondern das Schwert” (Mt 10, 34). Und trotzdem meint der Vélkerapostel von
diesem selben Jesus Christus behaupten zu diirfen, er sei der Friedensstifter (Eph 2,
15 u. 8.), ja er selbst sei unser Friede (Eph 2, 14); was den Apostel dann aber auch
wieder nicht hindert, im selben Brief darauf hinzuweisen, daf8 wir eben nicht zur Ruhe
berufen sind in dieser Welt, sondern zu einem Kampf, weswegen die Waffenriistung
Gottes anzulegen sei (Eph 6, 10—18). Christ-Sein bedeutet nach ihm zweifellos, wie
schon bei Jesus, einen Kampf zu bestehen haben, und das ist nicht etwa nur bildlich
oder in einem iibertragenen Sinn gemeint.

Auch wenn man an den inneren Seelenfrieden denken méchte, 148t einen die Antinomie
so mancher Sitze Jesu nicht zur Ruhe kommen. Wenn er etwa dazu einlidt, als
Miihseliger und Beladener zu ihm zu kommen, um Frieden und Ruhe fiir die Seele zu
finden (Mt 11, 28 ff), und dann doch gerade nur solche in seine Jiingerschar aufzuneh-
men bereit ist, die nicht nur Vater und Mutter und Frau und Kind um seinetwillen zu
hassen wissen, sondern sogar die eigene Seele (vgl. Lk 14, 26), wobei solcher Haf3
schwerlich einen Frieden in der eigenen Persontiefe herauffiihren kann. Es kénnte kaum
prignanter hervortreten als in diesen wenigen Schrifttexten, ein wie vieldeutiges
Begriffsfeld wir betreten, wenn wir christlich vom Frieden sprechen sollen — wobei
diese angefiihrten Texte ja noch gar nicht einmal den ganzen Friedenskomplex
umfassen.

So stehen wir vor der Frage, was denn seitens des Vertreters der dogmatischen oder besser
systematischen Theologie zur Friedensfrage heute, zumal innerhalb einer vom Institut fiir
Friedensforschung angesetzten Ringvorlesung sinnvollerweise iiberhaupt dargeboten werden
kénnte. Wir stehen, so scheint es jedenfalls zunichst, vor der Entscheidung, in unseren
folgenden Uberlegungen entweder mehr wissenschaftlich-abstrakt, d. h. unberiihrt von heute
dringenden Fragen zum Frieden das herauszustellen, was die systematische Theologie iiber
den Frieden mit Gott vorzubringen hat, oder aber diese unsere Uberlegungen gerade aus
der heutigen Situation heraus zu entwickeln und dann in diese Situation, woméglich klirend,
hineinzusprechen. Auf den ersten Blik scheint diese Entscheidung anzustehen, und da
diirfte es dann keine Frage sein, welcher Art Uberlegung wir uns zuzuwenden hitten.
Freilich, bei niherem Zusehen und hinreichend redlichem denkerischen Bemiihen erweist
sich jene Gegeniiberstellung der Ansatzmdglichkeiten als recht problematisch. Es diirfte
namlich immer deutlicher sichtbar werden, da} wir in unserem Thema eigentlich ein Muster-
beispiel dafiir vor Augen haben, welchen konkreten Aufgaben und unvermuteten Schwierig-
keiten sich die Theologie heute gegeniibergestellt sieht, solange sie sich bewuft ist, den
Glauben je heute erschlieBen zu miissen. Damit wir uns also jetzt nicht einfach in vielleicht
logisch und auch theo-logisch wohldurchdachten, doch eher zeitlosen Formeln bewegen,
vielmehr das zu besprechen uns miihen, was gerade heute seitens der systematischen
Theologie vorgebracht werden zu miissen erscheint, wird es gut sein, sich der inneren theo-
Lo%iidnen Problematik des Friedensthemas bewufit zu werden, sofern es heute die Menschen
edrangt.

1 Es handelt sich hier um eine innerhalb der Ringvorlesung des Sommersemesters 1972 zur
Friedensforschung, veranstaltet vom Institut fiir Friedensforschung an der Kath.-theol.
Fakultit der Universitit Wien, gehaltene Vorlesung. An dieser Ringvorlesung beteiligten
sich die verschiedenen theologischen Disziplinen. Der entsprechende Vorlesungscharakter
wurde den Ausfiithrungen verstindlicherweise belassen.

132



Wir suchen zuerst einen Zugang in diese theologische Problematik. Wir werden uns
dabei zu fragen haben, was denn eigentlich heute mit Frieden gemeint sei, und was
dann, in solcher iiblichen Begrifflichkeit, Friede mit Gott bedeuten kénne. Denn wir
wollen ja nicht an dem Menschen heute vorbeireden, uns vielmehr verstindlich machen,
besser: das Evangelium, dem wir verpflichtet sind. Daher haben wir genau auf die
heutige Begrifflichkeit zu achten, wenigstens in einem ersten Gang unseres Nachden-
kens. Das gilt umso mehr, als ja die Friedensproblematik gar nicht nur innerhalb der
Theologie oder auch nur des Christentums verhandelt wird, sondern lingst eine allge-
mein-menschliche Frage geworden ist.

I

Ohne nun in eine genauere phinomenologische und begriffliche Analyse einzutreten, sei
an Hand einiger markanter Beispiele sichtbar gemacht, um welche innere Schwierigkeit
es sich heute bei der theologischen Frage nach dem Frieden handelt.

In einem theologischen Aufsatz iiber die heute besonders wichtigen Friedensbemiihungen
kénnen wir lesen: ,Die Enzyklika ,Pacem in terris’ Johannes’ XXIII. und die Enzyklika
,Populorum progressio’ Pauls VI. haben nicht nur in der katholischen Kirche, sondern in der
ganzen Welt ein ungewdhnliches Echo gefunden. Die Tragweite beider Enzykliken wurde
schon frither einmal biindig in dem Satz zusammengefagit: Friede hat in unserer Zeit eine
besondere Bedeutung gewonnen; er bedeutet Entwidklung. Obwohl Entwidlung anfangs ein
Unruhefaktor sein kann, wird durch diesen Hinweis aber doch einigermaflen verhindert, daf8
Friede nur als riihrselige Parole angesehen wird oder als der passiv erwartete Zustand, der
auf einen Krieg folgt. DaBl kein Krieg ist, ist nur ein durch Negation bestimmter Gesichts-
punkt des Friedens. Friede ist auch mehr als der von der biblischen Botschaft der Kirche
beschworene Friede; er ist die Frucht einer ganz speziellen technischen Anstrengung. Er ist
zu einer autonomen Grife geworden, die bewufBit aufgebaut werden muffi und die noch
lingst nicht erreicht ist, wenn das alte christliche Gebet um Befreiung von Pest, Hungersnot
und Krieg erhért ist. Friede erfordert eine Koordination aller Bemiihungen auf dem Gebiet
der Wirtschaft und Soziologie, der Psychologie, Geschichtswissenschaft und Humanisierung,
die man in dem Wort ,Entwidklung’ zusammenfassen kann. Fiir den Westen bedeutet das
vornehmlich die Entwicklung einer iibernationalen Mentalitit und den wirksamen Ausbau
der ,peace-research’ . . . (Anderes bedeutet es fiir die sog. Dritte Welt, wieder anderes fiir
Siidamerika ...) Eines (aber) haben diese Entwicdklungsformen gemeinsam: eine als selbst-
verstindlich angesehene Lage muf8 durch Neues ersetzt werden. Die Ablésung des Alten durch
ein Neues ist nicht das Werk eines Tages. Aber die Ablésung ist dringend notwendig. Sie ist
so notwendig, daff man in Siidamerika denkt, nur eine Revolution kénne einen solchen Frieden
bringen. Man sieht also einen ursichlichen Zusammenhang zwischen Revolution und Frie-
den. Unter Frieden versteht man die maximale Realisierung der Menschenrechte, die so
gewaltlos wie moglich verwirklicht werden, aber — wenn es sein muf — auch mit Gewalt
erzwungen werden miissen’?, Soweit das Zitat aus einem Aufsatz, der durchaus theologisch
zu argumentieren beabsichtigt. Wir wollen vor allem auf die verwendeten Begriffsbestim-
mungen schauen und sie im Gediéchtnis behalten, da wir auf sie noch zuriidkkommen
miissen.

Die hier zugrundeliegenden Auffassungen iiber das, was Friede sei, scheinen von der
Enzyklika ,Pacem in terris’, die ja die Friedensenzyklika neuesten Datums genannt
wird, bestitigt zu werden. Sie nennt ja den Frieden das, ,,was die Menschen aller Zeiten
aufs sehnlichste anstreben”3, Eine genauere Lektiire 148t freilich erkennen, da8 in ihr
der Begriff , Friede” in einem ganz eigentiimlichen, fiir unsere Zeit allerdings sehr
charakteristischen Sinn angesetzt wird, Es ist nimlich mit allem Nachdrud und in allen
Variationen faktisch von der iustitia, von der Gerechtigkeit die Rede, so da wir nicht
fehlgehen, den in der Enzyklika angesprochenen Frieden mit ihren eigenen Worten zu
definieren als die moralische Ordnung in allen menschlichen Bereichen, soweit sie
optimal der in der Natur der Menschen gelegenen Gerechtigkeit entspricht. Freilich
sollte bei der Beurteilung dieser Enzyklika nicht iibersehen werden, daf sie sich bewuflt
nicht nur an die Christen wendet, sondern iiberhaupt an, wie sie sagt, alle Menschen

2 Friede durch Revolution”: Concilium 4. Jahrg. (1968) 388 f.
3 ,Pacem in terris’ (1963) 1.

133



guten Willens. So entspringen auch alle ihre Argumentationen — man méchte sagen
folgerichtig und zu Recht — der Besinnung nur auf die Natur des Menschen und der
menschlichen, mannigfaltig gearteten und gegliederten Gemeinschaft.

Wohl wegen des allgemein-menschlichen Adressaten fehlt eine christlich-theologische
Argumentation, so etwa ein ausdriicklich durchgefiihrter Hinweis auf Jesus Christus,
zumal auf sein Erlésungswerk im Kreuzesopfer, das ja nach Paulus doch das Ereignis
des Friedenstiftens gewesen ist. Das Wort Friede kommt zudem, Anfang und Ende der
Enzyklika einmal ausgenommen, iiberhaupt nur dort vor, wo der Krieg unter den
Vélkern oder Nationen als schlielich einmal zu iiberwinden besprochen wird. Somit
bringt auch diese Friedensenzyklika — wohlgemerkt: aus dem angefiihrten Grunde
und von daher berechtigt — ein Verstindnis des Friedens ans Licht, der als Ordnungs-
charakter wesentlich den zwischenmenschlichen Bereich des Sozialen wie auch des staat-
lichen Zusammenlebens zu bestimmen hat und aus der in der Natur des Menschen
gelegenen Gerechtigkeit abgeleitet wird. Friede ist dabei auch verstanden als von den
Menschen guten Willens bei entsprechend liebevollem und engagiertem Bemiihen Her-
aufzufiihrendes und auch von ihnen her Herauffiihrbares. Es diirfte klar sein bzw. im
folgenden klar werden, daR diese Art Bestimmung dessen, was Frieden eigentlich
christlich meint, nicht hinreichend sein kann, falls mit dem soeben Angedeuteten schon
alles ausgesprochen sein sollte; jedenfalls wire dann némlich nicht mehr einsichtig, was
dann etwa Friede mit Gott noch meinen konnte. Und das ist ja Thema unserer Uber-

legung.

Dafl nun theologisch zum Friedensproblem entschieden mehr zu sagen ist, da88 er eben
nicht nur im Horizont menschlichen Daseins allein liegt, braucht an sich nicht erst
bewiesen zu werden.

Werfen wir dazu einen Blik auf einige Siitze, die K. Rahner in seinem Aufsatz ,Der Friede
Gottes und der Friede der Welt” vor einigen Jahren schrieb. Da heifit es u. a.: ,Wenn wir
theologisch vom Frieden sprechen, dann miissen wir sprechen vom Frieden mit Gott, vom
Frieden mit sich, vom Frieden in den zwischenmenschlichen Beziehungen und innerhalb
dieser Beziechungen vom Frieden zwischen den Generationen, den Klassen, den Lebensaltern,
den Geschlechtern... Und wir miiten schlieSlich etwas von jenem politischen Frieden
theologisch bedenken, der die heutige Situation einer absolut zusammenwachsenden einen
Weltgeschichte meint. Die Frage, wie sich diese verschiedenen Arten des Friedens...
zueinander verhalten, ist selbstverstindlich nochmals eine eigene Frage fiir den Theologen,
denn er hat offenbar den Eindrudk, auch nach der Lehre der Schrift, daf diese verschiedenen
Friedensrealisierungen untereinander eine innere Beziehung und Einheit haben und im
Grunde genommen eines das andere fordert. Nur der Mensch, der irgendwie von innerer
Befriedung weif und der — so sagen wir Christen — im letzten im Frieden mit Gott lebt,
kann eigentlich jene Haltung radikal haben, die auch dem Frieden unter den Menschen
dienen kann'4,

Was nun freilich auch hier auffillt — wobei wir bedenken wollen, da es uns jetzt nicht um
eine Kritik der aufgefiilhrten Autoren geht, sondern darum, daf an Hand bezeichnender
Aussagen das heutige Verstindnis, auch das heutige theologische Verstiindnis dessen aufge-
deckt werden soll, was eigentlich mit Frieden heute gemeint ist —, was also immer wieder
auffillt, ist dieses: In heutiger Friedensdiskussion wird eigentlich nur nebenbei vom Frieden
des Menschen zu Gott gesprochen, dagegen ausdritcklich fast nur als von einem Status,
der das wie immer niher gefaBte zwischenmenschlidie Leben angeht. Und selbst dann, wenn
nicht iibersehen wird, da gemif der Hl. Schrift der Friede ja doch letztlich Gabe Gottes ist,
so fillt auf, daf diese Gabe dann eben doch wieder verstanden wird, als eigentlich fiir den
Menschen selbst gegeben, fiir seinen Bereich: der Mensch soll mit sich selbst Frieden haben,
individuell (der innere Frieden der menschlichen Person), und die Menschen sollen Frieden
untereinander haben. Nicht von ungefihr ist das Thema der durch theologische Uberlegungen
gewonnenen Zijelsetzung der Friedensbemiihungen: Humanisierung!

So sagt Rahner: ,Wenn wir als christliche Theologen fragen, wie und wodurch denn dieser
Kampf oder diese Aufgabe fiir (den Frieden, d. h. fiir) eine Humanisierung des Kampfes und
der Gewalt durchgefiihrt werden miiite, dann bieten sich zunichst — zumindest fiir den
Katholiken — die beiden christlichen Stichworte ,Gerechtigkeit’ und ,(Liebe’ an. Es ist ja in
einer merkwiirdigen Weise im Zweiten Vatikanum gesagt worden, daB der Friede nicht aus

4 K. Rahner, Schriften zur Theologie 8 (1967) 689 f.

134



menschlichem Machtgebot, aus dem Gleichgewicht entgegengesetzter Krifte entspringe, son-
dern in einem wahren und eigentlichen Sinne das Werk der Gerechtigkeit sei.”’

Offensichtlich haben wir uns zunichst dieser heutigen Begrifflichkeit und dem gingigen
Verstindnis von Frieden zu stellen. Was heute Friede heift; wonach gestrebt wird,
wenn unter der Flagge des Friedens gekimpft wird; was im Blickfeld liegt, wenn, auch
theologisch, im Sinne der Friedensforschung iiber den Frieden reflektiert oder gar
einigermafen verbindlich gesprochen wird; alles das scheint sich eher auf den mensch-
lichen, zumal den zwischenmenschlichen Bereich zu konzentrieren. Es geht um den
einzelnen Menschen und um die Gruppen und Vélker gerade in der Erreichung,
Behauptung und Entfaltung dessen, was ihnen ,,von Natur aus” gerechterweise zusteht,
auf das alle gemifs der Gerechtigkeit Anspruch haben. Friede also wiirde dann herr-
schen, wenn diese, iibrigens durchaus christlich verstandene und human zu erreichende
Gerechtigkeit sich allenthalben in méglichst vollkommener Weise eingestellt hitte,
wenn also jedem einzelnen wie den verschiedenen Gruppen die freie, personale und
gemeinschaftliche Entfaltung und Auswertung der eigenen Mboglichkeiten ohne alle
Beschrinkung und Gefihrdung seitens eigener wie anderer Aggressivititen offen-
stinde.

Sehen wir einmal ab von der Frage, ob denn zu der konkreten Mdglichkeit, eine
solche Entwicklung und tatsichliche Verwirklichung solchen Friedens hier, innerhalb
dieser unserer Geschichte, iiberhaupt zu erreichen, christlich-theologisch Bedenkens-
wertes gesagt werden kann und was das niherhin sei. Auf jeden Fall ist schon jetzt
erkennbar, daf8 es bei diesem, bisher erfaften Friedensverstindnis eigentlich nicht
sinnvoll sein kann, auch von einem Frieden mit Gott sprechen zu wollen. Denn bei den
bisher sichtbar gewordenen (Wunsch)Momenten des Friedens ist nicht zu erkennen,
was ein solcher Zustand vollendeter Gerechtigkeit, der zwischen Gott und Mensch auf
die Dauer erreicht werden soll, konkret iiberhaupt bedeuten kénne. Es steht ja auch
gar nicht a priori fest, daR der heute iibliche, vordergriindige Friedensbegriff iiber-
haupt sinnvoll auch auf das konkrete, heutige wie zukiinftig-eschatologische Verhilt-
nis der Menschen zu Gott angewendet werden kann.

Diese zunichst recht erniichternde Feststellung erfihrt iibrigens eine gewisse Riicken-
deckung aus der Erinnerung dessen, was seitens der atl Wissenschaft als Erkenntnis
angeboten wird. Bei einer hinreichend offenen und wachen Beurteilung der biblischen
Aussagen wird sichtbar, wie weit der biblische, zumal der atl Friedens-, d. h. besser
Schalom-Begriff, und unser heute gingiger Friedensbegriff auseinanderklaffen, wenn-
gleich sie natiirlich immer noch miteinander zu tun haben. Mit dieser Feststellung
biblischer Theologie (die wir iibernehmen, ohne sie hier entfalten zu kénnen) haben
wir nun, wie mir scheint, einen ersten Aspekt gewonnen fiir den Beitrag der systema-
tischen Theologie fiir die Friedensforschung heute. Er ist freilich kein Aspekt, der gerade
und nur fiir das Friedensverstindnis und die Friedensbemiihung aus christlichem Geist
typisch ist; doch diirfte hier seine unerliiflliche Beachtung von besonderem Gewicht sein.
Ich meine dieses: Die Notwendigkeit der gegenseitigen Ubersetzung der Inhalte,
Begrifflichkeiten und Sprachen der Offenbarungsquellen und den in unserer heutigen,
je eigenen Sprache begriffenen heutigen Erfahrungen und Bewufltseinsinhalte. Wenn
der Theologe verantwortet etwas zu heutiger menschlicher Problematik sagen will, so
hat er ja die ergangene Offenbarung, vielleicht aufs neue, daraufhin zu befragen, was
sie zu kiinden hat, vielleicht als jetzt gerade so nicht erwartet. In diesem Zusammen-
hang sprechen wir nun meist nur von einem notwendigen Ubersetzungsvorgang aus der
Bibel und deren Denkweise und Sprache in unsere Zeit hinein, in unsere Weise also zu
denken, zu empfinden und zu sprechen. Spitestens jedoch gerade an unserem Thema
der heutigen Friedensbemiihung muf sichtbar werden, da auch, wenn nicht gar zuerst
einmal, der gleichsam umgekehrte Vorgang stattzufinden hat. Wegen der -entschei-

5 Ebd. 701.

135



denden Wichtigkeit sei kurz auf dieses, an sich allgemein-theologische Problem ein-
gegangen.

Schon das Lernen einer fremden Sprache bedingt doch zuerst den Ubersetzungsvorgang aus
der eigenen Muttersprache in die Fremdsprache hinein, solange man iiberhaupt einmal diese
als die neugewonnene, sich angeeignete Sprache verstehen und sprechen méchte. Das hat fiir
die alten Sprachen, zumal fiir die Sprachdokumente vergangener Geschichtsepochen seine
besondere Bedeutung. Wir stehen also vor dem bekannten herméneutischen Grundsatz-
problem, wobei es jetzt hier mein Anliegen ist, auf den Doppelcharakter dieses Problems
in der konkreten Theologie mit Nachdruck hinzuweisen. Konkret fiir unsere Frage: Es gentigt
einfach nicht (wenngleich es freilich meist doch so gehalten wird), einfach die entsprechende
Vokabel des Hebriischen und Griechischen fiir , Friede” in Lexikon und Konkordanz aufzu-
suchen, um dann schon sinnvolle oder gar end-gilltige Aussagen machen zu konnen, was
man damals iiber den Frieden dachte und was, folglich, wohl der Offenbarungsinhalt dessen
sei, was (vielleicht) in den Begriff ,Friede” eingegossen wurde. Vielmehr haben wir den
Inhalt unseres heutigen Friedensbegriffes, vielleicht sogar zunichst unter Verwendung anderer
Vokabeln, in fritheren Sprachdokumenten zu erheben, ohne sich dabei von dem falschen
Apriori leiten zu lassen, dieser Inhalt miisse sich gerade und genau unter der philologisch-
lexikographisch entsprechenden Vokabel der anderen Sprache auffinden lassen.

Wenn wir gerade und expressis verbis auf unser heutiges Friedensproblem eine Ant-
wort aus der Bibel haben wollen, so ist dieser Weg sicher zunichst der erste: Das
Befragen der Offenbarungsquellen aus dem Wissen um unser Problem heute. Man
wird dann eben vornehmlich — das diirfte aus dem bisher Besprochenen hinreichend
deutlich geworden sein — nach dem Ausschau halten, was zur Verwirklichung der
gerechten, allen méglichst ungefihrdet das Ihre zukommen lassenden, zwischenmensch-
lichen Beziehungen in der Bibel verhandelt wird. Die betreffenden Stichworte und
Begriffe werden vielfiltig und zahlreich sein. Und unter anderen wird natiirlich auch
das Wort und der Begriff ,schalom’ bzw. ,eirene’ zu beachten sein, doch eben nicht nur
diese.

Wie aus der Exegese hinreichend bekannt ist und hier deshalb im einzelnen vorausge-
setzt werden kann, geniigt nun keineswegs diese eine Richtung des Forschens; ihr
mufl die entsprechend entgegengesetzte beigestellt werden. Das bedeutet: Auch das
damalige Begriffsfeld (fiir unseren Fall also das von ,schalom’ und ,eirene’) ist moglichst
vollstindig abzuschreiten, und das sogar auch auf Nachbarbegriffe und -termini hin,
die wir von uns aus kaum vermuten mdchten, die in der Bibel aber hinreichend offen-
kundig sind. Erst die volle Kenntnis des Begriffs- und Bedeutungsfeldes der jeweils
korrespondierenden Worte und Begriffe und des jeweiligen Nachbarfeldes, wie auch
ihre gegenseitige vergleichende (und gegebenenfalls kontrastierende) Beleuchtung
erlaubt den hier gemeinten vollstindigen und giiltigen Ubersetzungsvorgang.

Nun hat sich fiir das AT lingst herausgestellt (was hier nicht im einzelnen aufzuzeigen
ist), dal nimlich ,schalom’ mit seinem umfassenden Begriffsfeld entschieden mehr um-
greift als unser heutiger Friedensbegriff, so nimlich, wie er faktisch und konkret
verwendet zu werden pflegt. Dasselbe ist auch fiir das NT grundsitzlich zu sagen.
Auch das kann hier nicht im einzelnen auseinandergelegt werden. Das Wort, das
,schalom’ bzw. ,eirene’ viel eher und deutlicher wiedergeben konnte, wire ,Heil’, ,Heils-
gut’ u. i Freilich darf dabei nicht iibersehen werden, daf8 dieser Begriff unter anderem
auch das mit umfingt, was wir heute mit ,Friede’ meinen.

Hiitten wir es nun im Grunde nur mit dem soeben bezeichneten geistes- und begriffs-
geschichtlichen Ubersetzungsproze8 zu tun, wenn wir theologisch iiber den Frieden
reflektieren, dann wiire an sich schon alles gesagt. Nun haben jedoch die Offenbarungs-
quellen fiir die christliche Theologie einen Stellenwert, der sonst nicht gegeben ist.
Dadurch sind wir gehalten (was hier nicht eigens erklirt zu werden braucht), dem unter
Verwendung von ,schalom’ und ,eirene’ (u. i) in der Hl. Schrift Verkiindeten und
Besprochenen weitaus intensiver nachzugehen, als es von heutiger Friedensproblematik
her zunichst scheinen méchte, Wir konnen das auch so formulieren: Die Hl. Schrift
hat uns offensichtlich mehr zu sagen, was das Friedensproblem heute angeht, als was

136



zur Sprache kommen kann, wenn eben nur die menschliche und zwischenmenschliche
Gerechtigkeit das bewegende Moment der Frage nach dem Frieden ist. Noch einmal
anders gesagt: Die Theologie hat die Schrift zuerst und hauptsichlich als Verkiindigung,
als Wort gewordene Offenbarung Gottes, die dem Menschen etwas zu kiinden und zu
bringen hat, zu verstehen; erst von daher ergeben sich ja doch die spezifische Aufgabe
und die Schwierigkeiten ihrer Hermeneutik, die iiber jene aus den allgemeinen Geistes-
wissenschaften bekannten grundsitzlich hinausgehen: Es geht eben nicht nur um
den Ubersetzungsvorgang hin und her; vielmehr gilt es, sich das von seiten Gottes
frei und unverfiigt Dargebotene anzueignen.

Von daher gesehen ist unser weiteres Voranschreiten in diesen Uberlegungen eindeu-
tig bestimmt. Lassen wir uns also zunichst seitens der ntl Exegese iiber die begriff-
liche Verwendung und den Bedeutungsinhalt von ,eirene’ unterrichten. AnschlieBend
sei versucht herauszustellen, was auf Grund dieser Erhebungen fiir die systematische
Theologie im Hinblick auf die Friedensforschung heute als besonders wichtig erscheint.

I

Fiir den Inhalt von ,eirene’ im NT sind drei Moglichkeiten angegeben®: die psychologische:
Friede als ein Gefiihl des Friedens und der Gemiitsruhe; Friede als Zustand des Verséhntseins
mit Gott; Friede als das ,,Heilsein” des ganzen Menschen, als letztlich eschatologischer Begriff.
Alle drei Moglichkeiten finden sich im NT, doch so, daB die dritte die Grundlage bildet.
Im weitesten Sinne meint ,eirene’ im Gegensatz zu ,akatastasia’ den ordentlichen Zustand
der Dinge, den heilen Zustand, der Gottes Willen entspricht. Diese Bedeutung greift grund-
sitzlich auf den Gesamtweltbestand iiber. Fiir eine nidhere Bestimmung des Inhaltes von
,eirene’ ist freilich vom atl Begriff des ,schalom’ als Bezeichnung des Heils, das von Gott
kommt, besonders als das eschatologische Heil, auszugehen.

Als geschichtliches Ereignis ist das Heil gekommen durch Jesus Christus, verkiindet wird es
als ,euangelion tes eirenes’ (Eph 6, 15). Dieses Heil ist gerade und genau Christi Heil, wie
in Jo 14, 27 deutlich wird: Nicht den irdisch-weltlichen oder menschlichen ,schalom’ bietet
Jesus als GruB, sondern er bringt und iibergibt das von ihm geschaffene Heil, das er selber
ist, so daB er rechtens ,unser Friede” heilt (Eph 2, 14). ,[Eirene’ ist also nicht eigentlich
Waunsdh, sondern Gabe. Und das iibrigens auch wohl schon im Munde der Apostel, die Jesus
in Macht aussendet (Lk 10, 5 f; Mt 10,13), um ,eirene’ zu bringen, die abgelehnt oder ange-
nommen werden kann. Das driickt sich ja in dem ,Zuriidkkehren des Friedens” aus, falls
Ablehnung erfolgt.

Und weiter: Der ,eirene’ nachzujagen (etwa Hebr 12, 14), will nicht eigentlich sagen, Eintracht
mit jemandem suchen, sondern sich um das Heil bemithen, und das nicht allein, sondern
im Verein mit allen anderen Menschen. Es ist von Bedeutung, da8 ,eirene’ nicht selten mit
,20¢’ — Leben parallel steht, so daB der ,eirene’ als Gegenpart der Tod gegeniibersteht, so
wie ja auch dem Leben. ,Eirene’ ist also Zustand letzter Erfiillung, schlechthin das Leben
und die Lebensordnung der Neuen Schépfung. Eigentiimlich mag beriihren, da ,eirene’ in
diesem Sinne oft, wenn nicht gar immer, als Gabe Gottes erscheint, relativ selten jedoch im
Sinne des Friedensverhiltnisses zu Gott gebraucht wird.

Wir wollen es hier mit diesem Uberblick genug sein lassen und versuchen nun, dem
erkannten Sachverhalt sogleich auf den Grund zu gehen. Dazu stellen wir uns gemif
unserem Thema zwei Texte vor Augen, die gerade fiir unsere Frage nach dem
Frieden — oder jetzt besser: nach der ,eirene’ zwischen Gott und Mensch Charak-
teristisches enthalten.

In R6m 5, 1 ist eindeutig von unserem Frieden zu Gott die Rede: ,,Durch den Glauben
gerechtgemacht, haben wir Frieden auf Gott hin durch unseren Herrn Jesus Christus.
Durch ihn haben wir kraft des Glaubens Zutritt zu dem Gnadenstand erhalten, in dem
wir uns befinden. Auch rilhmen wir uns der Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes.”
Wie die Wendung ,auf Gott hin’ zeigt, so ist an das Verhiltnis des Menschen auf Gott
hin gedacht, das auf Grund der Versshnung (Rém 5, 10) durch die Tat Jesu Christi

8 Vgl. fiir die folgende Zusammenfassung besonders: ,eirene”: ThWNT II 398—418, bes.
409—416 (von Rad; Foerster). Vgl. auch H. Schlier, Der Friede nach dem Apostel Paulus, in:
Gul 44 (1971) 282—296.

137



ermoglicht ist. Dabei ist zu sehen, daf die Menschen vor der Gerechtmachung als
Feinde Gottes bezeichnet werden (R6m 5, 10). Friede ist hier also nicht das gegen-
seitige Verhiltnis zwischen Gott und Mensch, das also auch vom Menschen aus zu
einem solchen gemacht werden konnte, sondern es ist damit der Zustand und das Ver-
hiltnis gemeint, in das der Mensch durch die Gerechtmachung, durch die Rechtfer-
tigungstat Jesu Christi hineinversetzt ist. Wegen des eindeutigen Verstindnisses der
Rechtfertigung im paulinischen Sinne ist hier also auf jeden Fall schon dieses eine
klar: Friede ist absolute Tat Gottes am Menschen, Gabe Gottes, und in keiner Weise
eine Leistung des Menschen. ,Eirene’ steht also — ein wichtiges Moment — in wesent-
lichem Zusammenhang mit dem Rechtfertigungsgeschehen und dessen Verstindnis,
so daf} von ihm her zu bestimmen ist, was ,eirene’ niherhin als ,,Frieden” meint.

Das kann, der notwendigen Kiirze unserer Uberlegungen wegen, am deutlichsten erfat
werden durch die Betrachtung der anderen Textstelle, namlich Eph 2, 11~22, niherhin
14—17. Wieder geht es dort um das Heil, das durch die Versshnungstat Jesu Christi
herbeigefiihrt wurde, hier im Epheserbrief zuniichst auf die Heiden hin gesehen, dann
aber auch auf die Juden hin, und beides sogar in einem Sinne, der gerade fiir unsere
Frage wichtig erscheint. Der Text lautet nach Schlier folgendermafien: ,Jetzt aber in
Christus Jesus seid ihr, die ihr einst ,fern’ waret, ,nahe’ gekommen im Blut Christi.
Denn er ist unser Friede, der da beide zu einem machte und die Scheidewand des
Zaunes niederrif}, die Feindschaft in seinem Fleisch, das Gesetz der Gebote, die Satzun-
gen sind, vernichtete, auf daB er die zwei in ihm zu einem neuen Menschen schaffe,
Frieden stiftend, und versthne die beiden in einem Leib Gott durch das Kreuz, er,
der die Feindschaft getdtet in ihm. Und er kam und ,verkiindete Frieden’ euch den
,JFernen und Frieden den Nahen’; denn durch ihn haben wir beide in einem Geist
Zugang zum Vater” (Eph 2, 13—18). Aus der Fiille dessen, was in diesem Text ent-
halten ist, soll nur das Entscheidende fiir unsere begrenzten Uberlegungen heraus-
gestellt werden. Jesus Christus wird ,unser Friede” genannt, eine Formel, die auch
mit anderen Wértern begegnet, wie etwa ,,Christus unser Leben” u. & Bezeichnend und
zunichst sogar befremdlich ist hier, da8 der Apostel nicht nur Christus mit dem Frieden
in eins setzt, so dafl auch der Friede Er ist, sondern auch diesen- Frieden offenbar
umfassend als das Heilsgut versteht, zudem im Gegensatz zu der Feindschaft.

Hier kommt fiir uns erstmals in den Blid, was eigentlich der Widerpart dessen ist, das
(bzw. der!) Friede genannt wird. Offensichtlich ist die hier gemeinte ,eirene’ ja nicht
zunichst verstanden als eschatologisch-zukiinftiges Gut, das erst durch langwierige
Bemithungen heraufgefithrt werden soll (wie etwa einige Verse spiter es vom Bau
des heiligen Tempels Gottes heifit), sondern sie ist das einem Zuvorliegenden, Feind-
schaft genannt, Entgegengestellte, und zwar als im Kreuzesereignis schon Gewirktes,
durch den, der hier dann selbst dieser Friede geheiflen wird. Auffallend ist also der
absolute Gebrauch von ,he echthra’, die Feindschaft. Diese selbst wird durch folgendes
niher bezeichnet: Die Vernichtung der Feindschaft ist die Vernichtung des Gesetzes!
Die genauere Bestimmung des Gesetzes als ,nomos ton entolon en dogmasin’ fiihrt
auf das Verstindnis des auch in Rém 7, 7 ff, in Gal 3 und 4 und in Kol 2 gemeinte
Gesetz, nimlich als das Siinde erweckende und den Fluch des Todes verschaffende
Mittel der Michte und der Siinde.

So sagt der Apostel insgesamt: Das Gesetz spielte eine doppelte Rolle, es schied die
Heiden von der Biirgerschaft Israels, und dieses Israel von Gott. Durch das Gesetz
herrschte die Feindschaft zwischen Juden und Heiden, und dieselbe Feindschaft zwischen
den Menschen und Gott. Und indem Jesus Christus in seinem Kreuzestod das Gesetz
als die Feindschaft iiberwunden hat, beseitigte er diese sich doppelt auswirkende
Feindschaft, zumal die, in der die Menschen auf Gott hin (gegen Gott) lebten. Es ist
erfordert, hier in den Begriffen ,echthra’ wie ,eirene’, nicht nur Vokabeln der moralischen

138



Ordnung oder Unordnung zu sehen, sondern Inbegriffe von objektiven oder, wie
Schlier sogar sagt?, ontologischen Phinomenen, Vorgingen und Tatbestinden, die das
Grundverhilinis der Menschen zu Gott bestimmen und sich dann, in der Folge, auch
in der Menschheit selbst in mehrfacher Beziehung auswirken.

Wir miissen freilich diesem Sachverhalt noch ein wenig weiter nachgehen. Auffillig
ist nimlich, neben dem schon Genannten, die an der angezogenen Textstelle verwen-
dete Bildsprache, deren Herkunft und letzte Bedeutung bei den Exegeten wohl noch
umstritten ist, deren Sinn jedoch, wie mir scheinen will, fiir unsere Thematik hin-
reichend klar ist, wenn wir auch innerhalb unserer Uberlegungen noch nicht zum
letzten vordringen oder die einzelnen Aussagen in jeder Hinsicht absichern konnen.

In den Versen 14—16 wird das friedenstiftende Werk Jesu Christi niher beschrieben
und dadurch auch das deutlicher herausgestellt, was den Frieden zerstorte und ver-
hindert. Es heiflt, Christus habe die Zwischenwand, die Mauer oder den Zaun nieder-
gelegt, er habe die beiden Bereiche zu einem gemacht und die Feindschaft durch sein
Fleisch vernichtet, und zwar auf daB er die zwei in ihm zu einem neuen Menschen
schaffe. Uber diese Mauer gibt es manche Diskussion. Wie immer wir uns zu ent-
scheiden haben, das eine diirfte klar sein: Es wird hier in einer grandiosen Zusammen-
schau, unter Verwendung alttestamentlich-jiidischer und auch heidnisch-mythischer
Vorstellungen und vor allem Ausdrucksweisen verkiindet, was Jesus Christus geleistet
hat, nimlich: Durch seinen Kreuzestod, also in einem realen Vorgang hat er die letzt-
lich dimonische Mauer des jiidischen Gesetzes zerbrochen. Dieses Gesetz wird als die
Feindschaft erklirt und — das ist nun wichtig — diese Feindschaft riihrt von woanders
her, nicht vom Menschen, nimlich von den Michte und Gewalten genannten Kriften,
die sich des Gesetzes wider Gott bedienen. '

Es liegt hier das auch an manchen anderen Stellen bei Paulus und im ganzen NT
vorfindliche BewuBtsein zugrunde, da8 die eigentliche Feindschaft, von der her sogar
das jiidische Gesetz diesen Namen erhalten konnte, letztlich seitens der Michte und
Gewalten herriithrt, die das Unheil gestiftet haben und immer wieder stiften. Wie wir
diese Machte und Gewalten niher zu definieren haben, kann im Augenblick dahin-
gestellt bleiben, da wir uns ja zunichst den Aussagen der HI. Schrift stellen wollen.
Nach seiner Aussageabsicht befragt, will der Epheserbrief hier sicher neben an-
derem herausstellen, daf der Kampf, den Christus Jesus fiir die wiederzubrin-
gende ,eirene’ auf sich genommen hat, nicht zuerst und eigentlich ein Kampf
gegen die Menschen ist, nicht einmal gegen die Siinder; eine sehr zu bedenkende Tat-
sache! Dieser Kampf hat vielmehr dem Gesetz und seiner ungerechten Ubermacht gegol-
ten, insofern es hier als die Feindschaft erklirt wird; und diese Feindschaft des Gesetzes
oder das Gesetz, insofern es Feindschaft ist, ist nochmals tiefer gesehen, insofern es
letztlich die ,,Michte und Gewalten” genannten, widergéttlichen und daher auch wider-
menschlichen Krifte sind, denen sich Christus, am Kreuze sterbend, entgegengestellt
und sie so besiegt hat. Die hier gemeinte Feindschaft, der Widerpart der hier ange-
sprochenen ,eirene’, ist also nicht eigentlich in den Menschen noch in der Menschheit
zu suchen, auch nicht wenn diese Menschen als Siinder angesehen werden. Denn Chri-
stus ist ja fiir sie, doch gegen die Siinde, d. i. Feindschaft gestorben.

Wir konnen hier noch offenlassen, wie wir diese Michte und Gewalten, denen sich
Christus entgegengestellt sah, heute benennen wollen. Wichtig ist jetzt fiir uns die
Feststellung, daf diese Feindschaft sich sowohl gegen Gott wie auch gegen die
Menschen widerrechtlich ermichtigt hatte. Die Menschen waren ihr verfallen. Von
daher bekommt der Begriff der Erl6sung seinen eigentiimlichen Klang. Die zu Unrecht
den iiberwiltigenden Michten jener Feindschaft ausgelieferten und ihnen erlegenen

7 H. Schlier, Der Brief an die Epheser. Ein Kommentar, Diisseldorf 31962, 130. — Wir ver-
wendeten diesen Kommentar besonders fiir die Erarbeitung des ntl Fundaments unserer
Uberlegungen.

139



Menschen werden von Christus gleichsam sich selbst und Gott zuriickerworben, d. h.
aus dem Bereich der (Macht der) Feindschaft herausgefiihrt und in diesem Sinne in die
eirene’, in den Frieden hiniibergefiihrt — in den einen Leib dieses Christus, der der
Friede selbst ist. Wieder fillt die parallele Verwendung von ,eirene’ und ,zoe’ in
diesem Zusammenhang auf: Wir sind vom Tode zum Leben heriibergefiihrt, heiflt es
im Rémerbrief (vgl. R6m 6); hier: von der Feindschaft zur ,eirene’, zum Frieden. Sach-
lich ist dabei dasselbe gemeint und zum Ausdruck gekommen. Wie real und gleichsam
ontisch dieses vom Apostel aufgefalit wird, zeigen die folgenden Sitze, wenn er die
Zusammenfiihrung der beiden in dem einen neuen Menschen als neue Schépfung
anspricht, und diesen neuen Menschen eben mit dem Jesus Christus, ndherhin sogar
mit dem Leib des Herrn identifiziert, der am Kreuz gestorben ist, aber eben von Gott
auferweckt wurde.

Genau so bedeutsam ist auch das andere: Diese Tat der Wieder-Herauffithrung der
,eirene’ hat den beiden durch Christus wieder miteinander befriedeten Menschengrup-
pen, den , Fernen” und den ,Nahen”, in dem einen Geist dieses Jesus Christus den
Zugang zum Vater wiedererSffnet, was wiederum ein Wesenselement der hier gemein-
ten ,eirene’ ist. Und das niamlich in diesem Sinne: Jene Feindschaft war es, die diesen
Zugang verwehrt hatte. Also nicht eigentlich das Menschsein, noch da jemand Siinder
ist, nicht das ist es eigentlich und letztlich gewesen, was den Zutritt zum Vater hinderte,
sondern jene Feindschaft, d. h. die gottwidrigen und daher menschenwidrigen Michte
und Gewalten, die gleichsam zwischen Gott und Mensch getreten waren, trennend, was
an sich vereint sein sollte. Deren Uberwindung also bewirkt, daB der den Menschen
von anderen Michten unberechtigt verbaute Zugang zum Vater wieder frei gemacht
wurde, gerade eben auch der Zugang fiir die Siinder.

Wir brechen hier die eher noch exegetischen Uberlegungen ab — sie konnten nur bei-
spielhaft geboten werden — und versuchen, die Erkenntnisse (erginzt durch anderes,
hier nicht niher aufzufithrendes exegetisches Material) fiir unser Thema auszuwerten.

III

Das Folgende soll, wenngleich es einigermaBen thesenhaft vorgebracht wird, als mog-
liche und, wie mir scheint, auch notwendige Thematik aufgefat werden fiir einen
Beitrag der systematischen Theologie fiir eine christliche Friedensforschung heute. Was
also thesenhaft formuliert wird, soll in Wirklichkeit als mogliche Fragen und Aufgabe-
stellungen verstanden werden. Das Offenbarungsgut und unsere heutigen Probleme
geben uns ja gemeinsam diese selben Fragethemen auf.

1. Dem menschlichen vielfiltigen Nicht-Befriedetsein liegt gemd8 deén Offenbarungs-
quellen jene Feindschaft voraus, die Unfrieden, d. h. Unheil, stiftete und immer weiter
stiftet. Der Kampf Jesu Christi gegen diese Feindschaft, den Widerpart der ,eirene’,
geht nicht urspriinglich gegen den Menschen, sondern fiir ihn. Er ist auch nicht zuerst
ein Kampf fiir, sondern ein Kampf gegen etwas oder jemand. Dieser Kampf ist freilich
grundsitzlich durch das Christusereignis schon geleistet und bestanden.

2. Der Friede als das umfassende Heilsgut, durch Jesus Christus grundlegend herauf-
gefiihrt und errungen, ist also offenbarungsgemif nicht zuerst und eigentlich als Ent-
wicklung zu verstehen, die dem menschlichen Sein als solchem notwendig und innerlich
zukime. Der von den Offenbarungsquellen gemeinte Friede ist vielmehr ein aufs neue,
d. h. ein wiederhergestelltes Gut, er ist also heute ein im Anschluf an das Werk
Christi wieder- und neuzugewinnendes Gut, von Christus bereitet, in ihm zu erringen.
Der Friede ist in Christus; er ist unser Friede, aber als Frucht eines Kampfes, wobei
dieser Kampf nicht aus der Natur der Welt oder des Menschen selbst aufgegeben war,
vielmehr durch die widerrechtliche und widergéttliche Macht heraufbeschworen wurde,
die dann auch den Menschen selbst zum MiBbrauch seiner ihm eigenen Macht fiihrte,
so dafl er seiner eigenen Machtigkeit nicht mehr Herr ward.

140



3. Der Friede in diesem christlichen Verstindnis als das durch Christus errungene
eschatologische Heilsgut setzt das Wissen um die Siinde voraus, zugleich aber, und
iiber die Siinde des Menschen hinausreichend, das Wissen um das Dasein der in der
Bibel ,, Michte und Gewalten” genannten Krifte in der geschaffenen Welt, die sich dem
Géttlichen der Schépfung, obgleich sie selbst zum Geschaffenen gehéren, entgegenstell-
ten und noch entgegenstellen. Die Beantwortung der Frage, wie wir diese Michte und
Gewalten heute zu erkennen, zu entlarven, zu benennen und wie wir uns niherhin
gegen sie zu stellen haben, das diirfte eine nicht unwesentliche Aufgabe gerade heutiger
Theologie innerhalb der Friedensforschung sein. Jedenfalls ist noch immer eine gewisse,
unheimliche, eben noch nicht unwirksam gewordene Uber-Macht der ,Welt” oder
(bzw. und) auch vielleicht sogar des menschen-eigenen, doch (noch) nicht (wieder)
integrierten und durchherrschten Seins nicht nur seitens der Theologie als existent
erfahren und noch nicht bewiltigt. Gerade diese sich immer (noch) dem (fiir uns)
endgiiltigen Zugriff entziehende, unberechtigt wirkende, den Menschen iiberwiltigende
Uber-Macht diirfte jedoch der Adressat des Kampfes um Frieden auch seitens des
Christen sein.

4. Diese Michte und Gewalten erscheinen in den Offenbarungsquellen als solche, die
zwar grundlegend besiegt worden sind, nichtsdestoweniger aber noch zu wirken ver-
mdgen, und zwar zum Unheil der Menschheit, zum Noch-Hinauszégern des endgiiltigen
Friedens und Heils. Diese Tatsache gehort freilich zu dem Geheimnis unserer Erldsung,
insofern dieses in die Spannung des ,,schon” und ,noch nicht eschatologisch-endgiiltig”
gestellt ist. Vieles deutet in den Offenbarungsquellen darauf hin, daB dieser Zustand
des Kampfes dauern wird, solange noch diese unsere Geschichtszeit wihrt, also bis
zum Ende der Geschichte am Tage der Wiederkunft des Herrn. Der Friede des NT
erscheint allzu deutlich als ausgesprochen eschatologische GroBe, die zwar einerseits
schon jetzt gegeben und wirksam, andererseits aber noch nicht in eigentlicher Fiille
da ist. Der eschatologische Vorbehalt und die leidvolle und unbefriedete eschatologische
Spannung kann also bei niichterner Sicht der Weltsituation vor Gott und seinem end-
giiltigen Kommen nicht utopisch iibersehen werden. Das hindert nicht nur unseren
Kampf um den Frieden nicht, gibt ihm vielmehr die Méglichkeit, sich nicht in Schein-
gefechten von dem Eigentlichen dieses Kampfes abhalten zu lassen. Die Gleichnisse
etwa vom Unkraut im Weizen, das der Feind sit, das stehen bleiben und mit dem
Weizen wachsen soll bis zur Ernte, spricht eine Sprache, der wir uns theologisch zu
stellen haben, zumal dieser Art Gleichnisse und anderer derartiger Auerungen in den
Evangelien viele sind.

5. Der durch Christus bereitete und von den Christen zu ergreifende Friede setzt das
Kreuzesgeschehen voraus und fordert noch immer das Kreuz. Hier wiren wir freilich
nun bei dem spezifisch christlichen Verstindnis des eigentlich grundlegenden Beitrags
des Christen als solchen fiir den Frieden je heute. Das Kreuz, zu verstehen zunichst
als der Verzicht auf die wegen der Siinde nicht mehr zu Recht besessene Macht. Das
Kreuz als die spezifische Macht Christi, d. h. die Macht, die eigene Michtigkeit in die
Ohnmadht freiwillig hinein- und dahinzugeben, um so alle Uber-Macht, woher sie sich
immer herleiten und sich gegen Gott und Mensch stemmen mag, zu besiegen. Freilich
setzt diese Macht-Tat des Friedenstiftens in der aktiv vollzogenen Ohnmacht des Kreu-
zes den Sinn und den Geist Jesu Christi voraus, der dem Christen aber gerade durch
den Sieg Christi zuteil geworden ist (vgl. 1 Kor 2). Der Friede ist aus der Tat Christi
wieder erwachsen und kann nur in seiner Nachfolge je heute heraufgefiithrt werden. Er
kommt aus der Liebe, die gegebenenfalls, und vielleicht sogar grundsitzlich, auf
Eigenmichtigkeit verzichtet, sogar auf Recht verzichtet, unter Umstinden aber auch den
Kampf um Recht fordert, zumal um das Recht des anderen. Kriterium dafiir wire
das 13. Kapitel von 1 Kor.

6. Was schliefllich die konkrete Aktuierung dieser Art Friedenstitigkeit angeht, so ist

141



das nicht eigentlich mehr eine Frage an die systematische Theologie, sondern an die
praktische, zumal die Moraltheologie. Doch soll an dieser Stelle noch auf folgende
Momente hingewiesen werden:

a) Neben allen anderen notwendigen Bereichen der Friedensbemithungen ist als auf den
vornehmsten Bereich zunichst auf den hinzuweisen, der in der menschlichen Person
selbst gelegen ist, insofern der einzelne als Christ verstanden wird: Aktuierung also
des durch Christus erreichten Friedens im personlichen Leben, durch das In-die-Ver-
fiigung-Nehmen des Kreuzes und seiner Macht; des Kreuzes nimlich als des vorziig-
lichen Ortes und Ereignisses der Uberwindung der Feindschaft, insofern den Michten
und Gewalten im Namen und in der Kraft Christi gesagt und gezeigt wird: Ich als
Christ, und nicht ihr, ich habe die Macht und die Gewalt iiber mich (zuriick)geschenkt
bekommen, so da ich die Macht habe, mein Leben zu behalten, und die Macht, mein
Leben hinzugeben, zumal fiir die anderen, indem ich nicht mein Recht behaupte, am
wenigsten gegen andere, nicht mich behaupte, sondern die anderen. Es braucht hier nicht
weiter ausgefithrt zu werden, ein wie vielfiltiges Wirkungsfeld dieser Gesinnung und
dieser christlichen Machtauswertung in der Kraft des Kreuzes offensteht.

b) Und ein Zweites: Die Bedeutsamkeit des sakramentalen Lebens fiir die Befriedung
der Welt, der Menschheit wie der einzelnen Person. Die Sakramente wiren aufs neue
und deutlicher zu verstehen und auszuwerten als der vorziigliche Bereich der christlich-
friedvollen, weil durch Christus befriedend wirkenden Indienstnahme der Natur-
Midhte und Gewalten” in den eigentlichen Heilsdienst, und das heifit: in den Friedens-
dienst. Dieses gilt iibrigens nicht nur und zuerst fiir das BuBsakrament, sondern
zunichst einmal fiir die anderen Sakramente, zumal die hl. Eucharistie. Es ist hier nicht
mehr der Raum, das im einzelnen auszufiihren. Der Hinweis muf8 geniigen; er kommt
freilich nur bei einem entsprechend tiefen Verstindnis dieser Heilsdienste und Heils-
Mittel zur Auswirkung?.

In besonderer Weise gilt das soeben Gesagte fiir das Bufisakrament, insofern gerade
dieses, zumal im Sinne von Jo 20 am Ostertage selbst eingesetzt, den Sieg iiber die
Feindschaft dem einzelnen und damit der Gemeinschaft und der Welt je heute zuspricht.
Der Vollzug des Bulsakramentes ist also, einmal aus dieser Sicht gesehen, Aktuierung
der Friedenstiftung Jesu Christi, ein Beitrag zur Befriedung der Welt durch Befriedung
der Person mit Gott, Uberwindung der Ubermacht jener Michte und Gewalten im und
iiber dem Menschen, deren Recht (d. h. Unrecht!) iiber dem Menschen lingst abge-
laufen ist, denen aber der Raum ihres Wirkens durch das Siindigen zunichst wieder
(wenn vielleicht auch nur wenig) eingeriumt wurde. Dieser widerrechtlich beanspruchte
Raum kann aber eben nur dadurch beschrinkt und schlieSlich ginzlich genommen
werden, wenn wir selbst in der Kraft Christi jenen Michten das Unrecht zusprechen
und damit das Gericht bereiten, was wir tun, wenn wir uns auf die Seite Christi
stellen und uns so von der Siinde, gerade auch der eigenen, vielleicht gar relativ
ungewollten und unbewuflten, distanzieren.

Es sei nur eben angemerkt, daf sich dieses sakramentale Handeln, wie wir heute
vielleicht deutlicher wissen als frithere Generationen, mit dem treffen kann und treffen
sollte, was die zumal drztliche Psychologie und Therapie auf ihrem Wege leisten will
und leisten kann zur Befriedung menschlichen Daseins. Insgesamt gesehen kann an
diesem Beispiel deutlich werden, wie weit heutiges Friedens-Sehnen und Friedens-
Bemiihen in allen Bereichen menschlichen Daseins seitens jenes Wissens Stirkung und
Ausrichtung erfahren kann, das uns in der Offenbarung angeboten ist, das zu erheben
aber der nicht geringe Beitrag der Theologie fiir das Friedensmiihen heute sein kann
und auch sein sollte.

8 Vgl. dazu R. Schulte, Die Einzelsakramente als Ausgliederung des Wurzelsakramentes, in:
Mysterium Salutis IV/2 (Einsiedeln 1974), 46—155.

142



