
RAPHAEL SCHULTE

Friede mıt Gott
Zur Aufgabed Friedensforschung in dogmatischer Sicht!.

„Ehre @1 Gott der Höhe, und auf Erden Friede den Menschen seines Wohlgefallens”
2, 14), SO lautet der Lobgesang der Engel bei der eburt des Messias, der

Friedensfürst prophe vorhergesagt wurde, der dann aber, seinem Dienst
angetreten von sich und seiner Aufgabe sagte: „Glaubet nicht, ich sel gekommen,
Frieden auf die Erde bringen. bin nicht gekommen, Frieden auf die Erde zu

bringen, sondern das chwert“” 10, 34) Und trotzdem meınt der ölkerapost VC
esem celben Jesus behaupten Zu dürfen, 6el der Friedensstifter (Eph 2,
15 U, Öö.), ja celbst G1 STr Friede (Eph 2, 14); wWas den Apostel dann 1„ber auch
wieder nicht hindert, celben Brief darauf hinzuweisen, dafß eben nicht Z Ruhe
berufen sind dieser Welt, sondern rAN einem Kampf, WESWEBCIL die enrus
Gottes anzulegen sel (Eph 6, Christ-Sein bedeutet nach zweifellos, wıe
schon bei Jesus, einen Kampf ZUu bestehen haben, und ist nicht erw. LUr bildlich
oder 1inem übertragenen Sinn gemeint.
Auch den inneren Geelenfrieden möchte, 1äßt einen die Antinomie

mancher Sätze Jesu nicht ZUT Ruhe kommen. Wenn er dazu einlädt,
Mühseliger und eliadener zu Zzu kommen, U Frieden und Ruhe die Geele zu
en (Mit 11, ff), und dann gerade ] csolche Seine Jüngerschar aufzuneh-
® bereit ist, die nicht Vater und Mutter und TAauU und seinetwillen
hassen WI1Sssen, sondern SOgar die eigene Geele (vgl 14, 26), wobei solcher S
schwerlich eınen Frieden der eigenen Persontiefe heraufführen kann Es könnte kaum
pragnanter hervortreten als diesen wenigen Schrifttexten, eın wiıe vieldeutiges
Begriffsfeld betreten, wenn christlich Vonmn Frieden sprechen sollen wobei
ese angeführten Texte Ja noch nicht den Banzen Friedenskomplex
umfassen.
So stehen WIr VOor der rage, wWas denn seitens des Vertreters der dogmatischen oder besser
systematischen Theologie Frie ensfrage heute, zumal inner a 1ner vVvVom Institut tür
Friedensforschung a  n Ringvorles sinnvollerweise überhaupt geboten werden
könnte. Wir stehen, G scheint jedenf zunächst, Vor cder Entscheidung,
olgenden Überlegungen entweder mehr wissenschaftlich-abstrakt, unberührt VO!  - heute
drängenden Fragen ZUM Frieden das herauszustellen, systematische Theologie über
den Frieden mit ott vorzubringen hat, oder aber diese Überlegungen gerade
der heutigen Situation heraus zu und dann diese Situation, womöglich klärend,
hineinzusprechen. den ersten Blick scheint ese Entscheidung anzustehen, und
dürfte dann keine Frage +  ein, wel Art Überlegung WITr zuzuwenden hätten.
reilich, bei näherem  0o' Zusehen und reichen! redlichem enkerischen Bemühen erweist
sich jene Gegenüberstellung der Ansatzmöglichkeiten als recht problematisch dürfte
namlil]ı! immer eutlicher esichtbar werden, aals  dlaß WIT Thema eigentlich ein Muster-
beispiel dafür VOT Augen haben, welchen konkreten Aufgaben und unvermuteien Schwierig-
keiten sich die Theologie heute gegenübergestellt sieht, solange 61e sich bewuß@t ist, den
Glauben je heute erschließen müssen. TDamit WILFr uns 1Iso jetzt nicht einfach in vielleli:
logisch und auch theo-logisch wohldurchdachten, doch eher zeitlosen Formeln bewegen,
elmehr das esprechen mühen, Was gerade heute seitens der systematischen
Theologie vorgebracht werden müssen erscheint, wird gut sein, sich der inneren theo-
ogischen TODIlIema: des Friedensthemas bewußt werden, coötfern heute die Menschen
bedrängt.

1 L.. handelt 6i  Q hier n eine nnerhalb der Ringvorlesung des S5ommersemesters 19  N ZUTF
Friedensforschung, veranstaltet OM Institut Friedensforschung er Kath.-theol.
Fakultät der Universität 1en, ehaltene Vorlesung. dieser Ringvorlesung beteiligtensich die verschiedenen eologischen Disziplinen. Der entsprechende Vorlesungscharakterwurde den Ausführungen verständlicherweise elassen.

42

RAPHAEL SCHULTE 

Friede mit Gott 

Zur Aufgabe der Friedensforsdtung in dogmatisdter Sidtt1• 

,,Ehre sei Gott in der Höhe, und auf Erden Friede den Mensdten seines Wohlgefallens" 
(Lk 2, 14), so lautet der Lobgesang der Engel bei der Geburt des Messias, der als 
Friedensfürst prophetisch vorhergesagt wurde, der dann aber, als er zu seinem Dienst 
angetreten war, von sich und seiner Aufgabe sagte: ,,Glaubet nicht, ich sei gekommen, 
Frieden auf die Erde zu bringen. Ich bin nicht gekommen, Frieden auf die Erde zu 
bringen, sondern das Schwert" (Mt 10, 34). Und trotzdem meint der Völkerapostel von 
diesem selben Jesus Christus behaupten zu dürfen, er sei der Friedensstifter (Eph 2, 
15 u. ö.), ja er selbst sei unser Friede (Eph 2, 14); was den Apostel dann aber auch 
wieder nicht hindert, im selben Brief darauf hinzuweisen, daß wir eben nicht zur Ruhe 
berufen sind in dieser Welt, sondern zu einem Kampf, weswegen die Waffenrüstung 
Gottes anzulegen sei (Eph 6, 10-18). Christ-Sein bedeutet nach ihm zweifellos, wie 
schon bei Jesus, einen Kampf zu bestehen haben, und das ist nicht etwa nur bildlich 
oder in einem übertragenen Sinn gemeint. 
Auch wenn man an den inneren Seelenfrieden denken möchte, läßt einen die Antinomie 
so mancher Sätze Jesu nicht zur Ruhe kommen. Wenn er etwa dazu einlädt, als 
Mühseliger und Beladener zu ihm zu kommen, um Frieden und Ruhe für die Seele zu 
finden (Mt 11, 28 ff), und dann doch gerade nur solche in seine Jüngerschar aufzuneh­
men bereit ist, die nicht nur Vater und Mutter und Frau und Kind um seinetwillen zu 
hassen wissen, sondern sogar die eigene Seele (vgl. Lk 14, 26), wobei solcher Haß 
schwerlich einen Frieden .in der eigenen Persontiefe heraufführen kann. Es könnte kaum 
prägnanter hervortreten als in diesen wenigen Schrifttexten, ein wie vieldeutiges 
Begriffsfeld wir betreten, wenn wir christlich vom Frieden sprechen sollen - wobei 
diese angeführten Texte ja noch gar nicht einmal den ganzen Friedenskomplex 
umfassen. 

So stehen wir vor der Frage, was denn seitens des Vertreters der dogmatischen oder besser 
systematischen Theologie zur Friedensfrage heute, zumal innerhalb einer vom Institut für 
Friedensforschung angesetzten Ringvorlesung sinnvollerweise überhaupt dargeboten werden 
könnte. Wir stehen, so scheint es jedenfalls zunächst, vor der Entscheidung, in unseren 
folgenden Oberlegungen entweder mehr wissenschaftlich-abstrakt, d. h. unberührt von heute 
drängenden Fragen zum Frieden das herauszustellen, was die systematische Theologie über 
den Frieden mit Gott vorzubringen hat, oder aber diese unsere Oberlegungen gerade aus 
der heutigen Situation heraus zu entwickeln und dann in diese Situation, womöglich klärend, 
hineinzusprechen. Auf den ersten Blick scheint diese Entscheidung anzustehen, und da 
dürfte es dann keine Frage sein, welcher Art Oberlegung wir uns zuzuwenden hätten. 
Freilich, bei näherem Zusehen und hinreichend redlichem denkerischen Bemühen erweist 
sich jene Gegenüberstellung der Ansatzmöglichkeiten als recht problematisch. Es dürfte 
nämlich immer deutlicher sichtbar werden, daß wir in unserem Thema eigentlich ein Muster­
beispiel dafür vor Augen haben, welchen konkreten Aufgaben und unvermuteten Schwierig­
keiten sich die Theologie heute gegenübergestellt sieht, solange sie sich bewußt ist, den 
Glauben je heute erschließen zu müssen. Damit wir uns also jetzt nicht einfach in vielleicht 
logisch und auch theo-logisch wohldurchdachten, doch eher zeitlosen Formeln bewegen, 
vielmehr das zu besprechen uns mühen, was gerade heute seitens der systematischen 
Theologie vorgebracht werden zu müssen erscheint, wird es gut sein, sich der inneren theo­
logischen Problematik des Friedensthemas bewußt zu werden, sofern es heute die Menschen 
bedrängt. 

1 Es handelt sich hier um eine innerhalb der Ringvorlesung des Sommersemesters 1972 zur 
Friedensforschung, veranstaltet vom Institut für Friedensforschung an der Kath.-theol. 
Fakultät der Universität Wien, gehaltene Vorlesung. An dieser Ringvorlesung beteiligten 
sich die verschiedenen theologischen Disziplinen. Der entsprechende Vorlesungscharakter 
wurde den Ausführungen verständlicherweise belassen. 

132 



Wir suchen einen ‚ugang diese theologische Problematik., Wir werden
dabei ZUu fragen haben, wWas denn eigentlich heute mit Frieden gemeint sel, und A  v  VaS

dann, solcher üblichen egrifflichkeit, Friede mit Gott edeuten könne. Denn WIT
wollen Ja niıch:  er dem Menschen eute vorbeireden, elmehr verständlich machen,
besser: das Evangelium, dem WIT verpflichtet sind. Daher haben WIT auf 102e
heutige Begrifflichkeit achten, wenilgstens einem Trsten Gang Nachden-
kens. Das gilt E mehr, als Ja die Friedensproblematik ar icht 1Ur innerhalb der
Theologie oder auch des Christentums verhandelt WIT|  d, sondern ängs ein! allge-
mein-menschliche rage geworden ist.

Ohne eine geENaAUCTE phänomenologische und begriffliche Analyse einzutreten, 6ce1
ü Hand einiger markanter eispiele sich: gema: eliche innere Schwierigkeit
e5 sich eute bei der theologischen rage nach dem Frieden handelt.
In einem eologischen Aufsatz über die eutfe besonders wichtigen Friedensbemühungen
können lesen: „Die ‚Pacem terris‘ Johannes’ X XIIL. und die Enzyklika
‚Populorum progressio‘ auls en nicht nNnUur der katholischen Kirche, sondern der

Welt eın ungewöhnliches Echo ge Die Tragweite beider Enzykliken wurde
schon früher inmal bündig dem Satz zusammengefaßt: Friede hat in Zeit eine
besondere Bedeutung geWONNEN; PT edeutet Entwicklung. WO.| Entwicklung anfangs ein
nruhefaktor sein kann, wir durch diesen Wels aber doch einigermaßen verhindert,
Friede 1U als rührselige Parole angesehen wird oder als der passıv ’artete Zustand, der
auf ınen Krieg folgt A kein Krieg ist, ein du:  Q Negation bestimmter Gesichts-
punkt des Friedens. Friede ist auch mehr als der Von der biblischen Botschaft der rche
beschworene Friede; ist die Frucht einer speziellen echnischen Anstrengung. Er ist
ZU einer autonomen Größe geworden, die bewußt aufgebaut werden muß und noch
längst B-  Pn erreicht ist, “  1  {} alte christliche Gebet u Befreiung vVon Pest, Hungersnot
und Krieg erhört ist. Friede erfordert eiıine Koordination aller Bemühungen auf dem Gebiet
der irtschaft und Soziologie, der Psychologie, eschichtswissenschaft und umanisierung,
die 1211 dem Wort ‚Entwicklung” zusammenfassen kann. Für den Westen bedeutet das
vornehmlich die Entwicklung einer übernationalen Mentalität und den wirksamen Ausbau
der ‚peace-research‘ Anderes edeute: e5 die SOB.- Dritte Welt, wieder anderes

amerika Eines (aber) en ese Entwicklungsformen gemeinsam: eine als selbst-
verständlich angesehene Lage muß durch Neues ersetzt werden. Die Ablösung des Alten durch
eın Neues ist  - nicht das Werk eines Tages. Aber die Ablösung ist dringend notwendig. Sie ist

notwendig, 15  S 1an üdamerika denkt, MNUur ine Revolution könne ınen solchen Frieden
bringen. Man sieht also inen ursächlichen Uusamım ang zwischen Revolution und Frie-
den. nier Frieden versteht maximale Realisierung der Menschenrechte, clie
gewaltlos wıe Ööglich verwirklich: werden, aber ©5 csein muß 2uch mıit Gewalt
CETZWUNBHEN werden müssen“®, Soweit das Zitat S inem Aufsatz, der durchaus eologis:

argumentieren beabsichtigt. Wir wollen VOT Tlem auf die verwendeten Begriffsbestim-
gn schauen und c1e Gedächtnis behalten, WIr auf c1e noch zurückkommen
mussen.
Die hier zugrundeliegenden Auffassungen über das, Friede sel, scheinen von der
Enzyklika ‚Pacem ın terri  S, die Ja die Friedensenzyklika neuesten Datums
wird, bestätigt werden. Sie eNnt Ja den Frieden das, „WaSs die Menschen ler Zeiten
aufs sehnlichste anstreben“S, Eine Lektüre läßt £reilich erkennen,
der Begriff „Friede” einem eigentümlichen, Zeit allerdings csehr
charakteristischen Sinn wird. Fs ist nämlich mıit allem Nachdruck und in allen
Variationen taktisch der iustitia, Vun der Gerechtigkeit die Rede, WIr icht
fehlgehen, den der Enzyklika angesprochenen Frieden mit ihren eigenen Worten z
definieren als clie moralische Ordnung In allen menschlichen Bereichen, soweit SIie
optima der In der Natur der Menschen gelegenen erechtigkeit entspricht, Freilich
collte bei der Beurteilung dieser Enzyklika icht übersehen werden, S1e Gl| bewußt
-  er 1Ur n die Christen wendet, sondern überhaupt an, wıe s1e Sagtl, alle Menschen

> „Friede durch Revolution”: Concilium E (1968) 288
„Pacem in erris'’  ‚f (1963)

©

Wir suchen zuerst einen Zugang in diese theologische Problematik. Wir werden uns 
dabei zu fragen haben, was denn eigentlich heute mit Frieden gemeint sei, und was 
dann, in solcher üblichen Begrifflichkeit, Friede mit Gott bedeuten könne. Denn wir 
wollen ja nicht an dem Menschen heute vorbeireden, uns vielmehr verständlich machen, 
besser: das Evangelium, dem wir verpflichtet sind. Daher haben wir genau auf die 
heutige Begrifflichkeit zu achten, wenigstens in einem ersten Gang unseres Nachden­
kens. Das gilt umso mehr, als ja die Friedensproblematik gar nicht nur innerhalb der 
Theologie oder auch nur des Christentums verhandelt wird, sondern längst eine allge­
mein-menschliche Frage geworden ist. 

I 
Ohne nun in eine genauere phänomenologische und begriffliche Analyse einzutreten, sei 
an Hand einiger markanter Beispiele sichtbar gemacht, um welche innere Schwierigkeit 
es sich heute bei der theologisc:hen Frage nach dem Frieden handelt. 
In einem theologischen Aufsatz über die heute besonders wichtigen Friedensbemühungen 
können wir lesen: ,,Die Enzyklika ,Pacem in terris' Johannes' XXIII. und die Enzyklika 
,Populorum progressio' Pauls VI. haben nicht nur in der katholischen Kirche, sondern in der 
ganzen Welt ein ungewöhnliches Echo gefunden. Die Tragweite beider Enzykliken wurde 
schon früher einmal bündig in dem Satz zusammengefaßt: Friede hat in unserer Zeit eine 
besondere Bedeutung gewonnen; er bedeutet Entwicklung. Obwohl Entwicklung anfangs ein 
Unruhefaktor sein kann, wird durch diesen Hinweis aber doch einigermaßen verhindert, daß 
Friede nur als rührselige Parole angesehen wird oder als der passiv erwartete Zustand, der 
auf einen Krieg folgt. Daß kein Krieg ist, ist nur ein durch Negation bestimmter Gesichts­
punkt des Friedens. Friede ist auch mehr als der von der biblischen Botschaft der Kirche 
beschworene Friede; er ist die Frucht einer ganz speziellen technischen Anstrengung. Er ist 
zu einer autonomen Größe geworden, die bewußt aufgebaut werden muß und die noch 
längst nicht erreicht ist, wenn das alte christliche Gebet um Befreiung von Pest, Hungersnot 
und Krieg erhört ist. Friede erfordert eine Koordination aller Bemühungen auf dem Gebiet 
der Wirtschaft und Soziologie, der Psychologie, Geschichtswissenschaft und Humanisierung, 
die man in dem Wort ,Entwicklung' zusammenfassen kann. Für den Westen bedeutet das 
vornehmlich die Entwicklung einer übernationalen Mentalität und den wirksamen Ausbau 
der ,peace-research' . • • (Anderes bedeutet es für die sog. Dritte Welt, wieder anderes für 
Südamerika •.. ) Eines (aber) haben diese Entwicklungsformen gemeinsam: eine als selbst­
verständlich angesehene Lage muß durch Neues ersetzt werden. Die Ablösung des Alten durch 
ein Neues ist nicht das Werk eines Tages. Aber die Ablösung ist dringend notwendig. Sie ist 
so notwendig, daß man in Südamerika denkt, nur eine Revolution könne einen solchen Frieden 
bringen. Man sieht also einen ursächlichen Zusammenhang zwischen Revolution und Frie­
den. Unter Frieden versteht man die maximale Realisierung der Menschenrechte, die so 
gewaltlos wie möglich verwirklicht werden, aber - wenn es sein muß - auch mit Gewalt 
erzwungen werden müssen'12• Soweit das Zitat aus einem Aufsatz, der durchaus theologisch 
zu argumentieren beabsichtigt. Wir wollen vor allem auf die verwendeten Begriffsbestim­
mungen schauen und sie im Gedächtnis behalten, da wir auf sie noch zurückkommen 
müssen. 
Die hier zugrundeliegenden Auffassungen über das, was Friede sei, sc:heinen von der 
Enzyklika ,Pacem in terris', die ja die Friedensenzyklika neuesten Datums genannt 
wird, bestätigt zu werden. Sie nennt ja den Frieden das, ,,was die Menschen aller Zeiten 
aufs sehnlic:hste anstreben"3• Eine genauere Lektüre läßt freilic:h erkennen, daß in ihr 
der Begriff „Friede" in einem ganz eigentümlic:hen, für unsere Zeit allerdings sehr 
c:harakteristisc:hen Sinn angesetzt wird. Es ist nämlic:h mit allem Nac:hdruck und in allen 
Variationen faktisch von der iustitia, von der Gerechtigkeit die Rede, so daß wir nicht 
fehlgehen, den in der Enzyklika angesproc:henen Frieden mit ihren eigenen Worten zu 
definieren als die moralische Ordnung in allen menschlichen Bereichen, soweit sie 
optimal der in der Natur der Menschen gelegenen Gerechtigkeit entspricht. Freilich 
sollte bei der Beurteilung dieser Enzyklika nic:ht übersehen werden, daß sie sich bewußt 
nicht nur an die Christen wendet, sondern überhaupt an, wie sie sagt, alle Menschen 

2 „Friede durch Revolution": Concilium 4. Jahrg. (1968) 388 f. 
3 „Pacem in terris" (1963} 1. 

133 



guten Willens 50 entspringen auch alle ihre Argumentationen 1al möchte
folgerichtig und ZuUu echt der Besinnung 1UI auf die Natur des Menschen und der
menschlichen, mannigfaltig gearteien und gegliederten Gemeinschaft.
Wohl wegecn des allgemein-menschlichen Adressaten £ehlt eiINe christlich-theologische
Argumentation, eiw: eın ausdrücklich durchgeführter H:  1NWEeIls  s  > auf Jesus Christus,
zumal auf sSeıin Erlösungswerk Kreuzesopfer, das ja nach Paulus doch das Ereignis
des Friedenstiftens BewWESCHN ist. Das Wort Friede ommt zudem, Anfang und Ende der
Enzyklika einmal ausgeNOMMeN, überhaupt z  e ort VOoT, W der Krieg unter den
Öölkern oder Nationen als chließlich einmal überwinden besprochen WIT: Somit
bringt auch diese Friedensenzyklika wohlgemerkt aAUuUS dem angeführten Grunde
und von daher berechtigt eın Verständnis des Friedens Licht, der alc ÖOrdnungs-
charakter wesentlich den zwischenmenschlichen Bereich des Gozialen wıe auch des 'aat-
lichen Zusammenlebens ; bestimmen hat und Fij der der Natur des Menschen
gelegenen Gerechtigkeit abgeleitet wird. Friede ist dabei auch verstanden als vVon den
enschen guten Willens bei entsprechen liebevollem und engagiertem Bemühen Her-
aufzuführendes und auch von ihnen her Heraufführbares ] dürfte klar sSeıin bzw. 1
olgenden klar werden, d  (3 diese Bestimmung dessen, Frieden eigentlich
christlich meınt, nich:  Pr hinreichend senin kann, Calls mıit dem soeben Angedeuteten schon
les ausgesprochen sein sollte; jedenfalls WAar!  } dannnnicht mehr eins!|  tig, wWwas
dann etw. Friede mit Gott noch meilnnen könnte. Und das ist ja Thema unsefer UÜber-
legun

un theologisch ZUmM Friedensproblem entschieden mehr Sagen ist, laß eben
B-  en Horizont menschlichen Daseins allein liegt, braucht sich Z  Pn erst
bewiesen zZu werden.
Werten WIr dazu einen Blick auf einige ze, ahner seinem Aufsatz „Der Friede
Gottes und der Friede der Welt“” Vor einigen Jahren schrieb. Da heißt u ennn WITLT
theologisch vom Frieden sprechen, müssen sprechen vom Frieden mit Gott, mm
Frieden mit sich, S Frieden den zwischenmens:  chen Beziehungen und innerhalb
eser Beziehungen vVoam Frieden zwischen den Generationen, den Klassen, den Lebensaltern,
den eschlechtern Und müßten et{was on enem politischen Frieden
theologisch en, der die heutige Gituation einer bsolut zusammenwachsenden einen
Weltges  te meint. Die Frage, wıe sich diese verschiedenen rien des Friedens ...
zueinander verhalten, ist selbstverständlich NO! eine eigene rage den Theologen,
denn hat offenbar den Eindruck, auch nach der Lehre der Schrift, dlaß ese verschiedenen
Friedensrealisierungen untereinander ein! innere Beziehung und Einheit en und
Grun O] ines das andere fordert. Nur der Mensch, der irgendwie q innerer
Befriedung weiß und der gen WIir Christen u  8 etzten vu  & Frieden mit ‚Ott lebt,
kann eigentlich jene altung ra: haben, die auch dem Frieden unter den ens!
dienen kann”4
Was nun eilich auch hier wobei WIr edenken wollen, daß uns jetzt nicht g
eine der aufgeführten Autoren geht, sondern darum, ( n and ezeichnender
ÄAussagen das heutige Verständnis, auch das heutige theologische Verständnis dessen aufge-
deckt werden soll, v eigentlich mit Frieden heute gemein! ist also immer wieder
auffällt, ist 25 In heutiger Friedensdiskussion wird eigen! LLUF nebenbei S Frieden
des Menschen z Gott gesprochen, gegen ausdrücklich fast 3  e als vVon einem atus,
der das wie immer näher gefaßte zwischenmens  ich Leben angeht. Und celbst dann, wenn
nich!  . übersehen wird, d  laß gemäß der Schri der Friede Ja doch letztlich abe Gottes ist,

fällt auf, diese Gabe dann eben doch wieder verstanden wird, eigentlich en
Menschen celbst gegeben, seinen Bereich: der ens:! coll mit gich celbst Frieden haben,individuell der innere Frieden der menschlichen Person), und lie Menschen sollen Frieden
untereinander haben. -  S von fähr das Thema der durch theologische Überlegungen
€  NneNnen Zielsetzung der Friedensbemühungen: Humanisierung!
50 Sagt Rahner „Wenn christliche Theologen fragen, wie und WO: denn dieser
Kampf oder ese2 Aufgabe (den Frieden, für) eine Humanisierung des Kampfes un!|
der Gewalt durchgeführt werden müßte, dann bieten sich zunächst zumindest den
Katholiken die beiden christlichen Stichworte ‚Gerechtigkeit‘ und ‚Liebe’ aAan. Es ist Ja
ıner  w merkwürdigen Weise { Zweiten Vatikanum T worden, daß der Friede nicht

A  A Rahner, Schriften Theologie

134

guten Willens. So entspringen auch alle ihre Argumentationen - man möchte sagen 
folgerichtig und zu Recht - der Besinnung nur auf die Natur des Menschen und der 
menschlichen, mannigfaltig gearteten und gegliederten Gemeinschaft. 
Wohl wegen des allgemein-menschlichen Adressaten fehlt eine christlich-theologische 
Argumentation, so etwa ein ausdrücklidt durchgeführter Hinweis auf Jesus Christus, 
zumal auf sein Erlösungswerk im Kreuzesopfer, das ja nach Paulus doch das Ereignis 
des Friedenstiftens gewesen ist. Das Wort Friede kommt zudem, Anfang und Ende der 
Enzyklika einmal ausgenommen, überhaupt nur dort vor, wo der Krieg unter den 
Völkern oder Nationen als schließlich einmal zu überwinden besprochen wird. Somit 
bringt auch diese Friedensenzyklika - wohlgemerkt: aus dem angeführten Grunde 
und von daher berechtigt - ein Verständnis des Friedens ans Licht, der als Ordnungs­
charakter wesentlich den zwischenmenschlichen Bereich des Sozialen wie auch des staat­
lichen Zusammenlebens zu bestimmen hat und aus der in der Natur des Menschen 
gelegenen Gerechtigkeit abgeleitet wird. Friede ist dabei auch verstanden als von den 
Menschen guten Willens bei entsprechend liebevollem und engagiertem Bemühen Her­
aufzuführendes und auch von ihnen her Heraufführbares. Es dürfte klar sein bzw. im 
folgenden klar werden, daß diese Art Bestimmung dessen, was Frieden eigentlich 
christlich meint, nicht hinreichend sein kann, falls mit dem soeben Angedeuteten schon 
alles ausgesprochen sein sollte; jedenfalls wäre dann nämlich nicht mehr einsichtig, was 
dann etwa Friede mit Gott noch meinen könnte. Und das ist ja Thema unserer Ober­
legung. 
Daß nun theologisch zum Friedensproblem entschieden mehr zu sagen ist, daß er eben 
nicht nur im Horizont menschlichen Daseins allein liegt, braucht an sich nicht erst 
bewiesen zu werden. 
Werfen wir dazu einen Blid< auf einige Sätze, die K. Rahner in seinem Aufsatz „Der Friede 
Gottes und der Friede der Welt" vor einigen Jahren sdu-ieb. Da heißt es u. a.: ,,Wenn wir 
theologisch vom Frieden sprechen, dann miissen wir sprechen vom Frieden mit Gott, vom 
Frieden mit sich, vom Frieden in den zwischenmenschlichen Beziehungen und innerhalb 
dieser Beziehungen vom Frieden zwischen den Generationen, den Klassen, den Lebensaltern, 
den Geschlechtern • • • Und wir müßten schließlich etwas von jenem politischen Frieden 
theologisch bedenken, der die heutige Situation einer absolut zusammenwachsenden einen 
Weltgeschichte meint. Die Frage, wie sich diese verschiedenen Arten des Friedens ... 
zueinander verhalten, ist selbstverständlich nochmals eine eigene Frage für den Theologen, 
denn er hat offenbar den Eindrud<, auch nach der Lehre der Schrift, daß diese verschiedenen 
Friedensrealisierungen untereinander eine innere Beziehung und Einheit haben und im 
Grunde genommen eines das andere fordert. Nur der Mensch, der irgendwie von innerer 
Befriedung weiß und der - so sagen wir Christen - im letzten im Frieden mit Gott lebt, 
kann eigentlich jene Haltung radikal haben, die auch dem Frieden unter den Menschen 
dienen kann"". 
Was nun freilich auch hier auffällt - wobei wir bedenken wollen, daß es uns jetzt nicht um 
eine Kritik der aufgeführten Autoren geht, sondern darum, daß an Hand bezeichnender 
Aussagen das heutige Verständnis, auch das heutige theologische Verständnis dessen aufge­
ded<t werden soll, was eigentlich mit Frieden heute gemeint ist -, was also immer wieder 
auffällt, ist dieses: In heutiger Friedensdiskussion wird eigentlich nur nebenbei vom Frieden 
des Menschen zu Gott gesprochen, dagegen ausdriid<lich fast nur als von · einem Status, 
der das wie immer näher gefaßte zwischenmenschliche Leben angeht. Und selbst dann, wenn 
nicht übersehen wird, daß gemäß der HI. Schrift der Friede ja doch letztlich Gabe Gottes ist, 
so fällt auf, daß diese Gabe dann eben doch wieder verstanden wird, als eigentlich für den 
Menschen selbst gegeben, für seinen Bereich: der Mensch soll mit sich selbst Frieden haben, 
individuell (der innere Frieden der menschlichen Person), und die Menschen sollen Frieden 
untereinander haben. Nicht von ungefähr ist das Thema der durch theologische Oberlegungen 
gewonnenen Zielsetzung der Friedensbemühungen: Humanisierungl 
So sagt Rahner: ,,Wenn wir als du-istliche Theologen fragen, wie und wodurch denn dieser 
Kampf oder diese Aufgabe für (den Frieden, d. h. fiir) eine Humanisierung des Kampfes und 
der Gewalt durchgeführt werden müßte, dann bieten sich zunächst - zumindest für den 
Katholiken - die beiden du-istlichen Stichworte ,Gerechtigkeit' und ,Uebe' an. Es ist ja in 
einer merkwürdigen Weise im Zweiten Vatikanum gesagt worden, daß der Friede nicht aus 

" K. Rahner, Schriften zur Theologie 8 (1967) 689 f. 

134 



mens! Machtgebot, aQu5 dem eichgewicht entgegengesetzter Ta: entspringe, 0OI1-
dern in einem wahren und eigen!|  ena das Werk der erechtigkeit ce;i.‘5
Offensichtlich haben WIT WLiL5 zunächst dieser heutigen egrifflichkeit und dem gangıgzen
Verständnis von Frieden stellen Was heute Friede heißt; wonach gestrebt WITF!  d,
G unter der Flagge des Friedens gekämpft wird: wWas Blickfeld liegt, wennn, auch
theologisch, Sinne der Friedensforschung über den Frieden reflektiert oder
einig. verbindlich gesprochen wird; alles scheint sich eher auf den mensch-
lichen, zumal den zwischenmenschlichen Bereich Z1 konzentrieren. geht un den
einzelnen Menschen und die Gruppen und Völker gerade der Erreichung,
Behauptung und Entfaltung dessen, \ ihnen „Von Natur aus  ‚44 gerechterweise zusteht,
auf das alle gemäß der Gerechtigkeit Anspruch haben. Friede also WUTF!  e  de dann herr-
schen, wenn diese, übrigens durchaus christlich verstandene und human erreichende
Gerechtigkeit sich allenthalben möglichst vollkommener We  1se eingestellt hätte,
wenn also jedem einzelnen WIe den verschiedenen Gruppen die freie, personale und
gemeinschaftliche Entfaltung und Äuswertung der eigenen Möglichkeiten ohne alle
Beschränkung und Gefährdung cseitens eigener wWwIıe anderer Aggressivitäten offen-
stände.
Sehen WIT einmal ab von der rage, ob denn AI der konkreten Möglichkeit, eine
soölche Entwicklung und +atsächliche Verwirklichung solchen Friedens hier, innerhalb
dieser Geschichte, überhaupt erreichen, christlich-theologisch Bedenkens-
ertes gesagt werden kann und v  W  C das näherhin 621. Auf jeden Fall ist schon jetzt
erkennbar, daß bei diesem, bisher erfaßten Friedensverständnis eigentlich icht
sinnvoll SP1IN auch einem Frieden m1t Gott sprechen zu wollen Denn bei den
bisher cichtbar gewordenen Wunsch)Momenten des Friedens ist nicht erkennen,

eın csolcher Zustand vollendeter Gerechtigkeit, der zwischen Gott und Mensch auf
die Dauer erreicht werden soll, konkret überhaupt bedeuten onne.  .. Es steht ja auch

nich!  rr priori fest, dafß der heute übliche, vordergründige Friedensbegriff über-
aup sinnvoll auch auf das konkrete, heutige wWwIıe zukünftig-eschatologische Verhält-
nıS der Menschen Gott angewendet werden
Diese zunächst T' ernüchternde Feststellung erfährt übrigens eine gewisse Rücken-
deckung der Erinnerung dessen, wWas seitens der at] Wissenschaft alc Erkenntnis
angeboten wird. Bei e1ner hinreichend offenen und wachen Beurteilung der biblischen
Aussagen sichtbar, wıe weit der biblische, zumal der a#1 Friedens-, besser
Schalom-Begriff, und unNnser eute gangiger Friedensbegriff auseinanderklaffen, WEeIUur-

eich natürlich immer noch miteinander zu haben. Mit dieser Feststellung
biblischer eologie (die u!  .  bernehmen, ohne jer entfalten können) haben
WIT IN wıe mM1r scheint, eiınen Aspekt gewonnen ür den Beitrag der systema-
tischen Theologie die Friedensforschung heute Er ist Te kein Aspekt, der gerade
und für das Friedensverständnis und die Friedensbemühung aus christlichem Geist
typisch ist: doch dürfte hier SeiNne unerläßliche Beachtung vVon besonderem Gewicht sSein.

meıne dieses: Die Notwendigkeit der gegenseitigen Übersetzung der Inhalte,
Begrifflichkeiten und Sprachen der Offtfenbarungsquellen und den uUuNseTer heutigen,
Je genen Sprache begriffenen heutigen Erfahrungen und Bewußtseinsinhalte. Wenn
der eologe Ver:  et etwas heutiger menschlicher Problematik will,
hat ja die Offenbarung, vielleicht aufs neue, daraufhin befragen, Was
s]ı1e AU| künden hat, vielleich: als jetzt gerade nicht erwartert. In diesem Zusammen-
hang sprechen WITr MeIls von einem notwendigen Übersetzungsvorgang der
Bibel und eren Denkweise und Sprache Zeit h:  inein, UNSeTE Weise also
denken, empfinden und sprechen. Spätestens jedoch gerade al unseren Thema
der heutigen Friedensbemühung muR csichtbar werden, auch, G B-  n
einmal, der gleichsam umgekehrte Vorgang stattzufinden hat. egen der ‚,entschei-

M  fa  - Ebd. 701,.

menschlichem Machtgebot, aus dem Gleichgewicht entgegengesetzter Kräfte entspringe, son­
dern in einem wahren und eigentlichen Sinne das Werk der Gerechtigkeit sei/'5 
Offensichtlich haben wir uns zunächst dieser heutigen Begrifflichkeit und dem gängigen 
Verständnis von Frieden zu stellen. Was heute Friede heißt; wonach gestrebt wird, 
wenn unter der Flagge des Friedens gekämpft wird; was im Blickfeld liegt, wenn, auch 
theologisch, im Sinne der Friedensforschung über den Frieden reflektiert oder gar 
einigermaßen verbindlich gesprochen wird; alles das scheint sich eher auf den mensch­
lichen, zumal den zwischenmenschlichen Bereich zu konzentrieren. Es geht um den 
einzelnen Menschen und um die Gruppen und Völker gerade in der Erreichung, 
Behauptung und Entfaltung dessen, was ihnen „von Natur aus" gerechterweise zusteht, 
auf das alle gemäß der Gerechtigkeit Anspruch haben. Friede also würde dann herr­
schen, wenn diese, übrigens durchaus christlich verstandene und human zu erreichende 
Gerechtigkeit sich allenthalben in möglichst vollkommener Weise eingestellt hätte, 
wenn also jedem einzelnen wie den verschiedenen Gruppen die freie, personale und 
gemeinschaftliche Entfaltung und Auswertung der eigenen Möglichkeiten ohne alle 
Beschränkung und Gefährdung seitens eigener wie anderer Aggressivitäten offen­
stände. 
Sehen wir einmal ab von der Frage, ob denn zu der konkreten Möglichkeit, eine 
solche Entwicklung und tatsächliche Verwirklichung solchen Friedens hier, innerhalb 
dieser unserer Geschichte, überhaupt zu erreichen, christlich-theologisch Bedenkens­
wertes gesagt werden kann und was das näherhin sei. Auf jeden Fall ist schon jetzt 
erkennbar, daß es bei diesem, bisher erfaßten Friedensverständnis eigentlich nicht 
sinnvoll sein kann, auch von einem Frieden mit Gott sprechen zu wollen. Denn bei den 
bisher sichtbar gewordenen (Wunsch)Momenten des Friedens ist nicht zu erkennen, 
was ein solcher Zustand vollendeter Gerechtigkeit, der zwischen Gott und Mensch auf 
die Dauer erreicht werden soll, konkret überhaupt bedeuten könne. Es steht ja auch 
gar nicht a priori fest, daß der heute übliche, vordergründige Friedensbegriff über­
haupt sinnvoll auch auf das konkrete, heutige wie zukünftig-eschatologische Verhält­
nis der Menschen zu Gott angewendet werden kann. 
Diese zunächst recht ernüchternde Feststellung erfährt übrigens eine gewisse Rücken­
deckung aus der Erinnerung dessen, was seitens der atl Wissenschaft als Erkenntnis 
angeboten wird. Bei einer hinreichend offenen und wachen Beurteilung der biblischen 
Aussagen wird sichtbar, wie weit der biblische, zumal der atl Friedens-, d. h. besser 
Sdtalom-Begriff, und unser heute gängiger Friedensbegriff auseinanderklaffen, wenn­
gleich sie natürlich immer noch miteinander zu tun haben. Mit dieser Feststellung 
biblisdter Theologie (die wir übernehmen, ohne sie hier entfalten zu können) haben 
wir nun, wie mir scheint, einen ersten Aspekt gewonnen für den Beitrag der systema­
tischen Theologie für die Friedensforschung heute. Er ist freilich kein Aspekt, der gerade 
und nur für das Friedensverständnis und die Friedensbemühung aus christlichem Geist 
typisch ist; dodt dürfte hier seine unerläßliche Beachtung von besonderem Gewicht sein. 
Ich meine dieses: Die Notwendigkeit der gegenseitigen Obersetzung der Inhalte, 
Begrifflichkeiten und Sprachen der Offenbarungsquellen und den in unserer heutigen, 
je eigenen Sprache begriffenen heutigen Erfahrungen und Bewußtseinsinhalte. Wenn 
der Theologe verantwortet etwas zu heutiger menschlicher Problematik sagen will, so 
hat er ja die ergangene Offenbarung, vielleicht aufs neue, daraufhin zu befragen, was 
sie zu künden hat, vielleicht als jetzt gerade so nicht erwartet. In diesem Zusammen­
hang sprechen wir nun meist nur von einem notwendigen Obersetzungsvorgang aus der 
Bibel und deren Denkweise und Sprache in unsere Zeit hinein, in unsere Weise also zu 
denken, zu empfinden und zu sprechen. Spätestens jedoch gerade an unserem Thema 
der heutigen Friedensbemühung muß sichtbar werden, daß auch, wenn nicht gar zuerst 
einmal, der gleichsam umgekehrte Vorgang stattzufinden hat. Wegen der •entschei-

5 Ebd. 701. 

135 



denden Wichtigkeit cel kurz auf dieses, sich allgemein-theologische Problem e11-
gegangen.
Schon Lernen einer emden Sprache bedingt doch zuerst den Übersetzungsvorgang 3
der eigenen Muttersprache in Fremdsprache 5  ein, solange überhaupt einmal diese

NECEUKCWOIUN! z 61 angeeignete Sprache verstehen und sprechen möchte. Das hat rl IX
die alten Sprachen, {n rachdokumente vergangener Geschichtsepochen seine
besondere Bedeutung. Wir stehen VOT dem ekannten hermeneutischen Grun Satz-
pro wobei hier mein Anliegen ist, auf den oppe:  akter dieses Problems
in der konkreten eologie mit hinzuweisen. Konkret a Frage: genügt
einfach B- (wenng: P freilich mels! doch ge. wird), einfach die entsprechende
Vokabel des bräischen und Grie  en „Friede” in Lexikon und Konkordanz aufzız-
suchen, n dann schon sinnvolle oder end-gültige Aussagen machen können,

amals ® den Frieden un wWas, folglich, wohl der Offenbarungsinhal: dessen
sel, (vielleicht) den Begriff „Friede” eingegossen wurde. Vielmehr haben WIr den
Inhalt uUNsSsSerTes heutigen Friedensbegriffes, vie| OB Zunäa:  chst unter Verwendung anderer
Vokabeln, eren Sprachdokumenten ZUu rheben, ohne sich dabei Ü dem alschen
Apriori leiten zZu lassen, dieser nhalt E  E sich gerade und BeNAU untier der philologisch-Jexikographi: entsprechenden Vokabel der anderen Sprache uffinden lassen.
Wenn gerade und eXpressis erbis auf heutiges Friedensproblem eine Ant-
wort der haben wollen, SO ıst dieser Weg sicher zunächst der ste: Das
Befragen der Offenbarungsquellen US dem 1ssen UNSer Problem eute. Man
wird dann eben vornehmlich dürfte 5 dem bisher esprochenen hinreichend

geworden sSe1in nach dem Ausschau halten, was ZUu Verwirklichung der
gerechten, alilen möglichst ungefährdet das zukommen lassenden, zwischenmensch-
lichen Beziehungen der Bibel verhandelt wird. Die betreffenden Stichworte und
Begriffe werden vielfältig und zahlreich Se1Nn. Und unter anderen wird natürlich auch
das Wort und der Begriff ‚schalom bzw. ‚eirene‘ ‚u beachten sein, eben nicht NUr
ese
Wie aus der egese hinreichend bekannt ist und hier deshalb einzelnen
S werden kann, genuü ]  LLL keineswegs ese eine Richtung des Forschens: ihr
muß die entsprechend entgegengesetzte beigestellt werden. Das bedeutet: Auch das
damalige Begriffsfeld also das von ‚schalo:  m und ‚eirene‘) ist möglichst
vollständig abzuschreiten, und das SOgar auch auf Nachbarbegriffe und -termiıinı hin,
die c AUSs kaum vermuten möchten, Clie der Bibel aber hinreichend offen-
kundig sind. Erst die volle enntnis des eg  s- und Bedeutungsfeldes der jeweils
korrespondierenden Worte und egriffe und des jeweiligen Nachbarfeldes, wıe auch
ihre gegenseitige vergleichende (und gegebenenfalls kontrastierende) Beleuchtung
erlaubt den hier gemeinten vollständigen und gültigen Übersetzungsvorgang.
Nun hat csich das längst herausgestellt (was 1ler nicht einzelnen aufzuzeigen
ist), nämlich ‚schalo:  m seinem umfassenden Begriffsfeld entschieden mehr U -

greift als uNnser heutiger Friedensbegriff, (  (} nämli wie £taktisch und konkret
verwendet werden pflegt Dasselbe ist auch das grundsätzlich Zzu genNn.,
Auch das hier nicht einzelnen auseinandergelegt werden. Das Wort, das
‚schalom‘ DZW. ‚eirene‘ viel eher und deutlicher wiedergeben könnte, WAaTr!  4 ‚Heil‘, eils-
gut Uu. Freilich darf dabei nicht übersehen werden, laß dieser Begriff unt:  © anderem
auch das mit umfängt, W eute mıit ‚Friede‘ meinen.
Hätten runde NUu) mit dem coeben bezeichneten geistes- und begriffs-
geschichtlichen Übersetzungsprozeß ZzZu tun, wen!)] WIT theologisch iber den Frieden
reflektieren, dann ware  4# sich schon alles Nun haben jedi die Offenbarungs-
quellen die christliche Theologie einen Stellenwert, der SONSE nicht gegeben ist.
adurch sind WITr gehalten (was Jer nich  rr eigens erklärt werden braucht), dem unter
Verwendung von ‚schalom‘ und ‚eirene‘ (u. der erkündeten und
Besprochenen weitaus intensiver nachzugehen, 70nl heutiger Friedensproblematik
her zunächst scheinen möchte. Wir k  Oonnen  .. das auch GO formulieren: Die Schrift
hat offensichtlich mehr zZzu Sagen, AaS das Friedensproblem heute angeht, als

136

denden Wichtigkeit sei kurz auf dieses, an sich allgemein-theologische Problem ein­
gegangen. 
Schon das Lernen einer fremden Sprache bedingt doch zuerst den Obersetzungsvorgang aus 
der eigenen Muttersprache in die Fremdsprache hinein, solange man überhaupt einmal diese 
als die neugewonnene, sich angeeignete Sprache verstehen und sprechen möchte. Das hat fiir 
die alten Sprachen, zumal für die Sprachdokumente vergangener Geschichtsepochen seine 
besondere Bedeutung. Wir stehen also vor dem bekannten hermeneutischen Grundsatz­
problem, wobei es jetzt hier mein Anliegen ist, auf den Doppelcharakter dieses Problems 
in der konkreten Theologie mit Nachdruck hinzuweisen. Konkret für unsere Frage: Es genügt 
einfach nicht (wenngleich es freilich meist doch so gehalten wird), einfach die entsprechende 
Vokabel des Hebräischen und Griechischen für „Friede" in Lexikon und Konkordanz aufzu­
suchen, um dann schon sinnvolle oder gar end-gültige Aussagen machen zu können, was 
man damals über den Frieden dachte und was, folglich, wohl der Offenbarungsinhalt dessen 
sei, was (vielleicht) in den Begriff „Friede" eingegossen wurde. Vielmehr haben wir den 
Inhalt unseres heutigen Friedensbegriffes, vielleicht sogar zunächst unter Verwendung anderer 
Vokabeln, in früheren Sprachdokumenten zu erheben, ohne sich dabei von dem falschen 
Apriori leiten zu lassen, dieser Inhalt müsse sich gerade und genau unter der philologisch­
lexikographisch entsprechenden Vokabel der anderen Sprache auffinden lassen. 

Wenn wir gerade und expressis verbis auf unser heutiges Friedensproblem eine Ant­
wort aus der Bibel haben wollen, so ist dieser Weg sicher zunächst der erste: Das 
Be&agen der Offenbarungsquellen aus dem Wissen um unser Problem heute. Man 
wird dann eben vornehmlich - das dürfte aus dem bisher Besprochenen hinreichend 
deutlich geworden sein - nach dem Ausschau halten, was zur Verwirklichung der 
gerechten, allen möglichst ungefährdet das Ihre zukommen lassenden, zwischenmensch­
lichen Beziehungen in der Bibel verhandelt wird. Die betreffenden Stichworte und 
Begriffe werden vielfältig und zahlreich sein. Und unter anderen wird natürlich auch 
das Wort und der Begriff ,schalom' bzw. ,eirene' zu beachten sein, doch eben nicht nur 
diese. 
Wie aus der Exegese hinreichend bekannt ist und hier deshalb im einzelnen vorausge­
setzt werden kann, genügt nun keineswegs diese eine Richtung des Forschens; ihr 
muß die entsprechend entgegengesetzte beigestellt werden. Das bedeutet: Auch das 
damalige Begriffsfeld (für unseren Fall also das von ,schalom' und ,eirene') ist möglichst 
vollständig abzuschreiten, und das sogar auch auf Nachbarbegriffe und -termini hin, 
die wir von uns aus kaum vermuten möchten, die in der Bibel aber hinreichend offen­
kundig sind. Erst die volle Kenntnis des Begriffs- und Bedeutungsfeldes der jeweils 
korrespondierenden Worte und Begriffe und des jeweiligen Nachbarfeldes, wie auch 
ihre gegenseitige vergleichende (und gegebenenfalls kontrastierende) Beleuchtung 
erlaubt den hier gemeinten vollständigen und gültigen Obersetzungsvorgang. 
Nun hat sich für das AT längst herausgestellt (was hier nicht im einzelnen aufzuzeigen 
ist), daß nämlich ,schalom' mit seinem umfassenden Begriffsfeld entschieden mehr um­
greift als unser heutiger Friedensbegriff, so nämlich, wie er faktisch und konkret 
verwendet zu werden pflegt. Dasselbe ist auch für das NT grundsätzlich zu sagen. 
Auch das kann hier nicht im einzelnen auseinandergelegt werden. Das Wort, das 
,schalom' bzw. ,eirene' viel eher und deutlicher wiedergeben könnte, wäre ,Heil', ,Heils­
gut' u. ä. Freilich darf dabei nicht übersehen werden, daß dieser Begriff unter anderem 
auch das mit umfängt, was wir heute mit ,Friede' meinen. 
Hätten wir es nun im Grunde nur mit dem soeben bezeichneten geistes- und begriffs­
geschichtlichen Obersetzungsprozeß zu tun, wenn wir theologisch über den Frieden 
reflektieren, dann wäre an sich schon alles gesagt. Nun haben jedoch die Offenbarungs­
quellen für die christliche Theologie einen Stellenwert, der sonst nicht gegeben ist. 
Dadurch sind wir gehalten (was hier nicht eigens erklärt zu werden braucht), dem unter 
Verwendung von ,schalom' und ,eirene' (u. ä.) in der HI. Schrift Verkündeten und 
Besprochenen weitaus intensiver nachzugehen, als es von heutiger Friedensproblematik 
her zunächst scheinen möchte. Wir können das auch so formulieren: Die HI. Schrift 
hat uns offensichtlich mehr zu sagen, was das Friedensproblem heute angeht, als was 

136 



ZUur Sprache kommen kann, IU eben z die menschliche und zwischenmenschliche
Gerechtigkeit das bewegende Moment der rage nach dem Frieden ist. Noch einmal
anders gesagt Die Theologie hat die Schri 7zuerst und hauptsächlich Verkündigung,
als Wort gewordene Offenbarung Gottes, die dem en! etwas zZu künden und
bringen hat, verstehen: €&] zi von daher ergeben csich Ja doch die pezifische Aufgabe
und die Schwierigkeiten ihrer Hermeneutik, die über jene ZAUS den allgemeinen Geistes-
wissenschaften bekannten grundsätzlich hinausgehen: Es geht eben nicht
den Übersetzungsvorgang hin und her; vielmehr gilt €5, sich Ün seiıten Gottes
frei und unverfügt Dargebotene anzueignen.
Von dah!ı  ß gesehen ist unNnsel eıteres Voranschreiten esen Überlegungen eindeu-

bestimmt. Lassen 1115 also zunächst speitens der ntl egese iber die begriff-
liche Verwendung und den Bedeutungsinhalt vVon ‚eirene‘ unterrichten. Anschließend
scei versucht herauszustellen, wWas auf Grund dieser Erhebungen die systematische
eologie Hinblick auf die Friedensforschung heute als besonders wichtig erscheint.

den Inhalt von ‚eırene  ‚ sind Mög  eiten angegeben‘®: psychologische:
Friede als Gefühl des Friedens und der Gemütsruhe;: Friede Zustand des Versöhntseins
mit Gott  / Friede als das „Heils:  eın  44 des Banz! Menschen, als eschatologischer Begriff.
Alle drei Mög!  eıten Ginden sich im NT, gl dritte die Grundlage bildet.

weiıtesten Sinne meint ‚eirene‘ im egensa ZUu ‚akatastasia‘ den ordentlichen Zustand
der Dinge, den heilen Zustand, der Gottes Willen entspricht., ese Bedeutung greift grund-
n ich c den Gesamtweltbestan über. eıne nähere Bestimmung des nhaltes von
‚eirene‘ ist £reilich VOoO at] Begri ‚schalo: als Bezeichnung des Heils, das vVvVon ott

ommt, besonders als das eschatologische Heil, auszugehen.
Als geschichtliches eignis ist  . das Heil gekommen durch Jesus Christus, verkündet WI1  rd 25
al ‚guangelion tes eirenes’ Eph 6, 15) ieses Heil ist gerade und Christi Heil, wiıe
in Jo 14, 27 deutlich wird icht den irdisch-weltlichen oder menschlichen schalo:  In  4 bietet
esus als sondern bringt und übergibt das von geschaffene Heil, das selber
ıst, er ns „UNSCI Friede“” heißt Eph 2y 14). Eiren  e  f ist also nich:;  er eigentlich
Wunsch, sondern Gabe. Und das übrigens auch wohl schon unde der Apostel, die esus
in acht aussendet 10, 5 f; Mt 10, 13), un ‚eirene’ bringen, d abgelehnt oder ange-
1OIUMNEN werden Das drückt cich Ja in dem „Zurückkehren des Friedens” aus,
Ablehnung erfolgt.
Und weiter: Der ‚eirene‘ nachzujagen (etwa ebr 12, 14), nicht igentlich B  p Eintracht
In jemandem suchen, sondern Gil  D- unı He C und das nicht alle:  1n,  s sondern
m Verein mit allen anderen Menschen. Es }  ist VO]  } Bedeutung, ‚eirene nicht {  u ten mit
‚Zoe‘ Leben parallel steht, SO der ‚eirene‘ Gegenpart der Tod gegenübersteht, SO
wıie ja auch dem Leben. ‚Eirene‘ ist also Zustand etzter Erfüllung, thin das Leben
und die Lebensordnung der Neuen Schöpfung. Eigentümlich berühren, ‚eirene‘ in
esem Sinne oft, venn B-  r e  j immer, als Gabe Gottes erscheint, relativ selten jedo: im
S5inne des Friedensverhältnisses zZzu Gott gebraucht
Wir wolhen e hier mit diesem Überblick Sein lassen und versuchen IU dem
erkannten Sachverhalt sogleich auf den Grund ZUu gehen Dazu steilen WITr uns gemäß
UNSer Thema zweı Texte VOT Augen, die gerade für unsere rage nach dem
Frieden oder jetzt besser: nach der ‚eirene‘ zwischen Gott und ens: Charak-
teristisches enthalten.
In Röm 5, ist eindeutig UNSeren Frieden z Gott die Rede „Durch den Glauben
gerechtgemacht, haben WITr Frieden auf Gott hin durch Herrn Jesus Christus.
Durch ihn haben kraft des Glaubens Zutritt Z dem Gnadenstand erhalten, in dem

E befinden. Auch rühmen WITr der Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes.”
1e die Wendung ‚auf Gott hin zeigt, 1st das Verhältnis des Menschen auf Gott
hin gedacht, das auf Grund der Versöhnung (Köm D, 10) durch die Tat Jesu 115

$ Vegl. FÜr folgende Zusammenfassung besonders: „eirene“”: ThWNT 11 398—418, bes.
(von Rad; Foerster). Vgl auch Schlier, Der Friede nach dem Apostel Paulus, in

GuL 282—296,

137

zur Sprache kommen kann, wenn eben nur die mensc:hliche und zwischenmensc:hliche 
Gerechtigkeit das bewegende Moment der Frage nach dem Frieden ist. Noch einmal 
anders gesagt: Die Theologie hat die Schrift zuerst und hauptsäc:hlich als Verkündigung, 
als Wort gewordene Offenbarung Gottes, die dem Menschen etwas zu künden und zu 
bringen hat, zu verstehen; erst von· daher ergeben sich ja doch die spezifische Aufgabe 
und die Schwierigkeiten ihrer Hermeneutik, die über jene aus den allgemeinen Geistes­
wissenschaften bekannten grundsätzlich hinausgehen: Es geht eben nicht nur um 
den Obersetzungsvorgang hin und her; vielmehr gilt es, sich das von seiten Gottes 
&ei und unverfügt Dargebotene anzueignen. 
Von daher gesehen ist unser weiteres Voranschreiten in diesen Oberlegungen eindeu­
tig bestimmt. Lassen wir uns also zunächst seitens der ntl Exegese über die begriff­
liche Verwendung und den Bedeutungsinhalt von ,eirene' unterrichten. Anschließend 
sei versucht herauszustellen, was auf Grund dieser Erhebungen für die systematische 
Theologie im Hinblick auf die Friedensforschung heute als besonders wichtig erscheint. 

II 

Für den Inhalt von ,eirene' im NT sind drei Möglichkeiten angegeben8 : die psychologische: 
Friede als ein Gefühl des Friedens und der Gemütsruhe; Friede als Zustand des Versöhntseins 
mit Gott; Friede als das „Heilsein11 des ganzen Menschen, als letztlich eschatologischer Begriff. 
Alle drei Möglichkeiten finden sich im NT, doch so, daß die dritte die Grundlage bildet. 
Im weitesten Sinne meint ,eirene' im Gegensatz zu ,akatastasia' den ordentlichen Zustand 
der Dinge, den heilen Zustand, der Gottes Willen entspricht. Diese Bedeutung greift grund­
sätzlich auf den Gesamtweltbestand über. Für eine nähere Bestimmung des Inhaltes von 
,elrene' ist freilich vom atl Begriff des ,schalom' als Bezeichnung des Heils, das von Gott 
kommt, besonders als das eschatologische Heil, auszugehen. 
Als geschichtliches Ereignis ist das Heil gekommen durch Jesus Christus, verkündet wird es 
als ,euangelion tes eirenes' (Eph 6, 15). Dieses Heil ist gerade und genau Christi Heil, wie 
in Jo 14, 27 deutlich wird: Nicht den irdisch-weltlichen oder menschlichen ,schalom' bietet 
Jesus als Gruß, sondern er bringt und übergibt das von ihm geschaffene Heil, das er selber 
ist, so daß er rechtens „unser Friede11 heißt (Eph 2, 14). ,Eirene' ist also nicht eigentlich 
Wunsch, sondern Gabe. Und das übrigens auch wohl schon im Munde der Apostel, die Jesus 
in Macht aussendet (Lk 10, 5 f; Mt 10, 13), um ,eirene' zu bringen, die abgelehnt oder ange­
nommen werden kann. Das drückt sich ja in dem „Zurückkehren des Friedens" aus, falls 
Ablehnung erfolgt. 
Und weiter: Der ,eirene' nachzujagen (etwa Hebr 12, 14), will nicht eigentlich sagen, Eintracht 
mit jemandem suchen, sondern sich um das Heil bemühen, und das nicht allein, sondern 
im Verein mit allen anderen Menschen. Es ist von Bedeutung, daß ,eirene' nicht selten mit 
,zoe' - Leben parallel steht, so daß der ,eirene' als Gegenpart der Tod gegenübersteht, so 
wie ja auch dem Leben. ,Eirene' ist also Zustand letzter Erfüllung, schlechthin das Leben 
und die Lebensordnung der Neuen Schöpfung. Eigentümlich mag berühren, daß ,eirene' in 
diesem Sinne oft, wenn nicht gar immer, als Gabe Gottes erscheint, relativ selten jedoch im 
Sinne des Friedensverhältnisses zu Gott gebraucht wird. 
Wir wollen es hier mit diesem überblick genug sein lassen und versuchen nun, dem 
erkannten Sachverhalt sogleich auf den Grund zu gehen. Dazu stellen wir uns gemäß 
unserem Thema zwei Texte vor Augen, die gerade für unsere Frage nach dem 
Frieden - oder jetzt besser: nach der ,eirene' zwischen Gott und Mensch Charak­
teristisches enthalten. 

In Röm 5, 1 ist eindeutig von unserem Frieden zu Gott die Rede: ,,Durch den Glauben 
gerechtgemacht, haben wir Frieden auf Gott hin durch unseren Herrn Jesus Christus. 
Durch ihn haben wir kraft des Glaubens Zutritt zu dem Gnadenstand erhalten, in dem 
wir uns befinden. Auch rühmen wir uns der Hoffnung auf die Herrlichkeit Gottes." 
Wie die Wendung ,auf Gott hin' zeigt, so ist an das Verhältnis des Menschen auf Gott 
hin gedacht, das auf Grund der Versöhnung (Röm 5, 10) durch die Tat Jesu Christi 

8 Vgl. für die folgende Zusammenfassung besonders: ,,eirene": ThWNT II 398-418, bes. 
409-416 (von Rad; Foerster). Vgl. auch H. Schlier, Der Friede nach dem Apostel Paulus, in: 
Gut 44 (1971) 282-296. 

137 



ermöglicht 1st. Dabei ist zu sehen, al die Menschen der Gerechtmachung
Feinde (Gottes bezeichnet werden (Köm D, 10) Friede ıst hier alsg nicht das SCgEN:
seitige zwischen Gott und Mensch, das also auch vom enschen AQu5 Z  fa
einem solchen gemacht werden könnte, sondern PS5 ist damit der Zustand und das Ver-
hältnis gemeıin(t, in das der Mensch die Gerechtmachung, durch die Rechttfer-
tigungstat Jesu Christi hineinversetzt ist. egen des eindeutigen Verständnisses der
ertigung paulinischen Sinne ist ı1er also auf eden schon dieses eiıne

Friede ıst absolute Tat Gottes Menschen, abe Gottes, und einer Weise
eın Leistung des Menschen. ‚Eirene‘ steht also wichtiges Moment wesent-
lichem Zusammenhang mıit dem Rechtfertigungsgeschehen und dessen Verständnis,
S von her bestimmen ist, Was ‚eirene‘ näherhin als „Frieden“ meint.

Das kann, der notwendigen UrZe  43 Un Überlegungen WeBCNH, n deutlichsten erfaß:
werden durch die Betrachtung der anderen Textstelle, N: Eph 2, 11—22, näherhin
14—17. Wieder geht dort um das Heil, das durch die Versöhnungstat Jesu Christi
herbeigeführt wurde, hier Epheserbrief zunächst auf die Heiden gesehen, dann
aber auch auf die Juden hin, und beides 5SOBar einem inne, der gerade 1NSere

rage wichtig erscheint Der Text lautet nach Schlier folgendermaßen „Jetzt aber ın
Christus Jesus ceid ihr, die eins) ‚fe! warert, ‚nahe‘ gekommen Blut Christi.
Denn er ist Friede, der cla beide zı einem machte und die Scheidewand des
Zaunes niederriß, die Feindschaft seinem Fleisch, das Gesetz der Gebote, die Satzun-
gen SIN  d, vernichtete, auf laß die Z7WEei in ihm zu einem ]  uen Menschen schaffe,
TIE: stiftend, und versöhne die beiden einem Leib Gott durch das Kreuz, er,
der die Feindschaft getötet Und und ‚verkündete Frieden‘ euch den
‚Fernen und Frieden den Nah:  en ; denn durch haben beide einem Ge:  ist  >
‚ugang ZUH (Eph 2 Aus der Fülle dessen, Wa5s5 diesem lext ent-
halten ıst, soll das Entscheidende begrenzten Überlegungen heraus-
gestellt werden. Jesus Christus wird „UNSEX Friede“ genannt, e1Nne Formel, die auıch
mıiıt anderen Wörtern begegnet, WIe etw:; „Christus UNSeTr Leben“ u, Bezeichnend und
zunächst SOgaTr befremdlich ıst hier, der Apostel nicht IT Christus mıiıt dem Frieden

e1ns setzt, O f auch der Friede Er ist, sondern auch diesen- Frieden offenbar
umfassend eilsgut versteht, zudem egensa! .1 der Feindschaft.

J1er ommt erstmals den Blick, 10 eigentlich der Widerpart dessen ist, das
(bzw. der!) Friede genannt wird. Offensichtlich ist clie hier gemeinte ‚eirene‘ Ja -  Pn
zunächst verstanden als eschatologisch-zukünftiges Gut, das erst durch Jangwierige
Bemühungen heraufgeführt werden coll (wie eLw. einige Verse später VLC( Bau
des heiligen Tempels Gottes heißt), sondern 61€e ıst das einem Zuvorliegenden, Feind-
cchaft genannt, Entgegengestellte, und ZWär als Kreuzesereignis schon Gewirktes,
durch en, der 1er dann celbst dieser Friede geheißen wird. Auffallend ist also der
absolute Gebrauch ‚he echthr:  'a y die Feindschaft. Diese selbst wird durch folgendes
Sher bezeichnet: Die Vernichtung der Feindschaft ist die Vernichtung des Gesetzes!
Die gBENaAUETE es des (Gesetzes ‚NOMO: ton entolon dogmasin’
auf das Verständnis des auch Röm 71 ff, z und und iın Kol 2 gemeıinte
Gesetz, Nn als das Sünde erweckende und den Fluch des Todes verschafende
Mittel der Mächte und der Sünde.
So Sagt der Apostell insgesamt: Das Gesetz spielte eıne doppelte Rolle, PG schied die
Heiden V der Bürgerschaft Israels, und dieses Israel VO Gott urch das Gesetz
herrschte die Feindschaft zwischen Juden und eıden, und dieselbe Feindschaft zwischen
den Menschen und Gott Und indem Jesus Christus Kreuzestod das Gesetz
als die einds! überwunden hat, beseitigte diese sich doppelt auswirkende
Feindschaft, zumal die, ın der die Menschen auf Gott hin (gegen Gott) lebten. ist
erfordert, hier den Begriffen ‚ewıe ‚eirene‘, D-  er oka| der moralischen

138

ermöglicht ist. Dabei ist zu sehen, daß die Menschen vor der Gerechtmachung als 
Feinde Gottes bezeichnet werden (Röm 5, 10). Friede ist hier also nicht das gegen­
seitige Verhältnis zwischen Gott und Mensch, das also auch vom Menschen aus zu 
einem solchen gemacht werden könnte, sondern es ist damit der Zustand und das Ver­
hältnis gemeint, in das der Mensch durch die Gerechtmachung, durch die Rechtfer­
tigungstat J esu Christi hineinversetzt ist. Wegen des eindeutigen Verständnisses der 
Rechtfertigung im paulinischen Sinne ist hier also auf jeden Fall schon dieses eine 
klar: Friede ist absolute Tat Gottes am Menschen, Gabe Gottes, und in keiner Weise 
eine Leistung des Menschen. ,Eirene' steht also - ein wichtiges Moment - in wesent­
lichem Zusammenhang mit dem Rechtfertigungsgeschehen und dessen Verständnis, 
so daß von ihm her zu bestimmen ist, was ,eirene' näherhin als „Frieden" meint. 

Das kann, der notwendigen Kürze unserer Oberlegungen wegen, am deutlichsten erfaßt 
werden durch die Betrachtung der anderen Textstelle, nämlich Eph 2, 11-22, näherhin 
14-17. Wieder geht es dort um das Heil, das durch die Versöhnungstat Jesu Christi 
herbeigeführt wurde, hier im Epheserbrief zunächst auf die Heiden hin gesehen, dann 
aber auch auf die Juden hin, und beides sogar in einem Sinne, der gerade für unsere 
Frage wichtig erscheint. Der Text lautet nach Schlier folgendermaßen: ,,Jetzt aber in 
Christus Jesus seid ihr, die ihr einst ,fern' waret, ,nahe' gekommen im Blut Christi. 
Denn er ist unser Friede, der da beide zu einem machte und die Scheidewand des 
Zaunes niederriß, die Feindschaft in seinem Fleisch, das Gesetz der Gebote, die Satzun­
gen sind, vernichtete, auf daß er die zwei in ihm zu einem neuen Menschen schaffe, 
Frieden stiftend, und versöhne die beiden in einem Leib Gott durch das Kreuz, er, 
der die Feindschaft getötet in ihm. Und er kam und ,verkündete Frieden' euch den 
,Femen und Frieden den Nahen'; denn durch ihn haben wir beide in einem Geist 
Zugang zum Vater" (Eph 2, 13-18). Aus der Fülle dessen, was in diesem Text ent­
halten ist, soll nur das Entscheidende für unsere begrenzten Oberlegungen heraus­
gestellt werden. Jesus Christus wird „unser Friede" genannt, eine Formel, die auch 
mit anderen Wörtern begegnet, wie etwa „Christus unser Leben" u. ä. Bezeichnend und 
zunächst sogar befremdlich ist hier, daß der Apostel nicht nur Christus mit dem Frieden 
in eins setzt, so daß auch der Friede Er ist, sondern auch diesen• Frieden offenbar 
umfassend als das Heilsgut versteht, zudem im Gegensatz zu der Feindschaft. 

Hier kommt für uns erstmals in den Blid<, was eigentlich der Widerpart dessen ist, das 
(bzw. der!) Friede genannt wird. Offensichtlich ist die hier gemeinte ,eirene' ja nicht 
zunächst verstanden als eschatologisch-zukünftiges Gut, das erst durch langwierige 
Bemühungen heraufgeführt werden soll (wie etwa einige Verse später es vom Bau 
des heiligen Tempels Gottes heißt), sondern sie ist das einem Zuvorliegenden, Feind­
schaft genannt, Entgegengestellte, und zwar als im Kreuzesereignis schon Gewirktes, 
durch den, der hier dann selbst dieser Friede geheißen wird. Auffallend ist also der 
absolute Gebrauch von ,he echthra', die Feindschaft. Diese selbst wird durch folgendes 
näher bezeichnet: Die Vernichtung der Feindschaft ist die Vernichtung des Gesetzes! 
Die genauere Bestimmung des Gesetzes als ,nomos ton entolon en dogmasin' führt 
auf das Verständnis des auch in Röm 7, 7 ff, in Gai 3 und 4 und in Kol 2 gemeinte 
Gesetz, nämlich als das Sünde erwed<ende und den Fluch des Todes verschaffende 
Mittel der Mächte und der Sünde. 

So sagt der Apostel insgesamt: Das Gesetz spielte eine doppelte Rolle, es schied die 
Heiden von der Bürgerschaft Israels, und dieses Israel von Gott. Durch das Gesetz 
herrschte die Feindschaft zwischen Juden und Heiden, und dieselbe Feindschaft zwischen 
den Menschen und Gott. Und indem Jesus Christus in seinem Kreuzestod das Gesetz 
als die Feindschaft überwunden hat, beseitigte er diese sich doppelt auswirkende 
Feindschaft, zumal die, in der die Menschen auf Gott hin (gegen Gott) lebten. Es ist 
erfordert, hier in den Begriffen ,echthra' wie ,eirene', nicht nur Vokabeln der moralischen 

138 



Ordnung oder Unordnung sehen, sondern Inbegriffe .V objektiven oder, WIe
Schlier SOBAT sagt‘ ontologischen Phänomenen, orgängen und Tatbeständen, die das
Grundverhältnis der enschen Gott bestimmen und sich 11 der Folge, auch

der Menschheit selhst mehrfacher Beziehung auswirken
Wir 1556€711 Freili| diesem Sachverhalt noch WEeIU: eıiter nachgehen Auffällig
i1st nämli neben dem schon Genannten, die der gCezZzOgCNEN Textstelle Verwen-
dete Bildsprache, deren Herkunft und letzte Bedeutung bei den egeten ohl noch
umstritten ist, eren Sinn jedoch, I1T scheinen will, Thematik 1N-
reichend klar ist, we WIT auch innerhalb UINSE Überlegungen noch icht ZUINn
etzten vordringen oder 1e einzelnen ussagen in jeder Hinsicht absichern können

den Versen 14—16 wird das £riedenstiftende Werk Jesu Christi 5her beschrieben
und dadurch auch cdas deutlicher herausgestellt wWas den Frieden zerstorte  FA und VeOer -
hindert Es heißt Christus habe die Zwischenwand die Mauer oder den aun nieder-
gelegt, T habe die beiden Bereiche zı Z gemacht und die Feindschaft durch
Fleisch vernichtet, und ZWaTl auf eTr clie ZV  A  V  z/el ] Menschen
cschaffe Über diese Mauer gibt manche Diskussion Wie \ '  / UNS ent-
scheiden haben, das &11 dürfte klar e Es wird hier 1 grandiosen Zusammen-
schau, unter Verwendung alttestamentlich-jüdischer und auch heidnisch-mythischer
Vorstellungen und Vor allem Ausdrucksweisen verkündet, wWwWas Jesus Christus geleistet
hat,. Kreuzestod also ; realen Vorgang hat die letzt-

dämonische Mauer des jüdischen Gesetzes zerbrochen D:  1eses Gesetz wirdc als die
Feindschaft erklärt und das 154 nun wichtig diese Feindschaft rührt woanders
her, nicht Menschen, nämli von den Mächte und Gewalten genannten Kräften,
die sich des Gesetzes wider Gott bedienen
Es liegt hier das auch manchen anderen Gtellen bei Paulus und ımm
orfindliche Bewußtsein zugrunde, die eigentliche Feindschaft VO der her SOal
das jüdische Gesetz diesen Namen erhalten konnte, etztlich seltens der Mächte und
Gewalten herrührt die das Unheil gestiftet haben und ET wieder stiften Wie V1T
diese Mächte und Gewalten näher definieren haben, 11  - Augenblick dahin-
gestellt bleiben, da WITLr uns Ja zunächst den Aussagen der Schrift tellen wollen.
Nach seiner Aussageabsicht befragt, der Epheserbrief hier sicher neben A1ll-

derem herausstellen, daß der Kampf, den Chris  g Jesus die wiederzubrin-
gende ‚eirene‘ auf sich gENOHUNEN hat, cht 7uerst und eigentlich Kampf
gCHEeN die Menschen 1Sst, nicht einmal die Sünder:;: z csehr ZUu bedenkende ] at-
cache1 Dieser Kampf hat vielmehr dem Gesetz und:gerechten Übermacht gegol-
t| insofern hier als die Feindschaft erklärt wird und cliese Feindschaft des Gesetzes
oder das Gesetz, insofern G Feindschaft 1ST, 1St nochmals tiefer gesehen, insofern e

die „Mächte und Gewalten genannten, widergöttlichen und daher auıch wider-
menschlichen sind enen sich stus, N} Kreuze csterbend entgegengestellt
und 516 besiegt hat Die jer gemeıinte Feindschaft der Widerpart der 1er ang
sprochenen ‚EITENE F 15T also icht eigentlich den enschen noch 111 der Menschheit

suchen, atıch nicht Wennl diese Menschen als Sünder angesehen werden Denn Chri-
Stus 1St für 51€, doch die Sünde, d Feindschaft gestorben
Wir können hier noch offenlassen, VI1€ ese Maächte und Gewalten, enen sich
Christus entgegengestellt cah heute benennen WO. Wichtig 1St für uns die
Feststellung, diese Feindschaft sich sowohl CIl Gott WIe auch die
Menschen widerrechtlich ermächtigt hatte Die Menschen waren ihr verfallen Von
daher bekommt der Begriff der Erlösung sceiınen eigentümlichen Klang Die zZzu Unrecht
den überwältigenden ächten Feindschaft ausgelieferten und ihnen erlegenen

1er, Der Brief an die Epheser Kommentar, Düsseldort Wır VeTr-
wendeten diesen Kommentar besonders für die Erarbeitung des nt] Fundaments NS
Überlegungen

Ordnung oder Unordnung zu sehen, sondern Inbegriffe von objektiven oder, wie 
Sdilier sogar sagt7, ontologischen Phänomenen, Vorgängen und Tatbeständen, die das 
Grundverhältnis der Menschen zu Gott bestimmen und sich dann, in der Folge, auch 
in der Menschheit selbst in mehrfacher Beziehung auswirken. 
Wir müssen freilich diesem Sachverhalt noch ein wenig weiter nachgehen. Auffällig 
ist nämlich, neben dem schon Genannten, die an der angezogenen Textstelle verwen­
dete Bildsprache, deren Herkunft und letzte Bedeutung bei den Exegeten wohl noch 
umstritten ist, deren Sinn jedoch, wie mir scheinen will, für unsere Thematik' hin­
reichend klar ist, wenn wir auch innerhalb unserer Oberlegungen noch nicht zum 
letzten vordringen oder die einzelnen Aussagen in jeder Hinsicht absichern können. 

In den Versen 14-16 wird das friedenstiftende Werk Jesu Christi näher beschrieben 
und dadurch auch das deutlicher herausgestellt, was den Frieden zerstörte und ver­
hindert. Es heißt, Christus habe die Zwischenwand, die Mauer oder den Zaun nieder­
gelegt, er habe die beiden Bereiche zu einem gemacht und die Feindschaft durch sein 
Fleisch vernichtet, und zwar auf daß er die zwei in ihm zu einem neuen Menschen 
schaffe. Ober diese Mauer gibt es manche Diskussion. Wie immer wir uns zu ent­
scheiden haben, das eine dürfte klar sein: Es wird hier in einer grandiosen Zusammen­
schau, unter Verwendung alttestamentlich-jüdischer und auch heidnisch-mythischer 
Vorstellungen und vor allem Ausdrucksweisen verkündet, was Jesus Christus geleistet 
hat, nämlich: Durch seinen Kreuzestod, also in einem realen Vorgang hat er die letzt­
lich dämonische Mauer des jüdischen Gesetzes zerbrochen. Dieses Gesetz wird als die 
Feindschaft erklärt und - das ist nun wichtig - diese Feindschaft rührt von woanders 
her, nicht vom Menschen, nämlich von den Mächte und Gewalten genannten Kräften, 
die sich des Gesetzes wider Gott bedienen. 
Es liegt hier das auch an manchen anderen Stellen bei Paulus und im ganzen Nt 
vorfindliche Bewußtsein zugrunde, daß die eigentliche Feindschaft, von der her sogar 
das jüdische Gesetz diesen Namen erhalten konnte, letztlich seitens der Mächte und 
Gewalten herrührt, die das Unheil gestiftet haben und immer wieder stiften. Wie wir 
diese Mächte und Gewalten näher zu definieren haben, kann im Augenblick dahin­
gestellt bleiben, da wir uns ja zunächst den Aussagen der HI. Schrift stellen wollen. 
Nach seiner Aussageabsicht befragt, will der Epheserbrief hier sicher neben an­
derem herausstellen, daß der Kampf, den Christus Jesus für die wiederzubrin­
gende ,eirene' auf sich genommen hat, nicht zuerst und eigentlich ein Kampf 
gegen die Menschen ist, nicht einmal gegen die Sünder; eine sehr zu bedenkende Tat­
sache I Dieser Kampf hat vielmehr dem Gesetz und seiner ungerechten übermacht gegol­
ten, insofern es hier als die Feindschaft erklärt wird; und diese Feindschaft des Gesetzes 
oder das Gesetz, insofern es Feindschaft ist, ist nochmals tiefer gesehen, insofern es 
letztlich die „Mächte und Gewalten" genannten, widergöttlichen und daher auch wider­
menschlichen Kräfte sind, denen sich Christus, am Kreuze sterbend, entgegengestellt 
und sie so besiegt hat. Die hier gemeinte Feindschaft, der Widerpart der hier ange­
sprochenen ,eirene', ist also nicht eigentlich in den Menschen noch in der Menschheit 
zu suchen, auch nicht wenn diese Menschen als Sünder angesehen werden. Denn Chri­
stus ist ja für sie, doch gegen die Sünde, d. i. Feindschaft gestorben. 
Wir können hier noch offenlassen, wie wir diese Mächte und Gewalten, denen sich 
Christus entgegengestellt sah, heute benennen wollen. Wichtig ist jetzt für uns die 
Feststellung, daß diese Feindschaft sich sowohl gegen Gott wie auch gegen die 
Menschen widerrechtlich ermächtigt hatte. Die Menschen waren ihr verfallen. Von 
daher bekommt der Begriff der Erlösung seinen eigentümlichen Klang. Die zu Unrecht 
den überwältigenden Mächten jener Feindschaft ausgelieferten und ihnen erlegenen 

7 H. Schlier, Der Brief an die Epheser. Ein Kommentar, Düsseldorf 31962, 130. - Wir ver­
wendeten diesen Kommentar besonders für die Erarbeitung des ntl Fundaments unserer 
Oberlegungen. 

139 



Menschen werden VvVon stus gleichsam sich selbst und Gott zurückerworben,
aQu>$s dem Bereich der (Macht der) Feindschaft herausgeführt und diesem Sinne die
‚eirene‘, den Frieden hinübergeführt den einen Leib dieses Christus, der der
TIe: selbst ist. Wieder €311t die parallele Verwendung von ‚eirene‘ und ‚zoe‘
diesem Zusammenhang auf Wir sind Vom Tode N Leben herübergeführt, heißt ©5

Römerbrief (vgl. Om  . 6); hier v«dC der Feindschaft ‚eirene‘, ZUM Frieden. Sach-
ist dabei dasselbe gemein und Ausdruck gekommen Wie real und gleichsam

ontisch dieses V«C Apostel ufgefaßt WIT|  d, en die olgenden Sätze, die
Zusammenführung der beiden dem einen  &‘ ] Menschen als Schöpfung
anspricht, und diesen U enschen eben mıit dem Jesus Christus, näherhin SOgar
mıit dem Leib des Herrn identifiziert, der [14 KTreuz gestorben ıst, aber eben vVon Gott
auferweckt wurde.
Genau bedeutsam ıst auch das andere: D:  hese Tat der Wieder-Heraufführung der
‚eirene‘ hat den beiden durch Christus wieder miteinander befriedeten enschengrup-

den „Fkernen und den „Nahen“, dem einen Geist dieses eSsus den
‚Uugang Vater wiedereröffnet, wWäas wiederum Wesenselement der Jer gemein-
W  ten ‚eirene‘ ist Und das nämlich diesem Sinne Jene Feindschaft WAar 6S, die diesen
Zugang verwehrt hatte Also nich!  n eigentlich Menschsein, noch jemand GCünder
ist, nicht das ist e5 eigentlich und letztlich CSEN, den Zutritt Z.U] Vater hinderte,
söndern jene Feindschaft, die gottwidrigen und daher menschenwidrigen Mächte
und en, die gleichsam zwischen Gott und Mensch getreten WdadTIel, trennend, W
AIl sich vereint 5e1in sollte. Deren Überwindung also bewirkt, laß der den Menschen
V< anderen Mäöächten unberechtigt verbaute ‚Uugang rAM ater wieder frei gemacht
wurde, gerade eben auch der ‚ugang £ür dieer
Wir brechen hier die eher noch exegetischen Überlegungen ab 61e konnten 1U bei-
spielhaft geboten werden und versuchen, die Erkenntnisse (ergänzt durch anderes,
1er nicht näher aufzuführendes exegetisches Material) Thema AaUSZz  ertfen.

IN
Das Folgende soll, wenngleich es einigermaßen t+hesenhaft vorgebracht wird, alc mög-
liche und, wıe scheint, auch notwendige Thematik aufgefaßt werden eınen
Beitrag der systematischen Theologie eine christliche Friedensforschung eute Was
also thesenhaft ftormuliert WIT|  d, soll Wirklichkeit als mögliche Fragen und Aufgabe-
stellungen verstanden werden. Das Offenbarungsgut und NSeTe eutigen Probleme
geben 111 Ja zemeinsam diese celben Fragethemen auf.

Dem menschlichen vielfältigen Nicht-Befriedetsein liegt gemäß den Offenbarungs-
quellen jene Feindschaft VOTauUS, cie Unfrieden, Unh: stiftete und ImMmer weiter
ctiftet. Der ampf Jesu Christi gegen ese Feindschaft, den Widerpart der ‚eirene‘,
geht nicht ursprünglich BeCHEN den Menschen, sondern ihn. ist auch nich  p

Kampf für, sondern ampf etwas oder emand Dieser Kampf 1st freili«
grundsätzlich durch das Christusereignis schon geleistet und bestanden.

Der Friede als das umfassende Heilsgut, durch Jesus stus grundlegend erauf-
geführt und CITUNSCH, 1St also offenbarungsgemäß nicht Z7Uuerst und eigentlich als Ent-
wicklung verstehen, die dem menschlichen Sein solchem notwendig und innerlich
zukäme. Der den Offenbarungsquellen gemeinte Friede ist vielmehr aufs NEUEC,

e1n  S wiederhergestelltes Gut, N ist also heute eın 4n das Werk
Christi wieder- und neuzugewinnendes Gut, von Christus bereitet, ın ihm zZUu erringen.
Der Friede ist Christus er ict unNnser Friede, aber als Frucht e1ines Kampftes, wob
dieser Kampf nicht der Natur der Welt oder des Menschen selbst aufgegeben Wi
vielm durch die widerrechtliche und widergöttliche Macht heraufbeschworen wurde,
die dann auch den Menschen selbst Mißbrauch SEINer eigenen Macht führte,
so Se1In! el  en Mächtigkeit nicht mehr Herr ward

Menschen werden von Christus gleichsam sich selbst und Gott zurückerworben, d. h. 
aus dem Bereich der (Macht der) Feindschaft herausgeführt und in diesem Sinne in die 
,eirene', in den Frieden hinübergeführt - in den einen Leib dieses Christus, der der 
Friede selbst ist. Wieder fällt die parallele Verwendung von ,eirene' und ,zoe' in 
diesem Zusammenhang auf: Wir sind vom Tode zum Leben herübergeführt, heißt es 
im Römerbrief (vgl. Röm 6); hier: von der Feindschaft zur ,eirene', zum Frieden. Sach­
lich ist dabei dasselbe g~eint und zum Ausdruck gekommen. Wie real und gleichsam 
ontisch dieses vom Apostel aufgefaßt wird, zeigen die folgenden Sätze, wenn er die 
Zusammenführung der beiden in dem einen neuen Menschen als neue Schöpfung 
anspricht, und diesen neuen Menschen eben mit dem Jesus Christus, näherhin sogar 
mit dem Leib des Herrn identifiziert, der am Kreuz gestorben ist, aber eben von Gott 
auferweckt wurde. 
Genau so bedeutsam ist auch das andere: Diese Tat der Wieder-Heraufführung der 
,eirene' hat den beiden durch Christus wieder miteinander befriedeten Menschengrup­
pen, den „Femen" und den „Nahen", in dem einen Geist dieses Jesus Christus den 
Zugang zum Vater wiedereröffnet, was wiederum ein Wesenselement der hier gemein­
ten ,eirene' ist. Und das nämlich in diesem Sinne: Jene Feindschaft war es, die diesen 
Zugang verwehrt hatte. Also nicht eigentlich das Menschsein, noch daß jemand Sünder 
ist, nicht das ist es eigentlich und letztlich gewesen, was den Zutritt zum Vater hinderte, 
sondern jene Feindschaft, d. h. die gottwidrigen und daher menschenwidrigen Mächte 
und Gewalten, die gleichsam zwischen Gott und Mensch getreten waren, trennend, was 
an sich vereint sein sollte. Deren Oberwindung also bewirkt, daß der den Menschen 
von anderen Mächten unberechtigt verbaute Zugang zum Vater wieder frei gemacht 
wurde, gerade eben auch der Zugang für die Sünder. 
Wir brechen hier die eher noch exegetischen Oberlegungen ab - sie konnten nur bei­
spielhaft geboten werden - und versuchen, die Erkenntnisse (ergänzt durch anderes, 
hier nicht näher aufzuführendes exegetisches Material) für unser Thema auszuwerten. 

III 
Das Folgende soll, wenngleich es einigermaßen thesenhaft vorgebracht wird, als mög­
liche und, wie mir scheint, auch notwendige Thematik aufgefaßt werden für einen 
Beitrag der systematischen Theologie für eine christliche Friedensforschung heute. Was 
also thesenhaft formuliert wird, soll in Wirklichkeit als mögliche Fragen und Aufgabe­
stellungen verstanden werden. Das Offenbarungsgut und unsere heutigen Probleme 
geben uns ja gemeinsam diese selben Fragethemen auf. 

1. Dem menschlichen vielfältigen Nicht-Befriedetsein liegt gemäß den Offenbarungs­
quellen jene Feindschaft voraus, die Unfrieden, d. h. Unheil, stiftete und immer weiter 
stiftet. Der Kampf Jesu Christi gegen diese Feindschaft, den Widerpart der ,eirene', 
geht nicht ursprünglich gegen den Menschen, sondern für ihn. Er ist auch nicht zuerst 
ein Kampf für, sondern ein Kampf gegen etwas oder jemand. Dieser Kampf ist freilich 
grundsätzlich durch das Christusereignis schon geleistet und bestanden. 

2. Der Friede als das umfassende Heilsgut, durch Jesus Christus grundlegend herauf­
geführt und errungen, ist also offenbarungsgemäß nicht zuerst und eigentlich als Ent­
wicklung zu verstehen, die dem menschlichen Sein als solchem notwendig und innerlich 
zukäme. Der von den Offenbarungsquellen gemeinte Friede ist vielmehr ein aufs neue, 
d. h. ein wiederhergestelltes Gut, er ist also heute ein im Anschluß an das Werk 
Christi wieder- und neuzugewinnendes Gut, von Christus bereitet, in ihm zu erringen. 
Der Friede ist in Christus; er ist unser Friede, aber als Frucht eines Kampfes, wobei 
dieser Kampf nicht aus der Natur der Welt oder des Menschen selbst aufgegeben war, 
vielmehr durch die widerrechtliche und widergöttliche Macht heraufbeschworen wurde, 
die dann auch den Menschen selbst zum Mißbrauch seiner ihm eigenen Macht führte, 
so daß er seiner eigenen Mächtigkeit nicht mehr Herr ward. 

140 



Der Friede diesem christlichen Verständnis das durch Christus
eschatologische Heilsgut cetzt das Wissen um die Sünde VOTaus, zugleich aber, und
iber die Günde des enschen hinausreichend, das 15sen das Dasein der der
Bibel „Mächte und Gewalten“” genannten Kräfte der geschaffenen Welt, die sich dem
Göttlichen der Schöpfung, obgleich S1e selbst ZUIN Geschaffenen gehören, entgegenstell-
ten und noch entgegenstellen. Die Beantwortung der Frage, wWwIe diese Maächte und
Gewalten heute zu erkennen, entlarven, 3 benennen und wıe un  E näherhin
. s1e > stellen haben, das dürfte eine nicht unwesentliche Aufgabe gerade heutiger
Theologie innerhalb der Friedensforschung Se1n. Jedenfalls 1st noch ımmer ei1ne gewIlsse,
unheimliche, eben noch nicht unwirksam gewordene UÜber-Macht der „Welt“ oder
(bzw. und) auch vielleicht SUgar des menschen-eigenen, doch no -  e. (wieder)
integrierten und durchherrschten Seins icht selıtens der Theologie als exıistent
rfahren und noch nicht bewältigt Gerade ese sich immer no dem (für uns)
endgültigen Zugriff entziehende, unberechtigt wirkende, den Menschen überwältigende
Über-Macht dürfte jedoch der Adressat des Kampfes un Frieden auch ceitens des
Christen cein.

D:  1ese Mächte und Gewalten erscheinen den Offenbarungsquellen als solche, clie
ZWAarTt grundlegen besiegt worden SIM}  d, nichtsdestoweniger aber noch wirken VTl -

mögen, und S ZUm Unh: der Menschheit, ZUI Noch-Hinauszögern des endgültigen
Friedens und Heil  C Diese Tatsache gehört freilich dem Geheimnis unseTrTer Jösung,
insofern dieses die pannung des „schon‘  C und „noch nicht eschatologisch-endgültig”
gestellt ist. Vieles deutet den Offenbarungsquellen darauf hin, dieser Zustand
des Kampfes dauern wird, solange noch diese unsere Geschichtszeit währt, also bis

Ende der Geschichte aı JTage der Wiederkunft des Herrn Der Friede des
erscheint deutlich ausgesprochen eschatologische roLe, die ZWüaTl einerseııts
schon jetz: gegeben und wirksam, andererseits aber noch nicht eigentlicher Fülle
da ist. Der eschatologische Vorbehalt und die leidvolle und unbefriedete eschatologische
pannung alco bei nüchterner Sicht der Weltsituation VOoOTr CGott und end-
gültigen Kommen cht utopisch übersehen werden. Das hindert nicht
Kampf uüuOn den Frieden nicht, gibt vielmehr die Möglichkeit, sich nicht Schein-
gefechten V dem Eigentlichen dieses Kampfes abhalten zZu lassen. Die Gileichnisse
etw: VO au Weizen, das der Feind sat,  ‚, das stehen bleiben und mi1t dem
We  lzen wachsen soll bis Ernte, spricht eine Sprache, der theologisch
+ellen haben, dieser Gileichnisse und anderer derartiger Außerungen den
Evangelien VIE|  ‚Te S1IN!  d.

Der durch Christus bereitete und von den Christen ZUu ergreifende Friede das
Kreuzesgeschehen OTaus und ordert noch immer das Kreuz. 1er + WIT £reilich
NUun bei dem spezifisch christlichen Verständnis des eigentlich grundlegenden Beitrags
des Christen colchen für den Frieden je heute. Das Kreuz, z verstehen zunächst
als der Verzicht auf die wWegEeNn der GSünde nicht mehr Recht besessene Macht. Das
Kreuz die spezifische Macht Christi, die Macht, die ene Mächtigkeit die
ach freiwillig hinein- und dahinzugeben, alle Über-Macht, woher sS1e csich
1ImMmer herleiten und sich gegenNn Gott und Mensch stemmen INag, besiegen. Freilich

d  1ese Macht-Tat des Friedenstiftens der aktiv vollzogenen Ohnmacht des Kreu-
O den Sinn und den Geist Jesu Christi VOTAaUS, der dem Christen aber gerade durch
den vieg Christi zut| geworden ist vgl Kor Der Friede ıst auUus der Jat
wieder erwachsen und 1U] seiner Nachfolge jJe heute heraufgeführt werden.
ommt der Liebe, die gegebenenfalls, und vielleicht SOgaT srundsätzlich, auf
Eigenmächtigkeit verzichtet, SOgar auf Recht verzichtet, unter Umständen aber auch den
Kampf um Rech  . fordert, zumal U1 das Recht des anderen. Kriterium dafür WAar:  AA
das Kapitel Kor

Was chließlich 1e konkrete Aktuierung dieser Art Friedenstätigkeit angeht, ist

141

3. Der Friede in diesem christlichen Verständnis als das durch Christus errungene 
eschatologische Heilsgut setzt das Wissen um die Sünde voraus, zugleich aber, und 
über die Sünde des Menschen hinausreichend, das Wissen um das Dasein der in der 
Bibel „Mächte und Gewalten" genannten Kräfte in der geschaffenen Welt, die sich dem 
Göttlichen der Schöpfung, obgleich sie selbst zum Geschaffenen gehören, entgegenstell­
ten und noch entgegenstellen. Die Beantwortung der Frage, wie wir diese Mächte und 
Gewalten heute zu erkennen, zu entlarven, zu benennen und wie wir uns näherhin 
gegen sie zu stellen haben, das dürfte eine nicht unwesentliche Aufgabe gerade heutiger 
Theologie innerhalb der Friedensforschung sein. Jedenfalls ist noch immer eine gewisse, 
unheimliche, eben noch nicht unwirksam gewordene Ober-Macht der „Welt" oder 
(bzw. und) audt vielleidtt sogar des mensdten-eigenen, doch (noch) nidtt (wieder) 
integrierten und durchherrschten Seins nicht nur seitens der Theologie als existent 
erfahren und noch nicht bewältigt. Gerade diese sich immer (noch) dem (für uns) 
endgültigen Zugriff entziehende, unberechtigt wirkende, den Menschen überwältigende 
Ober-Macht dürfte jedoch der Adressat des Kampfes um Frieden auch seitens des 
Christen sein. 
4. Diese Mächte und Gewalten erscheinen in den Offenbarungsquellen als solche, die 
zwar grundlegend besiegt worden sind, nichtsdestoweniger aber noch zu wirken ver­
mögen, und zwar zum Unheil der Menschheit, zum Noch-Hinauszögern des endgültigen 
Friedens und Heils. Diese Tatsache gehört freilich zu dem Geheimnis unserer Erlösung, 
insofern dieses in die Spannung des „schon" und „nodt nicht eschatologisch-endgültig" 
gestellt ist. Vieles deutet in den Offenbarungsquellen darauf hin, daß dieser Zustand 
des Kampfes dauern wird, solange noch diese unsere Geschichtszeit währt, also bis 
zum Ende der Geschichte am Tage der Wiederkunft des Herrn. Der Friede des NT 
erscheint allzu deutlich als ausgesprochen eschatologische Größe, die zwar einerseits 
schon jetzt gegeben und wirksam, andererseits aber noch nicht in eigentlicher Fülle 
da ist. Der eschatologische Vorbehalt und die leidvolle und unbefriedete eschatologische 
Spannung kann also bei nüdttemer Sicht der Weltsituation vor Gott und seinem end­
gültigen Kommen nicht utopisdt übersehen werden. Das hindert nicht nur unseren 
Kampf um den Frieden nicht, gibt ihm vielmehr die Möglidtkeit, sich nicht in Schein­
gefechten von dem Eigentlichen dieses Kampfes abhalten zu lassen. Die Gleidtnisse 
etwa vom Unkraut im Weizen, das der Feind sät, das stehen bleiben und mit dem 
Weizen wachsen soll bis zur Ernte, spricht eine Sprache, der wir uns theologisch zu 
stellen haben, zumal dieser Art Gleichnisse und anderer derartiger Äußerungen in den 
Evangelien viele sind. 

5. Der durch Christus bereitete und von den Christen zu ergreifende Friede setzt das 
Kreuzesgeschehen voraus und fordert noch immer das Kreuz. Hier wären wir freilich 
nun bei dem spezifisch christlichen Verständnis des eigentlich grundlegenden Beitrags 
des Christen als solchen für den Frieden je heute. Das Kreuz, zu verstehen zunächst 
als der Verzicht auf die wegen der Sünde nicht mehr zu Recht besessene Macht. Das 
Kreuz als die spezifische Madtt Christi, d. h. die Macht, die eigene Mächtigkeit in die 
Ohnmacht freiwillig hinein- und dahinzugeben, um so alle Ober-Madtt, woher sie sich 
immer herleiten und sich gegen Gott und Mensch stemmen mag, zu besiegen. Freilich 
setzt diese Macht-Tat des Friedenstiftens in der aktiv vollzogenen Ohnmacht des Kreu­
zes den Sinn und den Geist Jesu Christi voraus, der dem Christen aber gerade durch 
den Sieg Christi zuteil geworden ist (vgl. 1 Kor 2). Der Friede ist aus der Tat Christi 
wieder erwachsen und kann nur in seiner Nachfolge je heute heraufgeführt werden. Er 
kommt aus der Liebe, die gegebenenfalls, und vielleicht sogar grundsätzlich, auf 
Eigenmächtigkeit verzichtet, sogar auf Recht verzichtet, unter Umständen aber auch den 
Kampf um Recht fordert, zumal um das Recht des anderen. Kriterium dafür wäre 
das 13. Kapitel von 1 Kor. 
6. Was schließlich die konkrete Aktuierung dieser Art Friedenstätigkeit angeht, so ist 

141 



nicht eigentlich mehr e1ıne rage n die systematische Theologie, sondern N die
praktische, die Moraltheologie. Doch soll dieser Gtelle noch auf folgende
Momente hingewiesen werden:
a) eben allen anderen notwendigen Bereichen der Friedensbemühungen ist als auf den
vornehmsten Bereich zunächst auf den hinzuweisen, der der menschlichen Person

gelegen ist, insofern der einzelne als Christ verstanden erung also
des durch Christus erreichten Friedens persönlichen Leben, durch das n-die-Ver-
fügung-Nehmen des Kreuzes und seiner Macht: des Kreuzes nämli| als des vorzüg-
lichen ÖOrtes und Ereignisses der Überwindung der Feindschaft, insofern den Mächten
und Gewalten Im Namen und der Christi und gezel: wird als
t, und nicht ihr, ich habe die Macht und die eWi iber mich (zurück)geschenkt
bekommen, 0 ich die Macht habe, meın Leben behalten, und die Macht, meın
Leben hinzugeben, die anderen, indem ich nicht mein B-  en behaupte, am

wenigstengandere, B  er mich behaupte, sondern die anderen. Es braucht hier nicht
weiter ausgeführt werden, wiıie vielfältiges Wirkungsfeld dieser Gesinnung und
dieser christlichen Machtauswertung der Ta des Kreuzes Offensteht.

Und 21n Zweites: Die Bedeutsamkeit des sakramentalen Lebens für clie Befriedung
der Welt, der Menschheit wıe der einzelnen Person. Die Sakramente wäaren  ‚Y aufs
und deutlicher z verstehen und auszuwerten als der vorzügliche Bereich der christlich-
friedvollen, weil durch Christus befriedend wirkenden Indienstnahme der Natur-
‚„Mächte und Gewalten in den eigentlichen Heilsdienst, und das heiQt den Friedens-
dienst. Dieses gilt übrigens nicht LUr und das Bußsakrament, sondern
zunächst die anderen Sakramente, die hl Eucharistie. FEs ist hier -  n
mehr der aum, das einzelnen auszuführen. Der Hinweis muß genügen; er kommt
eilich 1Ur bei einem entsprechend efen Verständnis dieser Heilsdienste und eils-
Mittel ZUr: Auswirkung®.

besonderer We:  1se gilt das soeben Gesagte für das Bußsakrament, insofern gerade
dieses, zumal Sinne Jo Ostertage celbst eingesetzt, den Sieg über die
Feindschaft dem einzelnen und damit der Gemeinschaft und der Welt je heute zuspricht.
Der Vollzug des Bußsakramentes ist also, einmal dieser Sicht gesehen, Aktuierung
der Friedenstiftung Jesu Christi, eın Beitrag ZU Befriedung der Welt durch Befriedung
der Person mıit Gott, Überwindung der UÜbermacht jener Mächte und Gewalten und
über dem Menschen, deren Recht (d Unrecht!) iber dem Menschen ängs abge-
laufen ist, denen aber der Raum ihres Wirkens durch das Sündigen zunächst wieder
(wenn vielleicht auch MUT wenig) umt wurde. Dieser widerrechtlich beanspruchte
Raum aber eben NUur adur:! beschränkt und eßlich gänzlich
werden, 11 celbst der Kraft Christi Mächten das Unrecht zusprechen
und damit das Gericht bereiten, Vas tun, wenn unIls5 auf die GSeite Christi
stellen und uns 50 S der Sünde, gerade auch der eigenen, vielleicht relativ
ungewollten und unbewußten, distanzieren.
] se1 eben angemerkt, sich dieses sakramentale Handeln, wIıe heute
vielleicht deutlicher wWw1ıssen frühere Generationen, mit dem treffen kann und treffen
sollte, Wa  Pn die zumal ärztliche Psychologie und Therapie auf ihrem Wege eisten will
und leisten ir Befriedung menschlichen Daseins. Insgesamt gesehen kann
diesem Beispiel deutlich werden, WIe weit heutiges Friedens-Sehnen und Friedens-
en allen Bereichen menschlichen ase1ns seitens enes Wissens Stärkung und
Ausrichtung er kann, das der Offenbarung angeboten ist, das erheben
aber der nicht geringe el der Theologie das Friedensmühen eute Sein kann
und ayıch Se1in sollte.

dazu Schulte, Die Einzelsakramente als Ausgliederung des Wurzelsakramentes, 1n ®
Mysterium Salutis IV/2 Einsiedeln

[42

das nicht eigentlich mehr eine Frage an die systematische Theologie, sondern an die 
praktische, zumal die Moraltheologie. Doch soll an dieser Stelle noch auf folgende 
Momente hingewiesen werden: 
a) Neben allen anderen notwendigen Bereichen der Friedensbemühungen ist als auf den 
vornehmsten Bereich zunächst auf den hinzuweisen, der in der menschlichen Person 
selbst gelegen ist, insofern der einzelne als Christ verstanden wird: Aktuierung also 
des durch Christus erreichten Friedens im persönlichen Leben, durch das In-die-Ver­
fügung-Nehmen des Kreuzes und seiner Macht; des Kreuzes nämlich als des vorzüg­
lichen Ortes und Ereignisses der Oberwindung der Feindschaft, insofern den Mächten 
und Gewalten im Namen und in der Kraft Christi gesagt und gezeigt wird: Ich als 
Christ, und nicht ihr, ich habe die Macht und die Gewalt über mich (zurüd<)geschenkt 
bekommen, so daB ich die Macht habe, mein Leben zu behalten, und die Macht, mein 
Leben hinzugeben, zumal für die anderen, indem ich nicht mein Recht behaupte, am 
wenigsten gegen andere, nicht mich behaupte, sondern die anderen. Es braucht hier nicht 
weiter ausgeführt zu werden, ein wie vielfältiges Wirkungsfeld dieser Gesinnung und 
dieser christlichen Machtauswertung in der Kraft des Kreuzes offensteht. 
b) Und ein Zweites: Die Bedeutsamkeit des sakramentalen Lebens für die Befriedung 
der Welt, der Menschheit wie der einzelnen Person. Die Sakramente wären aufs neue 
und deutlicher zu verstehen und auszuwerten als der vorzügliche Bereich der christlich­
friedvollen, weil durch Christus befriedend wirkenden Indienstnahme der Natur-
11Mächte und Gewalten" in den eigentlichen Heilsdienst, und das heißt: in den Friedens­
dienst. Dieses gilt übrigens nicht nur und zuerst für das Bußsakrament, sondern 
zunächst einmal für die anderen Sakramente, zumal die hl. Eucharistie. Es ist hier nicht 
mehr der Raum, das im einzelnen auszuführen. Der Hinweis muß genügen; er kommt 
&eilich nur bei einem entsprechend tiefen Verständnis dieser Heilsdienste und Heils­
Mittel zur Auswirkung&. 
In besonderer Weise gilt das soeben Gesagte für das Bußsakrament, insofern gerade 
dieses, zumal im Sinne von Jo 20 am Ostertage selbst eingesetzt, den Sieg über die 
Feindschaft dem einzelnen und damit der Gemeinschaft und der Welt je heute zuspricht. 
Der Vollzug des Bußsakramentes ist also, einmal aus dieser Sicht gesehen, Aktuierung 
der Friedenstiftung J esu Christi, ein Beitrag zur Befriedung der Welt durch Befriedung 
der Person mit Gott, Oberwindung der übermacht jener Mächte und Gewalten im und 
über dem Menschen, deren Recht ( d. h. Unrecht!) über dem Menschen längst abge­
laufen ist, denen aber der Raum ihres Wirkens durch das Sündigen zunächst wieder 
(wenn vielleicht auch nur wenig) eingeräumt wurde. Dieser widerrechtlich beanspruchte 
Raum kann aber eben nur dadurch beschränkt und schließlich gänzlich genommen 
werden, wenn wir selbst in der Kraft Christi jenen Mächten das Unrecht zusprechen 
und damit das Gericht bereiten, was wir tun, wenn wir uns auf die Seite Christi 
stellen und uns so von der Sünde, gerade auch der eigenen, vielleicht gar relativ 
ungewollten und unbewußten, distanzieren. 
Es sei nur eben angemerkt, daß sich dieses sakramentale Handeln, wie wir heute 
vielleicht deutlicher wissen als frühere Generationen, mit dem treffen kann und treffen 
sollte, was die zumal ärztliche Psychologie und Therapie auf ihrem Wege leisten will 
und leisten kann zur Befriedung menschlichen Daseins. Insgesamt gesehen kann an 
diesem Beispiel deutlich werden, wie weit heutiges Friedens-Sehnen und Friedens­
Bemühen in allen Bereichen menschlichen Daseins seitens jenes Wissens Stärkung und 
Ausrichtung erfahren kann, das uns in der Offenbarung angeboten ist, das zu erheben 
aber der nicht geringe Beitrag der Theologie für das Friedensmühen heute sein kann 
und auch sein sollte. 

8 Vgl. dazu R. Schulte, Die Einzelsakramente als Ausgliederung des Wurzelsakramentes, in: 
Mysterium Salutis IV/2 (Einsiedeln 1974), 46-155. 

142 


