
CHASCHIN

Gerechtigkeıit un Evangelısıerung
Ohne das T hem. der Bischofssynode VC( 1974 zZu kennen, hat die Bischofssynode Von
19771 Schlußdokument IID  he Gerechtigkeit der elt“” eine eindeutige Beziehung
zwischen erechtigkeit und ‚vangelisierung ausgesprochen: „Der Einsatz die
Gerechtigkeit und die Teilnahme an der Umgestaltung der Welt erscheinen uns eut-

als wesentlicher Bestandteil der erkündigung des Evangeliums und damit der
Sendung der Kirche ZUur lösung des Menschengeschlechtes und der Befreiung aus

jeglicher der Unterdrückung‘ (6)!
Wer sich er mıt der rage der Evangelisierung der Welt von heute befaßt, muß
sich arüber klaren sein, die Verwirklichung der Gerechtigkeit eın wesentlicher
Bestandteil der Verkündigung der Frohbotschaft ist. D:  hese Einsicht ist eute alles eher

bloß theoretischer Natur. 1e wird v{ nicht wenigen noch wesentlich radikaler
formuliert: das Evangelium ist identisch mıit der erweltlichen Befreiung. Es ist hier
nicht der Ort, auf die Problematik colcher Formulierungen einzugehen. ] soll vielmehr
der Versuch gemach! werden, die Aktualität der Gerechtigkeit die Evangelisierung
vVon heute darzustellen. Dabei wird immer wieder auf das Dokument der Bischofs-
synode „x  he erechtigkeit der lt“ zurückgegriffen werden. Und das nicht des-
halb, weil dieses Dokument 1iNne fertige Abhandlung über die Gerechtigkeit enthielte.
E£s ist bekannt, laß die päpstlichen Sozialenzykliken und das Zweite Vatikanische
onzil grundsätzlicher ber die Gerechtigkeit gehandelt en. Das Dokument der
Bischofssynode VOonNn 1971 aber ist SOZUSdaKCN an der Basis““ entstanden und War von

Anfang an stark pastorell ausgerichtet. provisorischer ext, der den Bischöfen
zugeschickt worden WAaTl, wurde stark kritisiert. Mehrere Bischofskonferenzen und
Studiengruppen erstellten ene Entwürte. Während der ynode selber zZu
lebhaften Auseinandersetzungen. Es zeigt sich die BanzZC Problematik, der die
Gerechtigkeit der Welt VC heute gesehen werden muß ihre theologische Grund-
lage, ihre konkrete Beziehung Kirche, ihre wirtschaftlichen, sozialen und politi-
schen mplikationen, ihre internationale Dimension. War die Bischofskonferenz über-
ordert? das Schlußdokument mit einem erstaunlich hohen Prozentsatz der

dennoch ang  n wurde, Paul VI zZu den Synodalen g“ * Es S
B-  r ure Absicht, kurzer eit eine erschöpfende Antwort auf eine komplexe
rage zZUu geben. ber Ihr wolltet eın Zeugnis da  zB ablegen, daß sich die irche 1n der
SC schwierigen Epoche, der S1e sich befindet, NeueTr Dringlichkeit die
Verwirklichung der erechtigkeit bemühen müsse.“

Die]Dringlichkeit
‚wel ründe sind VOT allem, welche die Kirche heute besonderer Weise ZUXI
Mitarbeit der Verwirklichung der Gerechtigkeit verpflichten. nmal die Tatsache,

trotz aller bisherigen Ermahnungen und Versuche sich die Situation des Unrechtes

Da die Vatikanische deutsche Ausgabe des Dokumentes „Gerechtigkeit in der keine
Numerierung aufweist, wird bei atiıonen die entsprechende e1te Klammer angegeben.
Die päpstliche Kommission „Justitia et Pax‘  Ska hat uß an das Schlußdokumen: der
Bischofssynode 19771 „Gerechtigkeit ın der Welt“ in einer Schriftenreihe einen Kommentar

herausgegeben. Folgende Hefte sind erschienen: (Libreria Editrice Vaticana) 1. 1p
Land, ÄAn Overview:; c  %  (} Ärrupe, Witnessing Jus  tice; Alfaro, eology of
Justice the OI! 4, Mary Linscott, Education and Justice  f  : 5 Barbara Ward, New
reation
Eine Zusammenfassung der Aussagen des kirchlichen Lehramtes über die Gerechtigkeit gibt
der Vizepräsident der päpstlichen Kommission „Justitia et Ramen Torella, La Iglesia

la Justicia Social, in: Seminarium (XXIV, Okt.—Dez. 1972), Libreria Editrice Vaticana.

143

JOHANNES SCHASCHING 

Gerechtigkeit und Evangelisierung 

Ohne das Thema der Bischofssynode von 1974 zu kennen, hat die Bischofssynode von 
1971 im Schlußdokument „Die Gerechtigkeit in der Welt" eine eindeutige Beziehung 
zwischen Gerechtigkeit und Evangelisierung ausgesprochen: ,,Der Einsatz für die 
Gerechtigkeit und die Teilnahme an der Umgestaltung der Welt erscheinen uns deut­
lich als ein wesentlicher Bestandteil der Verkündigung des Evangeliums und damit der 
Sendung der Kirche zur Erlösung des Menschengeschlechtes und der Befreiung aus 
jeglicher Art der Unterdrüd<ung"(6)1. 
Wer sich daher mit der Frage der Evangelisierung in der Welt von heute befaßt, muß 
sich darüber im klaren sein, daß die Verwirklichung der Gerechtigkeit ein wesentlicher 
Bestandteil der Verkündigung der Frohbotschaft ist. Diese Einsicht ist heute alles eher 
als bloß theoretischer Natur. Sie wird von nicht wenigen noch wesentlich radikaler 
formuliert: das Evangelium ist identisch mit der innerweltlichen Befreiung. Es ist hier 
nicht der Ort, auf die Problematik solcher Formulierungen einzugehen. Es soll vielmehr 
der Versuch gemacht werden, die Aktualität der Gerechtigkeit für die Evangelisierung 
von heute darzustellen. Dabei wird immer wieder auf das Dokument der Bischofs­
synode „Die Gerechtigkeit in der Welt" zurüd<gegriffen werden. Und das nicht des­
halb, weil dieses Dokument eine fertige Abhandlung über die Gerechtigkeit enthielte. 
Es ist bekannt, daß die päpstlichen Sozialenzykliken und das Zweite Vatikanische 
Konzil grundsätzlicher über die Gerechtigkeit gehandelt haben. Das Dokument der 
Bischofssynode von 1971 aber ist sozusagen ,,an der Basis" entstanden und war von 
Anfang an stark pastorell ausgerichtet. Ein provisorischer Text, der den Bischöfen 
zugeschid<t worden war, wurde stark kritisiert. Mehrere Bischofskonferenzen und 
Studiengruppen erstellten eigene Entwürfe. Während der Synode selber kam es zu 
lebhaften Auseinandersetzungen. Es zeigte sich die ganze Problematik, in der die 
Gerechtigkeit in der Welt von heute gesehen werden muß: ihre theologisme Grund­
lage, ihre konkrete Beziehung zur Kirche, ihre wirtschaftlichen, sozialen und politi­
schen Implikationen, ihre internationale Dimension. War die Bischofskonferenz über­
fordert? Als das Schlußdokument mit einem erstaunlich hohen Prozentsatz der Stim­
men dennoch angenommen wurde, sagte Paul VI. zu den Synodalen: ,, .•. Es war 
nicht Eure Absicht, in so kurzer Zeit eine erschöpfende Antwort auf eine so komplexe 
Frage zu geben. Aber Ihr wolltet ein Zeugnis dafür ablegen, daß sich die Kirche in der 
so schwierigen Epoche, in der sie sich befindet, in ganz neuer Dringlichkeit um die 
Verwirklichung der Gerechtigkeit bemühen müsse." 

Die neue Dringlidtkeit 

Zwei Gründe sind es vor allem, welche die Kirche heute in b~sonderer Weise zur 
Mitarbeit an der Verwirklichung der Gerechtigkeit verpflichten. Einmal die Tatsache, 
daß trotz aller bisherigen Ermahnungen und Versuche sich die Situation des Unrechtes 

1 Da die Vatikanische deutsche Ausgabe des Dokumentes „Gerechtigkeit in der Welt" keine 
Numerierung aufweist, wird bei Zitationen die entsprechende Seite in Klammer angegeben. 
Die päpstliche Kommission „Justitia et Pax" hat im Anschluß an das Schlußdokument der 
Bischofssynode 1971 „Gerechtigkeit in der Welt'' in einer Schriftenreihe einen Kommentar 
dazu herausgegeben. Folgende Hefte sind erschienen: (Ubreria Editrice Vaticana) 1. Philip 
Land, An Overview; 2. Pedro Arrupe, Witnessing to Justice; 3. Juan Alfaro, Theology of 
Justice in the World; 4. Mary Linscott, Education and Justice; 5. Barbara Ward, A new 
Creation7 
Eine Zusammenfassung der Aussagen des kirchlichen Lehramtes über die Gerechtigkeit gibt 
der Vizepräsident der päpstlichen Kommission „Justitia et Pax" Ram6n Torella, La lglesia 
y la Justida Social, in: Seminarium (XXIV. Okt.-Dez. 1972), Ubreria Editrice Vaticana. 

143 



verschärft hat pp}  hje offnungen, die den letzten 25 Jahren die Menschheit beseelt
haben, nämli: der wirtschaftliche Aufstieg eine SO große Menge von Gütern
ervorbringe, P den Armen möglich ist, sich wenigstens Vd( den Brosamen
ernähren, die voxn. der Reichen fallen, haben sich 1n den weniger ntwickelten
Gebieten und den AarIHlien chten unter den wohlhabenderen Ländern nichtig
erwiesen“” (8) Die päpstliche Kommission „Justitia et Pax‘  ‚04 stellte diese Aussage
der Bischofssynode konkrete Zahlen Verfügung Zweidrittel der Weltbevöl-

muß mit weniger 12,5 Prozent der Weltproduktion auskommen, ährend
einem rittel 87,5 Prozent erfügung stehen. Das Einkommen der reichen Länder
beträgt eute 12fache VO  < dem der twicklungsländer Häilt das gegenwärtige
Wachstum der Produktion an, SO werden ım 000 die reichen Länder das 18fache
VCd dem konsumieren können, wWas den Entwicklungsländern übrig bleibt. ist hier
nich:  er möglich, näher auf die ründe dieserungeinzugehen.

gibt noch einen anderen Grund diese Dringlichkeit. „Annerhalb bestimmter
Gruppen und HANZET Völker entsteht eın nNeues Bewußtsein, das s1e Resignation
und Fatalismus ufrüttelt und G1 ihrer Befreiung und ZUT Verantwortung für ihr
el  es Geschick anspornt. ] sind Bewegungen entstanden, die VvVon der Hoffnung
auf eiıne bessere Welt geiragen csind und S illen, alles ..  anl  dern, A  /as nicht Jänger
geduldet werden kann“ (5) Dieser neue Faktor Fallt heute entscheidend Gewicht.
Man nımmt das Unrecht nich:  e& mehr StUMM Man ist überzeugt, al csich Recht
wenigstens stufenweise verwirklichen 10 Und ] ist bereit, dies untifer Umständen
mıit Gewalt zZ.UuU tun.

Von der Emotion engagierten - -T-W4;
kaum einem anderen Gebiet stößt Nan eute auf G()} viel Emotion wıe ın der

rage nach der Verwirklichung der Gerechtigkeit, Hes ict durchaus verständlich und
einem gewilssen Grad auch wünschenswert Die Erfahrung lafß ohne

gutes Gtü  Z Emotion und Engagement die Welt nıe verändert wurde. Schwieriger aller-
dings werden die Dinge und VOorT allem hinderlich eine wirksame Beseitigung des
Unrechts, IL solche Emotionen den Blick vVerengel, Kurzschlußhandlungen auslösen
oder 1n Dienst von Ideologien stehen.
Es ıst auffallend, S sich die Bischofssynode Stimme der Weltkirche einer]
elılse ZUr rage der Gerechtigkeit äußerte. scheute sich keineswegs Ausdrücke
gebrauchen, die auch manchen adikalen Kreisen hört, etwa Unterdrückung,
Herrschaft, Befreiung. Auf der anderen Geite aber versuchte sie, den O  . die
mplexen Zusammenhänge freizumachen, denen heute die Verwirklichung der
Gerechtigkeit gesehen werden muß. Hese ÄAussagen sind deshalb VOIL besonderer
Bedeutung, weil S1e die Gedanken der päpstlichen Sozialenzykliken weiterführen.
Folgende Zusammenhänge erscheinen 3‘!L: cachliche Analyse und damit auch
Re1Ne realistische Aktion ın der Verwirklichung der Gerechtigkeit entscheidend
Die globale Dimension: Damit ist die weltweite Bedingtheit VÖO  5 Gerechtigkeit un!
LTEl angesprochen. Das Dokument der Bischofssynode spricht hier VO)]  a einem
„£urchtbaren Paradox“. der einen GSeite sind Welt Kräfte Werk, die
stürmisch auf eiıne Einheit hintendieren. Es sind dies politische Institutionen, wirt-
schaftliche Organisationen, technische Ööglichkeiten, Bewußtseinsveränderungen, gel-
stige Bewegungen der anderen eite aber besteht die Tatsache, 7 innerhalb
dieser Perspektive der Einheit die der Trennung und des Gegensatzes täglich
ihren Einfluß fa vermehren scheinen (7) Raum des Politischen sind die Macht-
blöcke, die ungeheure materielle ittel binden, im Bereich des Wirtschaftlichen e1n
solcher Vorsprung auf der Industrieländer, S61e den Entwicklungsländern
ihre Gesetze diktieren onnen.  .. Barbara Ward adYy Jackson), die der Synode teil-
nahm, wies darauf hin, der nach imMmmMer mehr Wohlstand auf seiten der

verschärft hat. ,,Die Hoffnungen, die in den letzten 25 Jahren die Menschheit beseelt 
haben, daß nämlich der wirtschaftliche Aufstieg eine so große Menge von Gütern 
hervorbringe, daß es den Armen möglich ist, sich wenigstens von den Brosamen zu 
ernähren, die vom Tisch der Reichen fallen, haben sich in den weniger entwickelten 
Gebieten und in den armen Schichten unter den wohlhabenderen Ländern als nichtig 
erwiesen" (8). Die päpstliche Kommission „Justitia et Pax11 stellte für diese Aussage 
der Bischofssynode ganz konkrete Zahlen zur Verfügung: Zweidrittel der Weltbevöl­
kerung muß mit weniger als 12,5 Prozent der Weltproduktion auskommen, während 
einem Drittel 87,5 Prozent zur Verfügung stehen. Das Einkommen der reichen Länder 
beträgt heute das 12fache von dem der Entwicklungsländer. Hält das gegenwärtige 
Wachstum der Produktion an, so werden im Jahr 2000 die reichen Länder das 18fache 
von dem konsumieren können, was den Entwicklungsländern übrig bleibt. Es ist hier 
nicht möglich, näher auf die Gründe dieser Entwicklung einzugehen. 
Es gibt noch einen anderen Grund für diese neue Dringlichkeit. ,,Innerhalb bestimmter 
Gruppen und ganzer Völker entsteht ein neues Bewußtsein, das sie aus Resignation 
und Fatalismus aufrüttelt und sie zu ihrer Befreiung und zur Verantwortung für ihr 
eigenes Geschick . anspornt. Es sind Bewegungen entstanden, die von der Hoffnung 
auf eine bessere Welt getragen sind und vom Willen, alles zu ändern, was nicht länger 
geduldet werden kann" (5). Dieser neue Faktor fällt heute entscheidend ins Gewicht. 
Man nimmt das Unrecht nicht mehr stumm hin. Man ist überzeugt, daß sich Recht 
wenigstens stufenweise verwirklichen läßt. Und man ist bereit, dies unter Umständen 
mit Gewalt zu tun. 

Von der Emotion zur engagierten Sac:hlidtkeit 
Auf kaum einem anderen Gebiet stößt man heute auf so viel Emotion wie in der 
Frage nach der Verwirklichung der Gerechtigkeit. Dies ist durchaus verständlich und 
zu einem gewissen Grad auch wünschenswert. Die Erfahrung lehrt, daß ohne ein 
gutes Stück Emotion und Engagement die Welt nie verändert wurde. Schwieriger aller­
dings werden die Dinge und vor allem hinderlich für eine wirksame Beseitigung des 
Unrechts, wenn solche Emotionen den Blick verengen, Kurzschlußhandlungen auslösen 
oder im Dienst von Ideologien stehen. 
Es ist auffallend, daß sich die Bischofssynode als Stimme der Weltkirche in einer neuen 
Weise zur Frage der Gerechtigkeit äußerte. Sie scheute sich keineswegs Ausdrücke zu 
gebrauchen, die man auch in manchen radikalen Kreisen hört, etwa Unterdrückung, 
Herrschaft, Befreiung. Auf der anderen Seite aber versuchte sie, den Blick für die 
komplexen Zusammenhänge freizumachen, in denen heute die Verwirklichung der 
Gerechtigkeit gesehen werden muß. Diese Aussagen sind deshalb von besonderer 
Bedeutung, weil sie die Gedanken der päpstlichen Sozialenzykliken weiterführen. 
Folgende Zusammenhänge erscheinen für eine sachliche Analyse und damit auch für 
eine realistische Aktion in der Verwirklichung der Gerechtigkeit entscheidend. 

Die globale Dimension: Damit ist die weltweite Bedingtheit von Gerechtigkeit und 
Unrecht angesprochen. Das Dokument der Bischofssynode spricht hier von einem 
„furchtbaren Paradox". Auf der einen Seite sind in unserer Welt Kräfte am Werk, die 
stürmisch auf eine Einheit hintendieren. Es sind dies politische Institutionen, wirt­
schaftliche Organisationen, technische Möglichkeiten, Bewußtseinsveränderungen, gei­
stige Bewegungen. Auf der anderen Seite aber besteht die Tatsache, ,,daß innerhalb 
dieser Perspektive der Einheit die Kräfte der Trennung und des Gegensatzes täglich 
ihren Einfluß zu vermehren scheinen" (7). Im Raum des Politischen sind es die Macht­
blöcke, die ungeheure materielle Mittel binden, im Bereich des Wirtschaftlichen ein 
solcher Vorsprung auf seiten der Industrieländer, daß sie den Entwicklungsländern 
ihre Gesetze diktieren können. Barbara Ward (Lady Jackson), die an der Synode teil­
nahm, wies darauf hin, daß z.B. der Ruf nach immer mehr Wohlstand aufseiten der 

144 



reichen Länder notwendig einer Preissteigerung führe und damit die Dritte
Welt gerade jene üter verteuere, die Sie die eigene Industrialisierung dringend
brauchen. Dazu ommt wesentlich das Problem der Bevölkerungsvermehrung. Der
starke Zuwachs den Ländern der Dritten Welt absorbiert fast ZUT Gänze d
bescheidene Produktionssteigerung und sch eine Arbeitslosigkeit, die vIe  len
Städten der Entwicklungsländer bereits 25 Prozent Die päpstliche Kommission
„Justitia Pax'  84 wıes ın diesem Zusammenhang darauf hin, daß koloniale oder NeO-
olomale Praktiken Gruppen und HANZE Völker daran hindern, eigenes eschick

cie Hand zu nehmen. Anderswo wiederum unterdrücken autoritäre Regime die
Menschenrechte

ist schlechthin unmöglich, alle Ursachen und Zusammenhänge aufzuzeigen, die auf
weltweiter Ebene ür den Zustand des Unrechtes und der Unterdrückung ort-

sind. Wedi  D cClie päpstlichen Rundschreibe noch das Dokument der Bischofs-
synode haben dies beabsichtigt. Trotzdem erscheint bedeutsam, d:  1ese Dimension
sowochl ın der Analyse der Situation als auch der Verwirklichung der Gerechtigkeit
ständig VOTL ugen halten.
Die strukturelle Dimension: Aus der eben angeführten globalen Dimension ergi
sich von celber e1ine wichtige Folgerung: die der strukturellen Bestimmtheit VOImNn

Gerechtigkeit und nrech D:  hese Frage ist Raum des Gozialkatholizismus icht al=-
Man denke 1er etwa an die Auseinandersetzungen arüber, ob der OÖsung der
OZI]: rage die Gesinnungsreform oder die Zuständereform erster Gteille stehen
solle. Die päpstlichen Rundschreiben verlangten beides. Aber 5 ist auffallend, daß
die Päpste Verlauf der etzten Jahrzehnte immer  - stärker darauf hingewiesen haben,

das Unrecht, cdas einzelne Gruppen und gaNZ Völker erleiden, nicht SO sehr der
Habgier und der Unterdrückung durch einzelne entspringen, sondern durch politische,
wirtschaftliche und kulturelle Systeme und Strukturen ausgelöst werden. Die Pastoral-
konstitution „Gaudium Spe:  &$ hat ebenfalls ausdrücklich darauf£ hingewiesen
(vgl. Il. 63) In seinem Schreiben zl den Generalsekretär der UNCIAD des
Kongresses Santiago de Chile 1972 Paul VI FF In vielen Fällen csind
gerade die Gtrukturen der Macht und der Entscheidung, die geändert werden mussen,
unr Bereich der Politik, der Wirtschaft, der Sozialpolitik und der ultur eiıne größere
Mitbeteiligung und Mitverantwortung ermöglichen“ (L’Osservatore Komano,

4,
Dieser Gedanke wurde von der Bischofssynode 19771 bewußt aufgegriffen. Die Dis-
ınıerung und die Ungleichheit, welche eute die Beziehungen unter den Menschen
kennzeichnen, sind solcher Ärt, 661e Ausdruck einer strukturellen Ungerechtigkeit
sind, die sich „objektive Hindernisse” der Verwirklichung der Gerechtigkeit ent-
gegenstellen. „xD  1e Sozialstrukturen cstehen einer Bekehrung der Herzen und der
Verwirklichung des der Liebe entgegen“” (9) Darum ommt 6 entscheidend
darauf an, 18 diese Schranken und diese ‚CI  rculi vitios! beseitigt werden, die cich

einem ystem ntwickelt haben“” (9)
Die zgesamtmenschliche Dimension: Es läßt sich kaum verhindern, Bemühen

die Verwirklichung der Gere  el der materielle Gesichtspunkt überstark
Vordergrund steht. Solange drei der Menschheit unzulänglich ernährt werden
und onen Verhungern verurteilt sind, Ware  + eiıne Heuchelei, S  >

Bildungsdefizit zZzu sprechen. Al das vorausgesetzt, haben die ÄAussagen iber die
gesamtmenschliche D  hMNens10N  2 der Ger.  gKel! ihre Berechtigung, aber auch ihre
Notwendigkeit. Die Pastoralkonstitution „‚Gaudium el sp 7 hat dieses Anliegen bereits
klar formuliert: „D  he fundamentale Zweckbestimmung dieses Produktionsprozesses
aber besteht weder ın der vermehrten Produktion als solcher noch der Erzielung
Vomn ewıinn oder Ausübung VC Macht, sondern ım Dienst Menschen, und Warl

45

reidten Länder notwendig zu einer Preissteigerung führe und damit für die Dritte 
Welt gerade jene Güter verteuere, die sie für die eigene Industrialisierung dringend 
braudten. Dazu kommt wesentlidt das Problem der Bevölkerungsvermehrung. Der 
starke Zuwadts in den Ländern der Dritten Welt absorbiert fast zur Gänze die 
bescheidene Produktionssteigerung und sdtafft eine Arbeitslosigkeit, die in vielen 
Städten der Entwid<lungsländer bereits 25 Prozent beträgt. Die päpstlidte Kommission 
,,Justitia et Pax" wies in diesem Zusammenhang darauf hin, daß koloniale oder neo­
koloniale Praktiken Gruppen und ganze Völker daran hindern, ihr eigenes Geschick 
in die Hand zu nehmen. Anderswo wiederum unterdrücken autoritäre Regime die 
Mensdtenredtte. 
Es ist schlechthin unmöglich, alle Ursachen und Zusammenhänge aufzuzeigen, die auf 
weltweiter Ebene für den Zustand des Unrechtes und der Unterdrückung verantwort­
lich sind. Weder die päpstlidten Rundschreiben noch das Dokument der Bischofs­
synode haben dies beabsichtigt. Trotzdem erscheint es bedeutsam, diese Dimension 
sowohl in der Analyse der Situation als audt in der Verwirklichung der Gerechtigkeit 
ständig vor Augen zu halten. 

Die strukturelle Dimension: Aus der eben angeführten globalen Dimension ergibt 
sich von selber eine wichtige Folgerung: die der strukturellen Bestimmtheit von 
Gerechtigkeit und Unrecht. Diese Frage ist im Raum des Sozialkatholizismus nicht neu. 
Man denke hier etwa an die Auseinandersetzungen darüber, ob in der Lösung der 
Sozialen Frage die Gesinnungsreform oder die Zuständereform an erster Stelle stehen 
solle. Die päpstlichen Rundschreiben verlangten beides. Aber es ist auffallend, daß 
die Päpste im Verlauf der letzten Jahrzehnte immer stärker darauf hingewiesen haben, 
daß das Unrecht, das einzelne Gruppen und ganze Völker erleiden, nicht so sehr der 
Habgier und der Unterdrückung durch einzelne entspringen, sondern durch politische, 
wirtschaftliche und kulturelle Systeme und Strukturen ausgelöst werden. Die Pastoral­
konstitution „Gaudium et Spes" hat ebenfalls ausdrücklich darauf hingewiesen 
(vgl. n. 63). In seinem Schreiben an den Generalsekretär der UNCTAD anläßlich des 
Kongresses in Santiago de Chile 1972 sagte Paul VI.: ,, ... In vielen Fällen sind es 
gerade die Strukturen der Macht und der Entscheidung, die geändert werden müssen, 
um im Bereich der Politik, der Wirtschaft, der Sozialpolitik und der Kultur eine größere 
Mitbeteiligung und Mitverantwortung zu ermöglichen" (L'Osservatore Romano, 
14. 4. 1972). 

Dieser Gedanke wurde von der Bischofssynode 1971 bewußt aufgegriffen. Die Dis­
kriminierung und die Ungleichheit, welche heute die Beziehungen unter den Menschen 
kennzeic:hnen, sind solcher Art, daß sie Ausdruck einer strukturellen Ungerechtigkeit 
sind, die sich als „objektive Hindernisse" der Verwirklichung der Gerechtigkeit ent­
gegenstellen. ,,Die Sozialstrukturen stehen einer Bekehrung der Herzen und der 
Verwirklichung des Ideals der Liebe entgegen" (9). Darum kommt es entsdteidend 
darauf an, ,,daß diese Schranken und diese ,circuli vitiosi' beseitigt werden, die sich 
zu einem System entwickelt haben" (9). 

Die gesamtmensdzliche Dimension: Es läßt sich kaum verhindern, daß im Bemühen 
um die Verwirklichung der Geredttigkeit der materielle Gesichtspunkt überstark im 
Vordergrund steht. Solange drei Fünftel der Mensc:hheit unzulänglidt ernährt werden 
und Millionen zum Verhungern verurteilt sind, wäre es eine Heuchelei, zuerst vom 
Bildungsdefizit zu sprechen. All das vorausgesetzt, haben die Aussagen über die 
gesamtmenschliche Dimension der Gerechtigkeit erst ihre Berechtigung, aber auch ihre 
Notwendigkeit. Die Pastoralkonstitution „Gaudium et Spes" hat dieses Anliegen bereits 
klar formuliert: ,,Die fundamentale Zweckbestimmung dieses Produktionsprozesses 
aber besteht weder in der vermehrten Produktion als solcher noch in der Erzielung 
von Gewinn oder Ausübung von Macht, sondern im Dienst am Menschen, und zwar 

10 145 



B enschen Hinblick auf sSe1ne materiellen Bedürfnisse, aber ebenso auch
auf das, K se1ın geistiges, sittliches, pirituelles und religiöses Leben benötigt.
Das ausdrücklich alle ens und jeden einzelnen, ede ruppe,

Menschen jeder KRasse und eden Erdteils““ (n. 64) eser universellen Sicht 1St
Gerechtigkeit cehen und verwirklichen.
hHese Sicht ist durchaus einleuchtend, obwohl S1e damit noch ange -  p allgemein
akzeptiert ist. jel schwieriger aber wird die Aufgabe, VeInLn 311 G1e den ıe  j
schichtigen Raum der einzelnen en und Kontinente einstellt der
Bischofssynode 19  x kam diese Problematik. deutlich US! Dort handelte
sich Ja nicht um Team vVon Fachgelehrten, die eın  H gesellschaftspolitisches Modell

erstellen hatten, sondern Bischöfe, Ordensobere und Laienvertreter, die
einer bestimmten Situation amen und stark der Praxis verpflichtet %A  VarTen.
rend Z.e einem Vertreter der Industrieländer die rage der wirtschaftlichen Mit-
bestimmung Betrieb echtes Anliegen der Verwirklichung der esamtmensch-
lichen Gerechtigkeit bedeuten konnte, stellte G1 für einen afrikanischen Bischof das
gleiche Anliegen e1iner anderen Form Wie onnen TOozeß der raschen
Urbanisierung die Menschen, die bisher ın Stammeseinheiten gelebt hatten, VOT einer
totalen gesellschaftlichen Entwurzelung gerette werden? He Vertreter S den ÖOst-
staaten wiederum 1 sich A UuUS begreiflichen ründen schwer, ihre besondere Pro-
blematik der gesamtmenschlichen Gerechtigkeit die Diskussion einzubringen. Das
Schlußdokument der Synode spricht VO e1ınem Recht der Völker und ihnen der
einzelnen Menschen auf „ihre eigene Identität‘. Alle aber wWaren sich bewußt, laß
1er noch weıter Weg gehen sein wird. Es wird den Weg der Befreiung und
Entwicklung brauchen, aber auch den Weg der schöpferischen nitiative und des viel-
seitigen Wandels. Und wird VOoOTr allem nicht einen einzigen Weg geben.
Von der Diagnose Praxis
Die vorausgehende iagnose ist mehrfacher Hinsicht ergänzungsbedürftig. Der
Bischofssynode dies durchaus bewußt. Kardinal Alberto Valderrama Phi-
lippinen) formulierte das Anliegen „Die Väter der Synode haben fast einstimmi1g
ihre Absicht ausgesprochen, diese Synode konkrete oligerungen für die Wiederher-
stellung der Gerechtigkeit ausarbeiten coll.” In der Verwirklichung dieser Absicht
zeigte ©5 sich allerdings immer wieder, ein Rückgriff auf die Theorie, oder besser
gesagt, auf cie Doktrin, unerläßlich ar.
Dieser ückgriff einmal notwendig, die Zuständigkeit der irche 1m
geselischaftlichen Bereich, also auch der Verwirklichung der Gerechtigkeit, abzu-
greNZEN. „Der Kirche ommt c5, insofern s1e eine L 51  reli  giöse und hierarchische Gemein-
schaft ist, n S1I| nıich  er ZU, sozialen, wirtschaftlichen und politischen Bereich
konkrete Lösungen anzubieten. Sendung aber schließt die Verteidigung und
Förderung der Würde und der Grundrechte der menschlichen Person mit eın 17)
Mit dieser Aussage steht die Bischofssynode Übereinstimmung mıit der traditionel-
len assung der Kirche Im gleichen Dokument aber wird gesagt pr  he Kirche hat
D-  Pr LUr das Recht, sondern auch Pflicht, clie Gere  el sozialen,
nationalen und internationalen erel!| einzutreten. Gie hat aber ebenfalls die Pflicht,
ungerechte Verhältnisse ANZUDTaNBENN, WEe'] die Grundrechte des Menschen und sSeıin

scelbst clies verlangen 17) ] ist ınteressant, arau: hinzuweisen, laf der
ersten und Zzweiten assung des Synodendokumentes bei der Denunzierung der
ungerechten erhältnisse ausdrücklich cdas Wort ‚„konkret“ stand, das dann aber ın
der Endfassung B-  er mehr aufschien. Sollte damit ausgedrückt werden, die
Kirche weder der Lösung gesellschaftlicher TODleme noch der gesell-
chaftlicher Miß£stände „konkret“ werden dürfte? Hier 1  A  A  Varen die Meinungen geteilt
und gewisses Unbehagen blieb

146

am ganzen Menschen im Hinblick auf seine materiellen Bedürfnisse, aber ebenso auch 
auf das, was er für sein geistiges, sittliches, spirituelles und religiöses Leben benötigt. 
Das gilt ausdrücklich für alle Menschen und für jeden einzelnen, für jede Gruppe, 
für Menschen jeder Rasse und jeden Erdteils11 (n. 64). In dieser universellen Sicht ist 
Gerechtigkeit zu sehen und zu verwirklichen. 
Diese Sicht ist durchaus einleuchtend, obwohl sie damit noch lange nicht allgemein 
akzeptiert ist. Viel schwieriger aber wird die Aufgabe, wenn man sie in den · viel­
schichtigen Raum der einzelnen Kulturen und Kontinente hineinstellt. Auf der 
Bischofssynode 1971 kam diese Problematik deutlich zum Ausdruck. Dort handelte es 
sich ja nicht um ein Team von Fachgelehrten, die ein gesellschaftspolitisches Modell 
zu erstellen hatten, sondern um Bischöfe, Ordensobere und Laienvertreter, die aus 
einer ganz bestimmten Situation kamen und stark der Praxis verpflichtet waren. Wäh­
rend z. B. einem Vertreter der Industrieländer die Frage der wirtschaftlichen Mit­
bestimmung im Betrieb ein echtes Anliegen in der Verwirklichung der gesamtmensch­
lichen Gerechtigkeit bedeuten konnte, stellte sich für einen afrikanischen Bischof das 
gleiche Anliegen in einer ganz anderen Form: Wie können im Prozeß der raschen 
Urbanisierung die Menschen, die bisher in Stammeseinheiten gelebt hatten, vor einer 
totalen gesellschaftlichen Entwurzelung gerettet werden? Die Vertreter aus den Ost­
staaten wiederum taten sich aus begreiflichen Gründen schwer, ihre besondere Pro­
blematik der gesamtmenschlichen Gerechtigkeit in die Diskussion einzubringen. Das 
Schlu.Bdokument der Synode spricht von einem Recht der Völker und in ihnen der 
einzelnen Menschen. auf „ihre eigene Identität". Alle aber waren sich bewußt, daß 
hier noch ein weiter Weg zu gehen sein wird. Es wird den Weg der Befreiung und 
Entwicklung brauchen, aber auch den Weg der schöpferischen Initiative und des viel­
seitigen Wandels. Und es wird vor allem nicht nur einen einzigen Weg geben. 

Von der Diagnose zur Praxis 

Die vorausgehende Diagnose ist in mehrfacher Hinsicht ergänzungsbedürftig. Der 
Bischofssynode war dies durchaus bewußt. Kardinal T. Alberte Valderrama (Phi­
lippinen) formulierte das Anliegen so: ,,Die Väter der Synode haben fast einstimmig 
ihre Absicht ausgesprochen, daß diese Synode konkrete Folgerungen für die Wiederher­
stellung der Gerechtigkeit ausarbeiten soll." In der Verwirklichung dieser Absicht 
zeigte es sich allerdings immer wieder, daß ein Rückgriff auf die Theorie, oder besser 
gesagt, auf die kirchliche Doktrin, unerläßlich war. 
Dieser Rückgriff war zuerst einmal notwendig, um die Zuständigkeit der Kirche im 
gesellschaftlichen Bereich, also auch in der Verwirklichung der Gerechtigkeit, abzu­
grenzen. ,,Der Kirche kommt es, insofern sie eine religiöse und hierarchische Gemein­
schaft ist, an sich nicht zu, im sozialen, wirtschaftlichen und politischen Bereich 
konkrete Lösungen anzubieten. Ihre Sendung aber schließt die Verteidigung und 
Förderung der Würde und der Grundrechte der menschlichen Person mit ein11 (17). 
Mit dieser Aussage steht die Bischofssynode in Obereinstimmung mit der traditionel­
len Auffassung der Kirche. Im gleichen Dokument aber wird gesagt: ,,Die Kirche hat 
nicht nur das Redtt, sondern audt die Pßidtt, für die Geredttigkeit im sozialen, 
nationalen und internationalen Bereich einzutreten. Sie hat aber ebenfalls die Pßicht, 
ungerechte Verhältnisse anzuprangern, wenn die Grundrechte des Menschen und sein 
Heil selbst dies verlangen" (17). Es ist interessant, darauf hinzuweisen, daß in der 
ersten und zweiten Fassung des Synodendokumentes bei der Denunzierung der 
ungerechten Verhältnisse ausdrücklich das Wort 11konkret" stand, das dann aber in 
der Endfassung nicht mehr aufschien. Sollte damit ausgedrückt werden, daß die 
Kirche weder in der Lösung gesellschaftlicher Probleme noch in der Kritik gesell­
schaftlicher Mißstände „konkret" werden dürfte? Hier waren die Meinungen geteilt 
und ein gewisses Unbehagen blieb. 

146 



Ein zweıt: ückgriff grundsätzlicher Wal nicht weniger schwierig. Es ging un
die rage der Beziehung zwischen christlichem und menschlicher Befreiung Man
WAar S]} durchaus darüber eIN1IS, der Sa!  ag der Kirche ec.  reli:  giöser, über-
natürlicher cel und sich dah:  ® -  Pn einem sozialen Engagement erschöpfen
onne.  .. Damuit v aber sofort eine weiıtere Frage gegeben Inwieweit stellt die
Befreiung des enschen VvVon gesellschaftlicher nterdrückung eine wesentliche Phase

der Verwirklichung clieses VO Christus gestifteten Heiles cdar? Es ist auffallend,
Schlußdokument 47l Hanı des Alten und Neuen Testamentes festgestellt

wurde, [al „Gott wahrhaft Befreier der Unterdrückten erkannt wurde 15)
„Durch seın en und Se1INe vereint Christus auf unlösbare Weise das Ver-
hältnis des enschen Gott und seın Verhältnis ZUu den Mitmenschen“ 15) Diese
Frage wurde diskutiert. die einen hatten die der Schrift gebrauchten
Begriffe, wıe Gerechtigkeit, Freiheit, Befreiung, einen primären Bezug zZu Gott und
Günde und sollten daher nicht unmittelbar alc gesellschaftliche Kategorien angesehen
werden. Andere hingegen der Überzeugung, dafß das 1ın der Schrift verkündete
Heil icht a-historisch Zzu verstehen sel, sondern daß sich gerade 1n der Verwirklichung
der Gerechtigkeit für die Armen und Unterdrückten das 1n Christus geschenkte eil
manifestiere. Es von vorneherein klar, in der kurzen Zeit der Diskussion
Zu kı  einer  * grundsätzlichen Klärung kommen konnte. Die dann fast allgemein
aNgENOMMENE Formulierung des Schlußdokumentes W durchaus praxisbezogen: „Die
Hoffnung und die Impulse, die die Welt Innersten bewegen, sind dem Dynamismus
des Evangeliums eineswegs fremd, cdas durch clie Kraft des Heiligen Geistes die
Menschen S ihren persönlichen Sünden und deren Folgen sozialen Leben
befreit“ (6) „D.  he Verpflichtung, das Evangelium verkündigen, verlangt heute,

die ganzheitliche Befreiung des Menschen schon jetz seinem irdischen
en einsetzen 16) Mit dieser ÄAussage ist ZWar die ENEC Beziehung zwischen
Gerechtigkeit und Evangelisierung ausgesprochen, iber das Wie und die letzten
Motivationen aber blieben noch viele Fragen offen. Die Bischofssynode VC( 1974 wird
vielleicht neuerdings darauf zurückkommen.

Jer Imperative
Der Katholischen Goziallehre wurde wiederhalt vorgeworfen, daß s1ie sich einseitig

Raum allgemeiner Prinzipien bewege, die konkrete Praxis aber wenig AÄAnsätze
biete. kann Jer nicht äher darauf ingegangen werden, WaTIUuInNn die Kirche 1n
wirtschaftlichen, sozialen und politischen Tragen keine konkreten Lösungen anzubieten
habe. Damit 1st allerdings keineswegs gesagt, die allgemeinen Grundsätze der
Kirche die Ordnung des gesellschaftlichen Lebens deshalb auch wirkungslos bleiben
mussen.  s<
Es ist diesem Zusammenhang vielleicht besonders interessant sehen, wıe die
Bischofssynode, der ©5 Ja —+ — pastorelle Anliegen ging, versucht at, ın der
rage der Verwirklichung der Gerechtigkeit den allgemeinen Grundsätzen konkrete
Imperative abzuleiten.
Die eigene Glaubwürdigkeit: Der diesbezügliche Text spricht sich selber „Wenn
die Kirche für die Gerechtigkeit eugnis ablegen will, dann weiß sie, jeder, der
den Mut hat, den Menschen Gerechtigkeit sprechen, zuerst selber den
ugen dieser Menschen gerecht erscheinen muß ] ist daher notwendig, UuNSeTe

Verhaltensweisen, den Güterbesitz und den Lebensstil nnerhalb der Kirche kritisch zZzu

überprüfen“ 19) Was den kirchlichen Güterbesitz anbelangt, stand ın der ersten
assung des Dokumentes folgender JText gr° Man darf T mıit Recht fragen, ob die
kirchlichen Güter immer als Besitz der Armen verwendet werden oder ob die Kirche
nicht bestimmten Gebieten aufgrund Vo Besitz Kapitalien, Gebäuden und
Ländereien SE alsc reich angesehen WIF:!  e  CL Wenngleich dieser lext auch der

147

Ein zweiter Rückgriff grundsätzlicher Art war nicht weniger schwierig. Es ging um 
die Frage der Beziehung zwischen christlichem Heil und menschlicher Befreiung. Man 
war sich durchaus darüber einig, daß der Heilsauftrag der Kirche religiöser, d. h. über­
natürlicher Art sei und sich daher nicht in einem sozialen Engagement erschöpfen 
könne. Damit war aber sofort eine weitere Frage gegeben: Inwieweit stellt die 
Befreiung des Menschen von gesellschaftlicher Unterdrückung eine wesentliche Phase 
in der Verwirklichung dieses von Christus gestifteten Heiles dar? Es ist auffallend, 
daß im Schlußdokument an Hand des Alten und Neuen Testamentes festgestellt 
wurde, daß „Gott wahrhaft als Befreier der Unterdrückten" erkannt wurde (15). 
,,Durch sein Wirken und seine Lehre vereint Christus auf unlösbare Weise das Ver­
hältnis des Menschen zu Gott und sein Verhältnis zu den Mitmenschen" (15). Diese 
Frage wurde lebhaft diskutiert. Für die einen hatten die in der HI. Schrift gebrauchten 
Begriffe, wie Gerechtigkeit, Freiheit, Befreiung, einen primären Bezug zu Gott und 
Sünde und sollten daher nicht unmittelbar als gesellschaftliche Kategorien angesehen 
werden. Andere hingegen waren der Oberzeugung, daß das in der Schrift verkündete 
Heil nicht a-historisch zu verstehen sei, sondern daß sich gerade in der Verwirklichung 
der Gerechtigkeit für die Armen und Unterdrückten das in Christus geschenkte Heil 
manifestiere. Es war von vomeherein klar, daß man in der kurzen Zeit der Diskussion 
zu keiner grundsätzlichen Klärung kommen konnte. Die dann fast allgemein 
angenommene Formulierung des Schlußdokumentes war durchaus praxisbezogen: ,,Die 
Hoffnung und die Impulse, die die Welt im Innersten bewegen, sind dem Dynamismus 
des Evangeliums keineswegs fremd, das durch die Kraft des Heiligen Geistes die 
Menschen von ihren persönlichen Sünden und deren Folgen im sozialen Leben 
befreit" (6). ,,Die Verpflichtung, das Evangelium zu verkündigen, verlangt heute, daß 
wir uns für die ganzheitliche Befreiung des Menschen schon jetzt in seinem irdischen 
Leben einsetzen" (16). Mit dieser Aussage ist zwar die enge Beziehung zwischen 
Gerechtigkeit und Evangelisierung ausgesprochen, über das Wie und die letzten 
Motivationen aber blieben noch viele Fragen offen. Die Bischofssynode von 1974 wird 
vielleicht neuerdings darauf zurückkommen. 

Vier Imperative 

Der Katholischen Soziallehre wurde wiederholt vorgeworfen, daß sie sich zu einseitig 
im Raum allgemeiner Prinzipien bewege, für die konkrete Praxis aber wenig Ansätze 
biete. Es kann hier nicht näher darauf eingegangen werden, warum die Kirche in 
wirtschaftlichen, sozialen und politischen Fragen keine konkreten Lösungen anzubieten 
habe. Damit ist allerdings keineswegs ge~agt, daß die allgemeinen Grundsätze der 
Kirche für die Ordnung des gesellschaftlichen Lebens deshalb auch wirkungslos bleiben 
müssen. 
Es ist in diesem Zusammenhang vielleicht besonders interessant zu sehen, wie die 
Bischofssynode, der es ja primär um pastorelle Anliegen ging, versucht hat, in der 
Frage der Verwirklichung der Gerechtigkeit aus den allgemeinen Grundsätzen konkrete 
Imperative abzuleiten. 

Die eigene Glaubwürdigkeit: Der diesbezügliche Text spricht für sich selber: ,,Wenn 
die Kirche für die Gerechtigkeit Zeugnis ablegen will, dann weiß sie, daß jeder, der 
den Mut hat, zu den Menschen von Gerechtigkeit zu sprechen, zuerst selber vor den 
Augen dieser Menschen gerecht erscheinen muß. Es ist daher notwendig, unsere 
Verhaltensweisen, den Güterbesitz und den Lebensstil innerhalb der Kirche kritisch zu 
überprüfen" (19). Was den kirchlichen Güterbesitz anbelangt, stand in der ersten 
Fassung des Dokumentes folgender Text: ,, ... Man darf sich mit Recht fragen, ob die 
kirchlichen Güter immer als Besitz der Armen verwendet werden oder ob die Kirche 
nicht in bestimmten Gebieten aufgrund von Besitz von Kapitalien, Gebäuden und 
Ländereien selber als reich angesehen wird." Wenngleich dieser Text auch in der 

147 



Schlußfassung B-  Pr mehr aufscheint, wird dennoch folgendes festgehalten s  1e€
ımmer auch der Gebrauch der zeitlichen Güter sein INas, darf 1a nIe ommen,
A  o  lafß das Zeugnis Evangelium, die Kirche N geben hat, zweitfelhaft
erscheine“‘ 20)
In esem Zusammenhang verdienen noch 7WwWEel weıtere ussagen der Bischofssynode
eiın! besondere Erwähnung, Die eine betrifft die Solidarität innerhalb der Teilkirchen
Wenn eute die Welt che und ß Länder eingeteilt wird und dieser Zustand

ungerecht zu bezeichnen ist, Dl sich dies abgewandelter Form auch vVon den
Teilkirchen Sagen. Nun wußten die Bischöftfe a den Entwicklungsländern scehr gut,
wieviel materielle .  q 61e gerade VO]  3 den bessergestellten Teilkirchen der ndustrie-
länder erhielten, und sie sprachen dies atıch offen aus., ennoch Y  vA  'V  Var Nan damit cht
zufrieden einigte sich auf folgenden Text: IID  he Kirche muß eigenen
Leben eine größere arıta der Verteilung der geistigen, kulturellen und
materiellen ittel zwischen den reicheren und armeren Teilkirchen demonstrieren,
damit sc1e Wahrheit ein Zeichen der Einheit gel wıe die Völker 61e  : heute
brauchen f 23)
Die zweite Aussage betrifft die Stellung der Frau. Dieses Problem konnte auf der
ynode ZUu])] andiskutiert werden, da ja einem größeren Zusammenhang gesehen
werden mußte. Es ist aber bedeutsam festzustellen, daß diese rage den Raum der
Gerechtigkeit gestellt wurde Der vorgeschlagene Text IID  e Frauen sollen gesell-
schaftlichen Leben und der Kirche Bereich der Verantwortung und Beteiligung
den Männern gleichgestellt werden““ wurde ZWar abgelehnt, dafür aber folgender 'lext
angeNOMMEN: „Wir treten da ein, auch die Frauen den ihnen entsprechenden
Anteil an Verantwortung und Beteiligung gesellschaftlichen Leben und auch der
Kirche rhalten g 20)
Die Aufgabe der Erziehung und Sensibilisierung: ] ist leicht möglich, dieser
pastorelle Imperativ von manchen Lesern des Synodendokumentes e{tw.: flüchtig
abgetan wurde. Das ist durchaus verständlich. Man weiß wesentlichen die
Möglichkeiten, aber auch un die Grenzen der Erziehung. Es ware  D aber schade, S
dami:  er eine Aussage und ein rTrogramm überhört WUT|  .  den, die alles eher als
Gemeinplätz sind
Vielleicht läßt sich das Wesentliche kurz ormulieren Die traditionelle Erziehung
stand ctark unter dem Ziel der Eingliederung des einzelnen die gegebene esell-
schaft Er bekam eıne eingehende Information über die bestehenden Institutionen,
Normen, Verhaltensweisen, Gebräuche, mit der Absicht, daß €  PT sich möglichst reibungs-
los in eses gesellschaftliche e  ge riere. Dieses Gefüge celber aber wurde kaum

rage gestellt. Die Bischofssynode aber ctellt eine solche Erziehung rage „Die
Erziehung, wıe Ss1ie heutzutage noch vorherrschend ist, begünstigt einen engherzigen
ndividualismus der Menschheit ebht noch einer entalität, die den Besitz
über alles erheben möchte. Schule und Kommunikationsmi werden oft durch eın
festgefügtes System dominiert und erlauben 1Ur einen solchen Menschen eran-
zubilden, wıe die bestehende Ordnung erwünscht, einen enschen nämli der
diesem ystem entspricht. Iso icht einen Menschen, sondern eine wertlose
Nachbildung des Menschen, wIie er eben gerade äist  :  d 21) Diese Aussage ist auf
Kritik gestoßen, aber die Synode hat den Text mıit großer Mehrheit aNnNgENOMUNEN.
Was die esenszüge dieses Menschen betrifft, gibt das Dokument +  >  einige
Stichworte dieser Mensch muß eine innere Bekehrung durchgemacht haben; muß
sich gegenüber der vielfachen Manipulation die persönliche Freiheit bewahren;
mul eın Mensch sein, der die Fähigkeit und den Mut ZUur offenen ritik hat; er muß
eın Dienst der Gerechtigkeit engagierter Mensch cenin.  <

elıterer Gesichtspunkt erhielt diesem Zusammenhang der Erziehung und
Sensibilisierung die Gerechtigkeit eine esondere Bedeutung, und ist schade,
148

Schlußfassung nicht mehr aufscheint, wird dennoch folgendes festgehalten: ,, Wie 
immer auch der Gebrauch der zeitlichen Güter sein mag, darf man nie dahin kommen, 
daß das Zeugnis für das Evangelium, das die Kirche zu geben hat, zweifelhaft 
erscheine11 (20). 
In diesem Zusammenhang verdienen noch zwei weitere Aussagen der Bischofssynode 
eine besondere Erwähnung. Die eine betrifft die Solidarität innerhalb der Teilkirchen. 
Wenn heute die Welt in reiche und arme Länder eingeteilt wird und dieser Zustand 
als ungerecht zu bezeidmen ist, so läßt sich dies in abgewandelter Form auch von den 
Teilkirchen sagen. Nun wußten die Bischöfe aus den Entwicklungsländern sehr gut, 
wieviel materielle Hilfe sie gerade von den bessergestellten Teilkirchen der Industrie­
länder erhielten, und sie sprachen dies auch offen aus. Dennoch war man damit nicht 
zufrieden und man einigte sich auf folgenden Text: ,,Die Kirche muß im eigenen 
Leben eine größere Solidarität in der Verteilung der geistigen, kulturellen und 
materiellen Mittel zwischen den reicheren und ärmeren Teilkirchen demonstrieren, 
damit sie in Wahrheit ein Zeichen der Einheit sei wie die Völker sie heute 
brauchen" (23). 
Die zweite Aussage betrifft die Stellung der Frau. Dieses Problem konnte auf der 
Synode nur andiskutiert werden, da es ja in einem größeren Zusammenhang gesehen 
werden mußte. Es ist aber bedeutsam festzustellen, daß diese Frage in den Raum der 
Gerechtigkeit gestellt wurde. Der vorgeschlagene Text „Die Frauen sollen im gesell­
schaftlichen Leben und in der Kirche im Bereich der Verantwortung und Beteiligung 
den Männern gleichgestellt werden" wurde zwar abgelehnt, dafür aber folgender Text 
angenommen: ,, Wir treten dafür ein, daß auch die Frauen den ihnen entsprechenden 
Anteil an Verantwortung und Beteiligung im gesellschaftlichen Leben und auch in der 
Kirche erhalten" (20). 

Die Aufgabe der Erziehung und Sensibilisierung: Es ist leicht möglich, daß dieser 
pastorelle Imperativ von manchen Lesern des Synodendokumentes etwas flüchtig 
abgetan wurde. Das ist durchaus verständlich. Man weiß im wesentlichen um die 
Möglichkeiten, aber auch um die Grenzen der Erziehung. Es wäre aber schade, wenn 
damit eine Aussage und ein Programm übeiihört würden, die alles eher als ein 
Gemeinplatz sind. 
Vielleicht läßt sich das Wesentliche kurz so formulieren: Die traditionelle Erziehung 
stand stark unter dem Ziel der Eingliederung des einzelnen in die gegebene Gesell­
schaft. Er bekam eine eingehende Information über die bestehenden Institutionen, 
Normen, Verhaltensweisen, Gebräuche, mit der Absicht, daß er sich möglichst reibungs­
los in dieses gesellschaftliche Gefüge ,integriere. Dieses Gefüge selber aber wurde kaum 
in Frage gestellt. Die Bischofssynode aber stellt eine solche Erziehung in Frage: ,,Die 
Erziehung, wie sie heutzutage noch vorherrschend ist, begünstigt einen engherzigen 
Individualismus. Ein Teil der Mensdtheit lebt noch in einer Mentalität, die den Besitz 
über alles erheben möchte. Schule und Kommunikationsmittel werden oft durch ein 
festgefügtes System dominiert und erlauben nur einen solchen Menschen heran­
zubilden, wie es die bestehende Ordnung erwünscht, einen Menschen nämlich, der 
diesem System entspricht. Also nicht einen neuen Menschen, sondern eine wertlose 
Nachbildung des Menschen, wie er eben gerade dst11 (21). Diese Aussage ist auf 
Kritik gestoßen, aber die Synode hat den Text mit großer Mehrheit angenommen. 
Was die Wesenszüge dieses neuen Menschen betrifft, gibt das Dokument einige 
Stichworte: dieser Mensch muß eine innere Bekehrung durchgemacht haben; er muß 
sich gegenüber der vielfachen Manipulation die persönliche Freiheit bewahren; er 
muß ein Mensch sein, der die Fähigkeit und den Mut zur offenen Kritilc hat; er muß 
ein im Dienst der Gerechtigkeit engagierter Mensch sein. 

Ein weiterer Gesichtspunkt erhielt in diesem Zusammenhang der Erziehung und 
Sensibilisierung für die Gerechtigkeit eine besondere Bedeutung, und es ist schade, 

148 



daß dieser Aspekt Schlußdokument zuwenig durchgearbeitet erscheint. Das VOT
allem auch deshalb, weil sich gerade von hier aQu$s eine direkte Verbindung zwischen
Gerechtigkeit und Evangelisierung aufzeigen ließe Das Dokument spri vVon der
gerechtigkeitsstiftenden Funktion der Wortverkündigung, des es und der Sakra-
mente, clie uns helfen sollen, zn den Worten des Herrn, der Propheten und Apostel
clie Lehre der Gerechtigkeit ZU Einden‘ 23)
Die universelle Sicht Schon in der Situationsanalyse wurde festgestellt, Gerech-
tigkeit und Nr eine weltweite Dimension haben, daß s1e also einer inter-
nationalen GSicht gesehen werden mussen.  a 1ne realistische Initiative Ur Verwirklichung
der Gerechtigkeit Oommt daher diese Dimension nicht herum. Das besagt mıit
anderen Worten Wenn sich die Kirche als religiöse und moralische Autorität für die
Lösung der großen Menschheitsprobleme verantwortlich weiß, dann hat 61e auch die
Verpflichtung, ihre Stimme ın den egroßen internationalen Organisationen und Ent-
scheidungsgremien geltend machen. „Deshalb mussen  \ WIT bereitsein, jedem
Sektor mens:  er Tätigkeit, insbesondere auf der Ebene der Weltgesellschaft L
Aufgaben und Pflichten übernehmen, VMenn 1e Gerechtigkeit tatsächlich verwirklicht
werden s (10) IIW  1r bemühen uns, jene Giremien und Institutionen fördern, die
sich den Frieden, die internationale Gerechtigkeit und für den Fortschritt der
Menschen einsetzen““ 25) Es ist bezeichnend, die Synode der Bischöfe diesem
Zusammenhang e1n  <: anerkennendes Wort die sprach. Diese universelle Sicht

aber auch Hinblick auf 1e Zusammenarbeit ın der christlichen (kumene. Viel-
leicht bietet gerade das gemeinsame Bemühen ugn die Verwirklichung der Gerechtigkeit
eine echte Chance für die Annäherung auch auf anderen Gebieten. Erwähnenswert ist
hier noch der Hinweis, die Erarbeitung der bibeltheologischen rundlagen für
eın vertieftes Verständnis der Gerechtigkeit und der Befreiung des Menschen
Sökumenischer Zusammenarbeit geschehen collte.
Ein frommer Wunsch? Wer den Text der Bischofssynode gelesen hat,
einen vierten pastorellen Imperativ durchaus nicht beziehungslos oder gekünstelt die
Kirche ist entschlossen, S1| auf die Geite der Armen und Unterdrückten zu stellen.
„Unser Wirken muß sich OTr allem auf die Menschen und Nationen richten, die
aufgrund der verschiedenen Arten der Unterdrückung und aufgrund der besonderen
Eigenart Gesellschaft schweigende, ja der Stimme beraubte Opfer der
Ungerechtigkeit Sal  °  dll 11) „Da WIT den Schrei derer hören, die Gewalt erdulden und
VvVon ungerechten Systemen und Mechanismen geknechtet werden, und weil WIT ebenso
das Aufbegehren der Welt erfahren, die 61| aufgrund ihrer Sündigkeit dem Plan des
Schöpfers widersetzt, wurden WIT uns gemeinsam der Berufung der Kirche bewußt,
n mitten der Welt wa sein, indem s1e den Armen die Froh-
botschaft, den Unterdrückten 1e Freiheit und den eidenden die Freude verkündet“
(5) Überfordert sich cie Kirche damit icht celber? Folgende Aussage begrenzt und
vertieft diesen vierten Imperativ: „Die Kirche ist nicht allein für die Gerechtigkeit in
der Welt verantwortlich; s1e hat edoch eine spezifische Verantwortung, die mit ihrer
endung identisch ist, . VvVor der Welt Zeugnis V.d Einsatz Liebe und
Gerechtigkeit abzulegen, die der Frohbotschaft begründet Sal  dll 17)

amit stehen wieder dem gleichen Gedanken, mıit dem d  1ese Ausführungen
begonnen wurden die Beziehung zwischen Gerechtigkeit und Evangelisierung. Die
Bischofssynode S 1974 wird die rage der Evangelisierung zweitellos einem
größeren Kontext behandeln. ber 612e WIT!  d dabei 1mMmMer wieder auf das Dokument
der Synode 19  } und die anderen Aussagen der Kirche über die Gerechtigkeit
der Welt zurückgreifen mussen.  AA Und das D-  er deshalb, weil S1e damit

daß dieser Aspekt im Schlußdokument zuwenig durchgearbeitet erscheint. Das vor 
allem auch deshalb, weil sich gerade von hier aus eine direkte Verbindung zwischen 
Gerechtigkeit und Evangelisierung aufzeigen ließe. Das Dokument spricht von der 
gerechtigkeitsstiftenden Funktion der Wortverkündigung, des Kultes und der Sakra­
mente, die uns helfen sollen, ,,in den Worten des Herrn, der Propheten und Apostel 
die Lehre von der Gerechtigkeit zu finden" (23). 

Die universelle Sicht: Schon in der Situationsanalyse wurde festgestellt, daß Gerech­
tigkeit und Unrecht eine weltweite Dimension haben, daß sie also in einer inter­
nationalen Sicht gesehen werden müssen. Eine realistische Initiative zur Verwirklichung 
der Gerechtigkeit kommt daher um diese Dimension nicht herum. Das besagt mit 
anderen Worten: Wenn sich die Kirche als religiöse und moralische Autorität für die 
Lösung der großen Menschheitsprobleme verantwortlich weiß, dann hat sie auch die 
Verpflichtung, ihre Stimme in den großen internationalen Organisationen und Ent­
scheidungsgremien geltend zu machen. ,,Deshalb müssen wir bereitsein, in jedem 
Sektor menschlicher Tätigkeit, insbesondere auf der Ebene der Weltgesellschaft neue 
Aufgaben und Pflichten zu übernehmen, wenn die Gerechtigkeit tatsächlich verwirklicht 
werden soll" (10). ,,Wir bemühen uns, jene Gremien und Institutionen zu fördern, die 
sich für den Frieden, für die internationale Gerechtigkeit und für den Fortschritt der 
Menschen einsetzen" (25). Es ist bezeichnend, daß die Synode der Bischöfe in diesem 
Zusammenhang ein anerkennendes Wort für die UNO sprach. Diese universelle Sicht 
gilt aber auch in Hinblick auf die Zusammenarbeit in der christlichen Ökumene. Viel­
leicht bietet gerade das gemeinsame Bemühen um die Verwirklichung der Gerechtigkeit 
eine echte Chance für die Annäherung auch auf anderen Gebieten. Erwähnenswert ist 
hier noch der Hinweis, daß die Erarbeitung der bibeltheologischen Grundlagen für 
ein vertieftes Verständnis der Gerechtigkeit und der Befreiung des Menschen in 
ökumenischer Zusammenarbeit geschehen sollte. 

Ein frommer Wunsch? Wer den Text der Bischofssynode genau gelesen hat, findet 
einen vierten pastorellen Imperativ durchaus nicht beziehungslos oder gekünstelt: die 
Kirche ist entschlossen, sich auf die Seite der Armen und Unterdrückten zu stellen. 
~,Unser Wirken muß sich vor allem auf die Menschen und Nationen richten, die 
aufgrund der verschiedenen Arten der Unterdrückung und aufgrund der besonderen 
Eigenart unserer Gesellschaft schweigende, ja der Stimme beraubte Opfer der 
Ungerechtigkeit sind" (11). ,,Da wir den Schrei derer hören, die Gewalt erdulden und 
von ungerechten Systemen und Mechanismen geknechtet werden, und weil wir ebenso 
das Aufbegehren der Welt erfahren, die sich aufgrund ihrer Sündigkeit dem Plan des 
Schöpfers widersetzt, wurden wir uns gemeinsam der Berufung der Kirche bewußt, 
nämlich mitten in der Welt gegenwärtig zu sein, indem sie. den Armen die Froh­
botschaft, den Unterdrückten die Freiheit und den Leidenden die Freude verkündee' 
(5). überfordert sich die Kirche damit nicht selber? Folgende Aussage begrenzt und 
vertieft diesen vierten Imperativ: ,,Die Kirche ist nicht allein für die Gerechtigkeit in 
der Welt verantwortlich; sie hat jedoch eine spezifische Verantwortung, die mit ihrer 
Sendung identisch ist, nämlich vor der Welt Zeugnis vom Einsatz für Liebe und 
Gerechtigkeit abzulegen, die in der Frohbotschaft begründet sind" (17). 

* 
Damit stehen wir wieder vor dem gleichen Gedanken, mit dem diese Ausführungen 
begonnen wurden: die Beziehung zwischen Gerechtigkeit und Evangelisierung. Die 
Bischofssynode von 1974 wird die Frage der Evangelisierung zweifellos in einem 
größeren Kontext behandeln. Aber sie wird dabei immer wieder auf das Dokument 
der Synode von 1971 und die anderen Aussagen der Kirche über die Gerechtigkeit in 
der Welt zurüd<greifen müssen. Und das gar nicht zuerst deshalb, weil sie damit 

149 



einer eute weltweiten Tendenz und dem Druck innerkirchlicher theologischer und
gesellschaftskritischer Strömungen gerecht werden Sie wird allerdings auch nicht
darum herumkommen, sich gerade mit diesen theologischen Positionen auseinander-
zusetzen. Hier 16% noch eine Reihe vVon ragen offen. Die Beziehung zwischen erech-
tigkeit und Evangelisierung aber ist der Kirche immanent. Die Pastoralkonstitution
„Gaudium ei Spe  ‚44 hat S1e folgendermaßen formuliert Jr° Als Zeuge und Küiünder
des Glaubens des gesamten Christus geeinten es Gottes daher das
Onzil dessen Verbundenheit, chtung und Liebe gegenüber der Mensch-
heitsfamilie nicht beredter bekunden dadurch, mit ihr 1n einen Dialog
eintritt über ese verschiedenen Probleme | geht IM diee der mensch-
lichen Person, geht den rechtenau der menschlichen Gesellschaft“ (n

HUBERT ÜLLER

Das Sonntagsgebot Anachronismus oder heilsamer Appell?
Geschichtliche und kirchenrechtliche Aspekte der Verpflichtung ZUur Mitfeier der
Eucharistie ALl onn!
Die ÄAusweitung des Wochenendes der industriellen Gesellschaft mit zunehmender
Mobilität der Bevölkerung! SsOwile die Praxis des kirchlichen Lebens, die den Me1-
sten Regionen des deutschen Sprachraumes den etzten Jahren einen Rückgang
der sonntäglichen Kirchenbesucher verzeichnen hat, rufen z einer Neubesinnung
auf Ursprung und Funktion des christlichen Sonntags und verlangen nach N
pastoralen Ansätzen und theologischen Überlegungen ZUTF Feier des Herrentages, bei
denen die Frage nach der Verpflichtung ZUT Mitfeier der sonntäglichen Eucharistie
angesichts der hohen Bedeutung des chenbesuchs clie Intensität des Glaubens-
vollzugs sich notwendig stellt® folgenden coll dieser rage unter doppelter Rück-
sicht nachgegangen werden: welcher Nahur die Verpflichtung 3 Mitteier der Eucha-
rıistie Sonntag ist, und welchen echtlichen Ausdruck diese Verpflichtung findet,

Hinblick auf die Revision des vVon elang ist Eine Antwort aı die
gestellte rage laßt sich nicht auf aAbetrakt-deduktivem Wege gewinnen, sondern ist
durch Betrachtung der historischen Entwicklung Z suchen, wobei der geschichtliche
Durchblick nicht aus rein historischen Gründen interessiert, sondern vorwiegend AUS

theologisch-kanonistischen.
Von den Anfängen derKD Konstantin
Für die apostolische Zeit S1IM! verschiedene Hinweise gegeben, die

den etreffenden Schriften vorausgesetzten Gemeinden sich L stien Tag der Woche
versammelten. us schreibt se1inem Korintherbrief, nachdem AU

Kap über die Versammlung der emenn! ZUTCr eler des Herrenmahles gehandelt
hat „Was die Kollekte Heiligen betrifft, macht ebenso wıe ich 5 bei den

Vgl. Knaoll, Sonntag industrieller Gesellschaft eologie der Gegenwart 1972),
225—233.

® Vgl Lehmann, Konflikte und Chancen Glaubensverständnis und Verkündigung
Befragte Katholiken Zur Zukunft Glaube und rche. Auswertungen und Kommen-
tare den Umfragen für die CGemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik
Deutschland Hg V, Forster, Freiburg 1973.

150

einer heute weltweiten Tendenz und dem Druck innerkirchlicher theologischer und 
gesellschaftskritischer Strömungen gerecht werden will. Sie wird allerdings auch nicht 
darum herumkommen, sich gerade mit diesen theologischen Positionen auseinander­
zusetzen. Hier ist noch eine Reihe von Fragen offen. Die Beziehung zwischen Gerech­
tigkeit und Evangelisierung aber ist der Kirche immanent. Die Pastoralkonstitution 
„Gaudium et Spes" hat sie folgendermaßen formuliert: ,, ..• Als Zeuge und Künder 
des Glaubens des gesamten in Christus geeinten Volkes Gottes kann daher das 
Konzil dessen Verbundenheit, Achtung und Liebe gegenüber der ganzen Mensch­
heitsfamilie ... nicht beredter bekunden als dadurch, daß es mit ihr in einen Dialog 
eintritt über all diese verschiedenen Probleme ... Es geht um die Rettung der mensch­
lichen Person, es geht um den rechten Aufbau der menschlichen Gesellschaft" (n. 3). 

HUBERT MÜLLER 

Das Sonntagsgebot - Anachronismus oder heilsamer Appell? 

Gesdüchtliche und kirchenrechtliche Aspekte der Verpßichtung zur Mitfeier der 
Eucharistie am Sonntag 
Die Ausweitung des Wochenendes in der industriellen Gesellschaft mit zunehmender 
Mobilität der Bevölkerung1 sowie die Praxis des kirchlichen Lebens, die in den mei­
sten Regionen des deutschen Sprachraumes in den letzten Jahren einen Rückgang 
der sonntäglichen Kirchenbesucher zu verzeichnen hat, rufen zu einer Neubesinnung 
auf Ursprung und Funktion des christlichen Sonntags und verlangen nach neuen 
pastoralen Ansätzen und theologischen Oberlegungen zur Feier des Herrentages, bei 
denen die Frage nach der Verpflichtung zur Mitfeier der sonntäglichen Eucharistie 
angesichts der hohen Bedeutung des Kirchenbesuchs für die Intensität des Glaubens­
vollzugs sich notwendig stellt2. Im folgenden soll dieser Frage unter doppelter Rück­
sicht nachgegangen werden: welcher Natur die Verpflichtung zur Mitfeier der Eucha­
ristie am Sonntag ist, und welchen rechtlichen Ausdruck diese Verpflichtung findet, 
was im Hinblick auf die Revision des CIC von Belang ist. Eine Antwort auf die 
gestellte Frage läßt sich nicht auf abstrakt-deduktivem Wege gewinnen, sondern ist 
durch Betrachtung der historischen Entwicklung zu suchen, wobei der geschichtliche 
Durchblick nicht aus rein historischen Gründen interessiert, sondern vorwiegend aus 
theologisch-kanonistischen. 

I. Von den Anfängen der Kirche bis Konstantin 
1. Für die apostolische Zeit sind im NT verschiedene Hinweise gegeben, daß die in 
den betreffenden Schriften vorausgesetzten Gemeinden sich am ersten Tag der Woche 
versammelten. Paulus schreibt in seinem 1. Korintherbrief, nachdem er zuvor im 
11. Kap. über die Versammlung der Gemeinde zur Feier des Herrenmahles gehandelt 
hat: ,, Was die Kollekte für die Heiligen betrifft, macht es ebenso wie _ich es bei den 

1 Vgl. J. Knall, Sonntag in industrieller Gesellschaft: Theologie der Gegenwart 15 (1972), 
225-233. 

2 Vgl. K. Lehmann, Konflikte und Chancen in Glaubensverständnis und Verkündigung: 
Befragte Katholiken - Zur Zukunft von Glaube und Kirche. Auswertungen und Kommen­
tare zu den Umfragen für die Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik 
Deutschland. Hg. v. K. Forster, Freiburg 1973. 

150 


