JOHANNES SCHASCHING

Gerechtigkeit und Evangelisierung

Ohne das Thema der Bischofssynode von 1974 zu kennen, hat die Bischofssynode von
1971 im Schlufdokument ,Die Gerechtigkeit in der Welt” eine eindeutige Bezichung
zwischen Gerechtigkeit und Evangelisierung ausgesprochen: ,Der Einsatz fiir die
Geredhtigkeit und die Teilnahme an der Umgestaltung der Welt erscheinen uns deut-
lich als ein wesentlicher Bestandteil der Verkiindigung des Evangeliums und damit der
Sendung der Kirche zur Erlosung des Menschengeschlechtes und der Befreiung aus
jeglicher Art der Unterdriickung”(6)*.

Wer sich daher mit der Frage der Evangelisierung in der Welt von heute befafit, mu8
sich dariiber im klaren sein, da die Verwirklichung der Gerechtigkeit ein wesentlicher
Bestandteil der Verkiindigung der Frohbotschaft ist. Diese Einsicht ist heute alles eher
als bloB theoretischer Natur. Sie wird von nicht wenigen noch wesentlich radikaler
formuliert: das Evangelium ist identisch mit der innerweltlichen Befreiung. Es ist hier
nicht der Ort, auf die Problematik solcher Formulierungen einzugehen. Es soll vielmehr
der Versuch gemacht werden, die Aktualitit der Gerechtigkeit fiir die Evangelisierung
von heute darzustellen. Dabei wird immer wieder auf das Dokument der Bischofs-
synode , Die Gerechtigkeit in der Welt” zuriickgegriffen werden. Und das nicht des-
halb, weil dieses Dokument eine fertige Abhandlung tiber die Gerechtigkeit enthielte.
Es ist bekannt, da die papstlichen Sozialenzykliken und das Zweite Vatikanische
Konzil grundsitzlicher iiber die Gerechtigkeit gehandelt haben. Das Dokument der
Bischofssynode von 1971 aber ist sozusagen ,an der Basis” entstanden und war von
Anfang an stark pastorell ausgerichtet. Ein provisorischer Text, der den Bischdfen
zugeschickt worden war, wurde stark kritisiert. Mehrere Bischofskonferenzen und
Studiengruppen erstellten eigene Entwiirfe. Wihrend der Synode selber kam es zu
lebhaften Auseinandersetzungen. Es zeigte sich die ganze Problematik, in der die
Gerechtigkeit in der Welt von heute gesehen werden muf: ihre theologische Grund-
lage, ihre konkrete Beziehung zur Kirche, ihre wirtschaftlichen, sozialen und politi-
schen Implikationen, ihre internationale Dimension. War die Bischofskonferenz iiber-
fordert? Als das SchluBdokument mit einem erstaunlich hohen Prozentsatz der Stim-
men dennoch angenommen wurde, sagte Paul VI. zu den Syncdalen: ,,...Es war
nicht Eure Absicht, in so kurzer Zeit eine erschépfende Antwort auf eine so komplexe
Frage zu geben. Aber Ihr wolltet ein Zeugnis dafiir ablegen, da8 sich die Kirche in der
so schwierigen Epoche, in der sie sich befindet, in ganz neuer Dringlichkeit um die
Verwirklichung der Gerechtigkeit bemiihen miisse.”

Die neue Dringlichkeit
Zwei Griinde sind es vor allem, welche die Kirche heute in besonderer Weise zur

Mitarbeit an der Verwirklichung der Gerechtigkeit verpflichten. Einmal die Tatsache,
da8 trotz aller bisherigen Ermahnungen und Versuche sich die Situation des Unrechtes

1 Da die Vatikanische deutsche Ausgabe des Dokumentes , Gerechtigkeit in der Welt” keine
Numerierung aufweist, wird bei Zitationen die entsprechende Seite in Klammer angegeben.
Die pipstliche Kommission ,Justitia et Pax” hat im AnschluB an das SchluSdokument der
Bischofssynode 1971 ,,Gerechtigkeit in der Welt” in einer Schriftenreihe einen Kommentar
dazu herausgegeben. Folgende Hefte sind erschienen: (Libreria Editrice Vaticana) 1. Philip
Land, An Overview; 2. Pedro Arrupe, Witnessing to Justice; 3. Juan Alfaro, Theology of
Justice in the World; 4. Mary Linscott, Education and Justice; 5. Barbara Ward, A new
Creation?

Eine Zusammenfassung der Aussagen des kirchlichen Lehramtes iiber die Gerechtigkeit gibt
der Vizeprisident der pipstlichen Kommission ,Justitia et Pax” Ramén Torella, La Iglesia
y la Justicia Social, in: Seminarium (XXIV. Okt—Dez. 1972), Libreria Editrice Vaticana.

143



verschirft hat. ,Die Hoffnungen, die in den letzten 25 Jahren die Menschheit beseelt
haben, daf nimlich der wirtschaftliche Aufstieg eine so grofle Menge von Giitern
hervorbringe, dal es den Armen méglich ist, sich wenigstens von den Brosamen zu
ernihren, die vom Tisch der Reichen fallen, haben sich in den weniger entwickelten
Gebieten und in den armen Schichten unter den wohlhabenderen Lindern als nichtig
erwiesen” (8). Die pipstliche Kommission ,Justitia et Pax” stellte fiir diese Aussage
der Bischofssynode ganz konkrete Zahlen zur Verfiigung: Zweidrittel der Weltbevil-
kerung muff mit weniger als 12,5 Prozent der Weltproduktion auskommen, wihrend
einem Drittel 87,5 Prozent zur Verfiigung stehen. Das Einkommen der reichen Linder
betrigt heute das 12fache von dem der Entwicklungslinder. Hilt das gegenwirtige
Wachstum der Produktion an, so werden im Jahr 2000 die reichen Linder das 18fache
von dem konsumieren kénnen, was den Entwidklungslindern iibrig bleibt. Es ist hier
nicht mdglich, ndher auf die Griinde dieser Entwicklung einzugehen.

Es gibt noch einen anderen Grund fiir diese neue Dringlichkeit. , Innerhalb bestimmter
Gruppen und ganzer Vélker entsteht ein neues Bewufltsein, das sie aus Resignation
und Fatalismus aufriittelt und sie zu ihrer Befreiung und zur Verantwortung fiir ihr
eigenes Geschick anspornt. Es sind Bewegungen entstanden, die von der Hoffnung
auf eine bessere Welt getragen sind und vom Willen, alles zu dndern, was nicht linger
geduldet werden kann” (5). Dieser neue Faktor fillt heute entscheidend ins Gewicht.
Man nimmt das Unrecht nicht mehr stumm hin. Man ist iiberzeugt, da sich Recht
wenigstens stufenweise verwirklichen ld8t. Und man ist bereit, dies unter Umstéinden
mit Gewalt zu tun.

Von der Emotion zur engagierten Sachlichkeit

Auf kaum einem anderen Gebiet stoft man heute auf so viel Emotion wie in der
Frage nach der Verwirklichung der Gerechtigkeit. Dies ist durchaus verstindlich und
zu einem gewissen Grad auch wiinschenswert. Die Erfahrung lehrt, daf8 ohne ein
gutes Stiick Emotion und Engagement die Welt nie verindert wurde. Schwieriger aller-
dings werden die Dinge und vor allem hinderlich fiir eine wirksame Beseitigung des
Unrechts, wenn solche Emotionen den Blick verengen, KurzschluBhandlungen auslésen
oder im Dienst von Ideclogien stehen.

Es ist auffallend, daB sich die Bischofssynode als Stimme der Weltkirche in einer neuen
Weise zur Frage der Gerechtigkeit duflerte. Sie scheute sich keineswegs Ausdriicke zu
gebrauchen, die man auch in manchen radikalen Kreisen hort, etwa Unterdriickung,
Herrschaft, Befreiung. Auf der anderen Seite aber versuchte sie, den Blick fiir die
komplexen Zusammenhinge freizumachen, in denen heute die Verwirklichung der
Gerechtigkeit gesehen werden muB. Diese Aussagen sind deshalb von besonderer
Bedeutung, weil sie die Gedanken der pipstlichen Sozialenzykliken weiterfiihren.
Folgende Zusammenhinge erscheinen fiir eine sachliche Analyse und damit auch fiir
eine realistische Aktion in der Verwirklichung der Gerechtigkeit entscheidend.

Die globale Dimension: Damit ist die weltweite Bedingtheit von Gerechtigkeit und
Unrecht angesprochen. Das Dokument der Bischofssynode spricht hier von einem
furchtbaren Paradox”. Auf der einen Seite sind in unserer Welt Krifte am Werk, die
stiirmisch auf eine Einheit hintendieren. Es sind dies politische Institutionen, wirt-
schaftliche Organisationen, technische Méglichkeiten, BewuBtseinsverdnderungen, gei-
stige Bewegungen. Auf der anderen Seite aber besteht die Tatsache, ,dafl innerhalb
dieser Perspektive der Einheit die Krifte der Trennung und des Gegensatzes tiglich
ihren Einfluf zu vermehren scheinen” (7). Im Raum des Politischen sind es die Macht-
blécke, die ungeheure materielle Mittel binden, im Bereich des Wirtschaftlichen ein
solcher Vorsprung auf seiten der Industrielinder, daf sie den Entwicklungslindern
ihre Gesetze diktieren konnen. Barbara Ward (Lady Jackson), die an der Synode teil-
nahm, wies darauf hin, daf8 z. B. der Ruf nach immer mehr Wohlstand auf seiten der

144



reichen Linder notwendig zu einer Preissteigerung fithre und damit fiir die Dritte
Welt gerade jene Giiter verteuere, die sie fiir die eigene Industrialisierung dringend
brauchen. Dazu kommt wesentlich das Problem der Bevilkerungsvermehrung. Der
starke Zuwachs in den Lindern der Dritten Welt absorbiert fast zur Ginze die
bescheidene Produktionssteigerung und schafft eine Arbeitslosigkeit, die in vielen
Stiddten der Entwicklungslinder bereits 25 Prozent betrigt. Die pépstliche Kommission
,Justitia et Pax” wies in diesem Zusammenhang darauf hin, daB koloniale oder neo-
koloniale Praktiken Gruppen und ganze Volker daran hindern, ihr eigenes Geschick
in die Hand zu nehmen. Anderswo wiederum unterdriicken autoritire Regime die
Menschenrechte.

Es ist schlechthin unméglich, alle Ursachen und Zusammenhinge aufzuzeigen, die auf
weltweiter Ebene fiir den Zustand des Unrechtes und der Unterdriickung verantwort-
lich sind. Weder die pipstlichen Rundschreiben noch das Dokument der Bischofs-
synode haben dies beabsichtigt. Trotzdem erscheint es bedeutsam, diese Dimension
sowohl in der Analyse der Situation als auch in der Verwirklichung der Gerechtigkeit
stindig vor Augen zu halten.

Die strukturelle Dimension: Aus der eben angefiihrten globalen Dimension ergibt
sich von selber eine wichtige Folgerung: die der strukturellen Bestimmtheit von
Gerechtigkeit und Unrecht. Diese Frage ist im Raum des Sozialkatholizismus nicht neu.
Man denke hier etwa an die Auseinandersetzungen dariiber, ob in der Ldsung der
Sozialen Frage die Gesinnungsreform oder die Zustindereform an erster Stelle stehen
solle. Die pipstlichen Rundschreiben verlangten beides. Aber es ist auffallend, daf
die Pipste im Verlauf der letzten Jahrzehnte immer stirker darauf hingewiesen haben,
daB das Unrecht, das einzelne Gruppen und ganze Vélker erleiden, nicht so sehr der
Habgier und der Unterdriickung durch einzelne entspringen, sondern durch politische,
wirtschaftliche und kulturelle Systeme und Strukturen ausgelést werden. Die Pastoral-
konstitution ,Gaudium et Spes” hat ebenfalls ausdriicklich darauf hingewiesen
(vgl. n. 63). In seinem Schreiben an den Generalsekretir der UNCTAD anliSlich des
Kongresses in Santiago de Chile 1972 sagte Paul VL: ,,...In vielen Fillen sind es
gerade die Strukturen der Macht und der Entscheidung, die geindert werden miissen,
um im Bereich der Politik, der Wirtschaft, der Sozialpolitik und der Kultur eine gréSere
Mitbeteiligung und Mitverantwortung zu ermdglichen” (L'Osservatore Romano,
14. 4. 1972).

Dieser Gedanke wurde von der Bischofssynode 1971 bewuflt aufgegriffen. Die Dis-
kriminierung und die Ungleichheit, welche heute die Bezichungen unter den Menschen
kennzeichnen, sind solcher Art, daf sie Ausdruck einer strukturellen Ungerechtigkeit
sind, die sich als ,,objektive Hindernisse” der Verwirklichung der Gerechtigkeit ent-
gegenstellen. ,,Die Sozialstrukturen stehen einer Bekehrung der Herzen und der
Verwirklichung des Ideals der Liebe entgegen” (9). Darum kommt es entscheidend
darauf an, ,da diese Schranken und diese ,circuli vitiosi’ beseitigt werden, die sich
zu einem System entwickelt haben” (9).

Die gesamtmenschliche Dimension: Es 1i8t sich kaum verhindern, da im Bemiihen
um die Verwirklichung der Gerechtigkeit der materielle Gesichtspunkt iiberstark im
Vordergrund steht. Solange drei Fiinftel der Menschheit unzulinglich ernihrt werden
und Millionen zum Verhungern verurteilt sind, wire es eine Heuchelei, zuerst vom
Bildungsdefizit zu sprechen. All das vorausgesetzt, haben die Aussagen iiber die
gesamtmenschliche Dimension der Gerechtigkeit erst ihre Berechtigung, aber auch ihre
Notwendigkeit. Die Pastoralkonstitution ,,Gaudium et Spes” hat dieses Anliegen bereits
klar formuliert: ,Die fundamentale Zwedbestimmung dieses Produktionsprozesses
aber besteht weder in der vermehrten Produktion als solcher noch in der Erzielung
von Gewinn oder Ausiibung von Macht, sondern im Dienst am Menschen, und zwar

1 145



am ganzen Menschen im Hinblick auf seine materiellen Bediirfnisse, aber ebenso auch
auf das, was er fiir sein geistiges, sittliches, spirituelles und religiéses Leben bendtigt.
Das gilt ausdriicklich fiir alle Menschen und fiir jeden einzelnen, fiir jede Gruppe,
fiir Menschen jeder Rasse und jeden Erdteils” (n. 64). In dieser universellen Sicht ist
Gerechtigkeit zu sehen und zu verwirklichen.

Diese Sicht ist durchaus einleuchtend, obwohl sie damit noch lange nicht allgemein
akzeptiert ist. Viel schwieriger aber wird die Aufgabe, wenn man sie in den viel-
schichtigen Raum der einzelnen Kulturen und Kontinente hineinstellt. Auf der
Bischofssynode 1971 kam diese Problematik deutlich zum Ausdruck. Dort handelte es
sich ja nicht um ein Team von Fachgelehrten, die ein gesellschaftspolitisches Modell
zu erstellen hatten, sondern um Bischdfe, Ordensobere und Laienvertreter, die aus
einer ganz bestimmten Situation kamen und stark der Praxis verpflichtet waren. Wih-
rend z. B. einem Vertreter der Industrielinder die Frage der wirtschaftlichen Mit-
bestimmung im Betrieb ein echtes Anliegen in der Verwirklichung der gesamtmensch-
lichen Gerechtigkeit bedeuten konnte, stellte sich fiir einen afrikanischen Bischof das
gleiche Anliegen in einer ganz anderen Form: Wie kénnen im Proze8 der raschen
Urbanisierung die Menschen, die bisher in Stammeseinheiten gelebt hatten, vor einer
totalen gesellschaftlichen Entwurzelung gerettet werden? Die Vertreter aus den Ost-
staaten wiederum taten sich aus begreiflichen Griinden schwer, ihre besondere Pro-
blematik der gesamtmenschlichen Gerechtigkeit in die Diskussion einzubringen. Das
SchluBdokument der Synode spricht von einem Recht der Vélker und in ihnen der
einzelnen Menschen auf ,ihre eigene Identitit”. Alle aber waren sich bewuft, daf
hier noch ein weiter Weg zu gehen sein wird. Es wird den Weg der Befreiung und
Entwicklung brauchen, aber auch den Weg der schopferischen Initiative und des viel-
seitigen Wandels. Und es wird vor allem nicht nur einen einzigen Weg geben.

Von der Diagnose zur Praxis

Die vorausgehende Diagnose ist in mehrfacher Hinsicht erginzungsbediirftig. Der
Bischofssynode war dies durchaus bewuBt. Kardinal T. Alberto Valderrama (Phi-
lippinen) formulierte das Anliegen so: ,Die Viter der Synode haben fast einstimmig
ihre Absicht ausgesprochen, daf diese Synode konkrete Folgerungen fiir die Wiederher-
stellung der Gerechtigkeit ausarbeiten soll.” In der Verwirklichung dieser Absicht
zeigte es sich allerdings immer wieder, da8 ein Riickgriff auf die Theorie, oder besser
gesagt, auf die kirchliche Doktrin, unerlifllich war.

Dieser Riickgriff war zuerst einmal notwendig, um die Zustindigkeit der Kirche im
gesellschaftlichen Bereich, also auch in der Verwirklichung der Gerechtigkeit, abzu-
grenzen. ,Der Kirche kommt es, insofern sie eine religivse und hierarchische Gemein-
schaft ist, an sich nicht zu, im sozialen, wirtschaftlichen und politischen Bereich
konkrete Losungen anzubieten. Thre Sendung aber schlieft die Verteidigung und
Forderung der Wiirde und der Grundrechte der menschlichen Person mit ein” (17).
Mit dieser Aussage steht die Bischofssynode in Ubereinstimmung mit der traditionel-
len Auffassung der Kirche. Im gleichen Dokument aber wird gesagt: ,Die Kirche hat
nicht nur das Recht, sondern auch die Pflicht, fiir die Gerechtigkeit im sozialen,
nationalen und internationalen Bereich einzutreten. Sie hat aber ebenfalls die Pflicht,
ungerechte Verhiltnisse anzuprangern, wenn die Grundrechte des Menschen und sein
Heil selbst dies verlangen” (17). Es ist interessant, darauf hinzuweisen, daff in der
ersten und zweiten Fassung des Synodendokumentes bei der Denunzierung der
ungerechten Verhiltnisse ausdriicklich das Wort ,konkret” stand, das dann aber in
der Endfassung nicht mehr aufschien. Sollte damit ausgedriickt werden, daf die
Kirche weder in der Losung gesellschaftlicher Probleme noch in der Kritik gesell-
schaftlicher MiBstinde ,konkret” werden diirfte? Hier waren die Meinungen geteilt
und ein gewisses Unbehagen blieb.

146



Ein zweiter Riickgriff grundsitzlicher Art war nicht weniger schwierig. Es ging um
die Frage der Beziehung zwischen christlichem Heil und menschlicher Befreiung. Man
war sich durchaus dariiber einig, daf8 der Heilsauftrag der Kirche religidser, d. h. iiber-
natiirlicher Art sei und sich daher nicht in einem sozialen Engagement erschépfen
kénne. Damit war aber sofort eine weitere Frage gegeben: Inwieweit stellt die
Befreiung des Menschen von gesellschaftlicher Unterdriickung eine wesentliche Phase
in der Verwirklichung dieses von Christus gestifteten Heiles dar? Es ist auffallend,
daf im SchluBdokument an Hand des Alten und Neuen Testamentes festgestellt
wurde, daf ,,Gott wahrhaft als Befreier der Unterdriickten” erkannt wurde (15).
»Durch sein Wirken und seine Lehre vereint Christus auf unlésbare Weise das Ver-
hiltnis des Menschen zu Gott und sein Verhiltnis zu den Mitmenschen” (15). Diese
Frage wurde lebhaft diskutiert. Fiir die einen hatten die in der Hl. Schrift gebrauchten
Begriffe, wie Gerechtigkeit, Freiheit, Befreiung, einen primiren Bezug zu Gott und
Siinde und sollten daher nicht unmittelbar als gesellschaftliche Kategorien angesehen
werden. Andere hingegen waren der Uberzeugung, daf das in der Schrift verkiindete
Heil nicht a-historisch zu verstehen sei, sondern daB sich gerade in der Verwirklichung
der Gerechtigkeit fiir die Armen und Unterdriickten das in Christus geschenkte Heil
manifestiere. Es war von vorneherein klar, da man in der kurzen Zeit der Diskussion
zu keiner grundsitzlichen Klirung kommen konnte. Die dann fast allgemein
angenommene Formulierung des Schludokumentes war durchaus praxisbezogen: ,,Die
Hoffnung und die Impulse, die die Welt im Innersten bewegen, sind dem Dynamismus
des Evangeliums keineswegs fremd, das durch die Kraft des Heiligen Geistes die
Menschen von ihren personlichen Siinden und deren Folgen im sozialen Leben
befreit” (6). ,,Die Verpflichtung, das Evangelium zu verkiindigen, verlangt heute, da
wir uns fiir die ganzheitliche Befreiung des Menschen schon jetzt in seinem irdischen
Leben einsetzen” (16). Mit dieser Aussage ist zwar die enge Beziehung zwischen
Gerechtigkeit und Evangelisierung ausgesprochen, iiber das Wie und die letzten
Motivationen aber blieben noch viele Fragen offen. Die Bischofssynode von 1974 wird
vielleicht neuerdings darauf zurtidkkommen.

Vier Imperative

Der Katholischen Soziallehre wurde wiederholt vorgeworfen, da8 sie sich zu einseitig
im Raum allgemeiner Prinzipien bewege, fiir die konkrete Praxis aber wenig Ansitze
biete. Es kann hier nicht niher darauf eingegangen werden, warum die Kirche in
wirtschaftlichen, sozialen und politischen Fragen keine konkreten L&sungen anzubieten
habe. Damit ist allerdings keineswegs gesagt, da die allgemeinen Grundsitze der
Kirche fiir die Ordnung des gesellschaftlichen Lebens deshalb auch wirkungslos bleiben
miissen.

Es ist in diesem Zusammenhang vielleicht besonders interessant zu sehen, wie die
Bischofssynode, der es ja primidr um pastorelle Anliegen ging, versucht hat, in der
Frage der Verwirklichung der Gerechtigkeit aus den allgemeinen Grundsitzen konkrete
Imperative abzuleiten.

Die eigene Glaubwiirdigkeit: Der diesbeziigliche Text spricht fiir sich selber: ,Wenn
die Kirche fiir die Gerechtigkeit Zeugnis ablegen will, dann wei8 sie, daf jeder, der
den Mut hat, zu den Menschen von Gerechtigkeit zu sprechen, zuerst selber vor den
Augen dieser Menschen gerecht erscheinen muf. Es ist daher notwendig, unsere
Verhaltensweisen, den Giiterbesitz und den Lebensstil innerhalb der Kirche kritisch zu
iiberpriifen” (19). Was den kirchlichen Giiterbesitz anbelangt, stand in der ersten
Fassung des Dokumentes folgender Text: ,,...Man darf sich mit Recht fragen, ob die
kirchlichen Giiter immer als Besitz der Armen verwendet werden oder ob die Kirche
nicht in bestimmten Gebieten aufgrund von Besitz von Kapitalien, Gebiuden und
Lindereien selber als reich angesehen wird.” Wenngleich dieser Text auch in der

10° 147



SchluRfassung nicht mehr aufscheint, wird dennoch folgendes festgehalten: ,Wie
immer auch der Gebrauch der zeitlichen Giiter sein mag, darf man nie dahin kommen,
dafl das Zeugnis fiir das Evangelium, das die Kirche zu geben hat, zweifelhaft
erscheine” (20).

In diesem Zusammenhang verdienen noch zwei weitere Aussagen der Bischofssynode
eine besondere Erwihnung. Die eine betrifft die Solidaritit innerhalb der Teilkirchen.
Wenn heute die Welt in reiche und arme Linder eingeteilt wird und dieser Zustand
als ungerecht zu bezeichnen ist, so 1i8t sich dies in abgewandelter Form auch von den
Teilkirchen sagen. Nun wufiten die Bischofe aus den Entwidklungslindern sehr gut,
wieviel materielle Hilfe sie gerade von den bessergestellten Teilkirchen der Industrie-
linder erhielten, und sie sprachen dies auch offen aus. Dennoch war man damit nicht
zufrieden und man einigte sich auf folgenden Text: ,Die Kirche muf im eigenen
Leben eine groBere Solidaritit in der Verteilung der geistigen, kulturellen und
materiellen Mittel zwischen den reicheren und #rmeren Teilkirchen demonstrieren,
damit sie in Wahrheit ein Zeichen der Einheit sei wie die Vélker sie heute
brauchen” (23).

Die zweite Aussage betrifft die Stellung der Frau. Dieses Problem konnte auf der
Synode nur andiskutiert werden, da es ja in einem groSeren Zusammenhang gesehen
werden muflte. Es ist aber bedeutsam festzustellen, dal diese Frage in den Raum der
Gerechtigkeit gestellt wurde. Der vorgeschlagene Text ,Die Frauen sollen im gesell-
schaftlichen Leben und in der Kirche im Bereich der Verantwortung und Beteiligung
den Minnern gleichgestellt werden” wurde zwar abgelehnt, dafiir aber folgender Text
angenommen: ,,Wir treten dafiir ein, da auch die Frauen den ihnen entsprechenden
Anteil an Verantwortung und Beteiligung im gesellschaftlichen Leben und auch in der
Kirche erhalten” (20).

Die Aufgabe der Erziehung und Sensibilisierung: Es ist leicht moglich, daB dieser
pastorelle Imperativ von manchen Lesern des Synodendokumentes etwas fliichtig
abgetan wurde. Das ist durchaus verstindlich. Man weif im wesentlichen um die
Maglichkeiten, aber auch um die Grenzen der Erziehung. Es wire aber schade, wenn
damit eine Aussage und ein Programm iiberhdrt wiirden, die alles eher als ein
Gemeinplatz sind.

Vielleicht li8t sich das Wesentliche kurz so formulieren: Die traditionelle Erziehung
stand stark unter dem Ziel der Eingliederung des einzelnen in die gegebene Gesell-
schaft. Er bekam eine eingehende Information iiber die bestehenden Institutionen,
Normen, Verhaltensweisen, Gebrauche, mit der Absicht, da er sich méglichst reibungs-
los in dieses gesellschaftliche Gefiige integriere. Dieses Gefiige selber aber wurde kaum
in Frage gestellt. Die Bischofssynode aber stellt eine solche Erziehung in Frage: ,Die
Erzichung, wie sie heutzutage noch vorherrschend ist, begiinstigt einen engherzigen
Individualismus. Ein Teil der Menschheit lebt noch in einer Mentalitit, die den Besitz
iiber alles erheben mdchte. Schule und Kommunikationsmittel werden oft durch ein
festgefiigtes System dominiert und erlauben nur einen solchen Menschen heran-
zubilden, wie es die bestehende Ordnung erwiinscht, einen Menschen nimlich, der
diesem System entspricht. Also nicht einen neuen Menschen, sondern eine wertlose
Nachbildung des Menschen, wie er eben gerade ist” (21). Diese Aussage ist auf
Kritik gestofilen, aber die Synode hat den Text mit groSer Mehrheit angenommen.
Was die Wesensziige dieses neuen Menschen betrifft, gibt das Dokument einige
Stichworte: dieser Mensch mu8 eine innere Bekehrung durchgemacht haben; er muf
sich gegeniiber der vielfachen Manipulation die personliche Freiheit bewahren; er
muf} ein Mensch sein, der die Fihigkeit und den Mut zur offenen Kritik hat; er muf
ein im Dienst der Gerechtigkeit engagierter Mensch sein. .

Ein weiterer Gesichtspunkt erhielt in diesem Zusammenhang der Erziehung und
Sensibilisierung fiir die Gerechtigkeit eine besondere Bedeutung, und es ist schade,

148



dal dieser Aspekt im SchluBdokument zuwenig durchgearbeitet erscheint. Das vor
allem auch deshalb, weil sich gerade von hier aus eine direkte Verbindung zwischen
Gerechtigkeit und Evangelisierung aufzeigen lieBe. Das Dokument spricht von der
gerechtigkeitsstiftenden Funktion der Wortverkiindigung, des Kultes und der Sakra-
mente, die uns helfen sollen, ,in den Worten des Herrn, der Propheten und Apostel
die Lehre von der Gerechtigkeit zu finden” (23).

Die universelle Sicht: Schon in der Situationsanalyse wurde festgestellt, daf Gerech-
tigkeit und Unrecht eine weltweite Dimension haben, daB sie also in einer inter-
nationalen Sicht gesehen werden miissen. Eine realistische Initiative zur Verwirklichung
der Gerechtigkeit kommt daher um diese Dimension nicht herum. Das besagt mit
anderen Worten: Wenn sich die Kirche als religiose und moralische Autoritit fiir die
Lésung der grofen Menschheitsprobleme verantwortlich weil, dann hat sie auch die
Verpflichtung, ihre Stimme in den grofen internationalen Organisationen und Ent-
scheidungsgremien geltend zu machen. ,Deshalb miissen wir bereitsein, in jedem
Sektor menschlicher Tétigkeit, insbesondere auf der Ebene der Weltgesellschaft neue
Aufgaben und Pflichten zu iibernehmen, wenn die Gerechtigkeit tatsichlich verwirklicht
werden soll” (10). ,,Wir bemiihen uns, jene Gremien und Institutionen zu férdern, die
sich fiir den Frieden, fiir die internationale Gerechtigkeit und fiir den Fortschritt der
Menschen einsetzen” (25). Es ist bezeichnend, daf die Synode der Bischofe in diesem
Zusammenhang ein anerkennendes Wort fiir die UNO sprach. Diese universelle Sicht
gilt aber auch in Hinblick auf die Zusammenarbeit in der christlichen Okumene. Viel-
leicht bietet gerade das gemeinsame Bemithen um die Verwirklichung der Gerechtigkeit
eine echte Chance fiir die Annidherung auch auf anderen Gebieten. Erwihnenswert ist
hier noch der Hinweis, daf die Erarbeitung der bibeltheologischen Grundlagen fiir
ein vertieftes Verstindnis der Gerechtigkeit und der Befreiung des Menschen in
Skumenischer Zusammenarbeit geschehen sollte.

Ein frommer Wunsch? Wer den Text der Bischofssynode genau gelesen hat, findet
einen vierten pastorellen Imperativ durchaus nicht beziehungslos oder gekiinstelt: die
Kirche ist entschlossen, sich auf die Seite der Armen und Unterdriickten zu stellen.
Unser Wirken muf8 sich vor allem auf die Menschen und Nationen richten, die
aufgrund der verschiedenen Arten der Unterdriickung und aufgrund der besonderen
Eigenart unserer Gesellschaft schweigende, ja der Stimme beraubte Opfer der
Ungerechtigkeit sind” (11). ,Da wir den Schrei derer horen, die Gewalt erdulden und
von ungerechten Systemen und Mechanismen geknechtet werden, und weil wir ebenso
das Aufbegehren der Welt erfahren, die sich aufgrund ihrer Siindigkeit dem Plan des
Schopfers widersetzt, wurden wir uns gemeinsam der Berufung der Kirche bewuft,
nimlich mitten in der Welt gegenwirtig zu sein, indem sie den Armen die Froh-
botschaft, den Unterdriickten die Freiheit und den Leidenden die Freude verkiindet”
(5). Uberfordert sich die Kirche damit nicht selber? Folgende Aussage begrenzt und
vertieft diesen vierten Imperativ: ,Die Kirche ist nicht allein fiir die Gerechtigkeit in
der Welt verantwortlich; sie hat jedoch eine spezifische Verantwortung, die mit ihrer
Sendung identisch ist, nimlich vor der Welt Zeugnis vom Einsatz fiir Liebe und
Gerechtigkeit abzulegen, die in der Frohbotschaft begriindet sind” (17).

*

Damit stehen wir wieder vor dem gleichen Gedanken, mit dem diese Ausfiihrungen
begonnen wurden: die Beziehung zwischen Gerechtigkeit und Evangelisierung. Die
Bischofssynode von 1974 wird die Frage der Evangelisierung zweifellos in einem
groBeren Kontext behandeln. Aber sie wird dabei immer wieder auf das Dokument
der Synode von 1971 und die anderen Aussagen der Kirche iiber die Gerechtigkeit in
der Welt zuriickgreifen miissen. Und das gar nicht zuerst deshalb, weil sie damit

149



einer heute weltweiten Tendenz und dem Druck innerkirchlicher theologischer und
gesellschaftskritischer Stromungen gerecht werden will. Sie wird allerdings auch nicht
darum herumkommen, sich gerade mit diesen theologischen Positionen auseinander-
zusetzen. Hier ist noch eine Reihe von Fragen offen. Die Beziehung zwischen Gerech-
tigkeit und Evangelisierung aber ist der Kirche immanent. Die Pastoralkonstitution
~Gaudium et Spes” hat sie folgendermaBen formuliert: ,,...Als Zeuge und Kiinder
des Glaubens des gesamten in Christus geeinten Volkes Gottes kann daher das
Konzil dessen Verbundenheit, Achtung und Liebe gegeniiber der ganzen Mensch-
heitsfamilie . . . nicht beredter bekunden als dadurch, da es mit ihr in einen Dialog
eintritt iiber all diese verschiedenen Probleme. .. Es geht um die Rettung der mensch-
lichen Person, es geht um den rechten Aufbau der menschlichen Gesellschaft” (n. 3).

HUBERT MULLER

Das Sonntagsgebot — Anachronismus oder heilsamer Appell ?

Gesdhichtliche und kirchenrechtliche Aspekte der Verpflichtung zur Mitfeier der
Eucharistie am Sonntag

Die Ausweitung des Wochenendes in der industriellen Gesellschaft mit zunehmender
Mobilitdt der Bevdlkerung! sowie die Praxis des kirchlichen Lebens, die in den mei-
sten Regionen des deutschen Sprachraumes in den letzten Jahren einen Riickgang
der sonntéglichen Kirchenbesucher zu verzeichnen hat, rufen zu einer Neubesinnung
auf Ursprung und Funktion des christlichen Sonntags und verlangen nach neuen
pastoralen Ansitzen und theologischen Uberlegungen zur Feier des Herrentages, bei
denen die Frage nach der Verpflihtung zur Mitfeier der sonntiiglichen Eucharistie
angesichts der hohen Bedeutung des Kirchenbesuchs fiir die Intensitit des Glaubens-
vollzugs sich notwendig stellt®. Im folgenden soll dieser Frage unter doppelter Riick-
sicht nachgegangen werden: welcher Natur die Verpflichtung zur Mitfeier der Eucha-
ristie am Sonntag ist, und welchen rechtlichen Ausdruck diese Verpflichtung findet,
was im Hinblick auf die Revision des CIC von Belang ist. Eine Antwort auf die
gestellte Frage 148t sich nicht auf abstrakt-deduktivem Wege gewinnen, sondern ist
durch Betrachtung der historischen Entwidklung zu suchen, wobei der geschichtliche
Durchblick nicht aus rein historischen Griinden interessiert, sondern vorwiegend aus
theologisch-kanonistischen.

I. Von den Anfiingen der Kirche bis Konstantin

1. Fiir die apostolische Zeit sind im NT verschiedene Hinweise gegeben, daf die in
den betreffenden Schriften vorausgesetzten Gemeinden sich am ersten Tag der Woche
versammelten, Paulus schreibt in seinem 1. Korintherbrief, nachdem er zuvor im
11. Kap. iiber die Versammlung der Gemeinde zur Feier des Herrenmahles gehandelt
hat: ,,Was die Kollekte fiir die Heiligen betrifft, macht es ebenso wie ich es bei den

1 Vgl. ]. Knoll, Sonntag in industrieller Gesellschaft: Theologie der Gegenwart 15 (1972),
225—233.

2 Vgl. K. Lehmann, Konflikte und Chancen in Glaubensverstindnis und Verkiindigung:
Befragte Katholiken — Zur Zukunft von Glaube und Kirche. Auswertungen und Kommen-
tare zu den Umfragen fiir die Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik
Deutschland. Hg. v. K. Forster, Freiburg 1973.

150



