
einer eute weltweiten Tendenz und dem Druck innerkirchlicher theologischer und
gesellschaftskritischer Strömungen gerecht werden Sie wird allerdings auch nicht
darum herumkommen, sich gerade mit diesen theologischen Positionen auseinander-
zusetzen. Hier 16% noch eine Reihe vVon ragen offen. Die Beziehung zwischen erech-
tigkeit und Evangelisierung aber ist der Kirche immanent. Die Pastoralkonstitution
„Gaudium ei Spe  ‚44 hat S1e folgendermaßen formuliert Jr° Als Zeuge und Küiünder
des Glaubens des gesamten Christus geeinten es Gottes daher das
Onzil dessen Verbundenheit, chtung und Liebe gegenüber der Mensch-
heitsfamilie nicht beredter bekunden dadurch, mit ihr 1n einen Dialog
eintritt über ese verschiedenen Probleme | geht IM diee der mensch-
lichen Person, geht den rechtenau der menschlichen Gesellschaft“ (n

HUBERT ÜLLER

Das Sonntagsgebot Anachronismus oder heilsamer Appell?
Geschichtliche und kirchenrechtliche Aspekte der Verpflichtung ZUur Mitfeier der
Eucharistie ALl onn!
Die ÄAusweitung des Wochenendes der industriellen Gesellschaft mit zunehmender
Mobilität der Bevölkerung! SsOwile die Praxis des kirchlichen Lebens, die den Me1-
sten Regionen des deutschen Sprachraumes den etzten Jahren einen Rückgang
der sonntäglichen Kirchenbesucher verzeichnen hat, rufen z einer Neubesinnung
auf Ursprung und Funktion des christlichen Sonntags und verlangen nach N
pastoralen Ansätzen und theologischen Überlegungen ZUTF Feier des Herrentages, bei
denen die Frage nach der Verpflichtung ZUT Mitfeier der sonntäglichen Eucharistie
angesichts der hohen Bedeutung des chenbesuchs clie Intensität des Glaubens-
vollzugs sich notwendig stellt® folgenden coll dieser rage unter doppelter Rück-
sicht nachgegangen werden: welcher Nahur die Verpflichtung 3 Mitteier der Eucha-
rıistie Sonntag ist, und welchen echtlichen Ausdruck diese Verpflichtung findet,

Hinblick auf die Revision des vVon elang ist Eine Antwort aı die
gestellte rage laßt sich nicht auf aAbetrakt-deduktivem Wege gewinnen, sondern ist
durch Betrachtung der historischen Entwicklung Z suchen, wobei der geschichtliche
Durchblick nicht aus rein historischen Gründen interessiert, sondern vorwiegend AUS

theologisch-kanonistischen.
Von den Anfängen derKD Konstantin
Für die apostolische Zeit S1IM! verschiedene Hinweise gegeben, die

den etreffenden Schriften vorausgesetzten Gemeinden sich L stien Tag der Woche
versammelten. us schreibt se1inem Korintherbrief, nachdem AU

Kap über die Versammlung der emenn! ZUTCr eler des Herrenmahles gehandelt
hat „Was die Kollekte Heiligen betrifft, macht ebenso wıe ich 5 bei den

Vgl. Knaoll, Sonntag industrieller Gesellschaft eologie der Gegenwart 1972),
225—233.

® Vgl Lehmann, Konflikte und Chancen Glaubensverständnis und Verkündigung
Befragte Katholiken Zur Zukunft Glaube und rche. Auswertungen und Kommen-
tare den Umfragen für die CGemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik
Deutschland Hg V, Forster, Freiburg 1973.

150

einer heute weltweiten Tendenz und dem Druck innerkirchlicher theologischer und 
gesellschaftskritischer Strömungen gerecht werden will. Sie wird allerdings auch nicht 
darum herumkommen, sich gerade mit diesen theologischen Positionen auseinander­
zusetzen. Hier ist noch eine Reihe von Fragen offen. Die Beziehung zwischen Gerech­
tigkeit und Evangelisierung aber ist der Kirche immanent. Die Pastoralkonstitution 
„Gaudium et Spes" hat sie folgendermaßen formuliert: ,, ..• Als Zeuge und Künder 
des Glaubens des gesamten in Christus geeinten Volkes Gottes kann daher das 
Konzil dessen Verbundenheit, Achtung und Liebe gegenüber der ganzen Mensch­
heitsfamilie ... nicht beredter bekunden als dadurch, daß es mit ihr in einen Dialog 
eintritt über all diese verschiedenen Probleme ... Es geht um die Rettung der mensch­
lichen Person, es geht um den rechten Aufbau der menschlichen Gesellschaft" (n. 3). 

HUBERT MÜLLER 

Das Sonntagsgebot - Anachronismus oder heilsamer Appell? 

Gesdüchtliche und kirchenrechtliche Aspekte der Verpßichtung zur Mitfeier der 
Eucharistie am Sonntag 
Die Ausweitung des Wochenendes in der industriellen Gesellschaft mit zunehmender 
Mobilität der Bevölkerung1 sowie die Praxis des kirchlichen Lebens, die in den mei­
sten Regionen des deutschen Sprachraumes in den letzten Jahren einen Rückgang 
der sonntäglichen Kirchenbesucher zu verzeichnen hat, rufen zu einer Neubesinnung 
auf Ursprung und Funktion des christlichen Sonntags und verlangen nach neuen 
pastoralen Ansätzen und theologischen Oberlegungen zur Feier des Herrentages, bei 
denen die Frage nach der Verpflichtung zur Mitfeier der sonntäglichen Eucharistie 
angesichts der hohen Bedeutung des Kirchenbesuchs für die Intensität des Glaubens­
vollzugs sich notwendig stellt2. Im folgenden soll dieser Frage unter doppelter Rück­
sicht nachgegangen werden: welcher Natur die Verpflichtung zur Mitfeier der Eucha­
ristie am Sonntag ist, und welchen rechtlichen Ausdruck diese Verpflichtung findet, 
was im Hinblick auf die Revision des CIC von Belang ist. Eine Antwort auf die 
gestellte Frage läßt sich nicht auf abstrakt-deduktivem Wege gewinnen, sondern ist 
durch Betrachtung der historischen Entwicklung zu suchen, wobei der geschichtliche 
Durchblick nicht aus rein historischen Gründen interessiert, sondern vorwiegend aus 
theologisch-kanonistischen. 

I. Von den Anfängen der Kirche bis Konstantin 
1. Für die apostolische Zeit sind im NT verschiedene Hinweise gegeben, daß die in 
den betreffenden Schriften vorausgesetzten Gemeinden sich am ersten Tag der Woche 
versammelten. Paulus schreibt in seinem 1. Korintherbrief, nachdem er zuvor im 
11. Kap. über die Versammlung der Gemeinde zur Feier des Herrenmahles gehandelt 
hat: ,, Was die Kollekte für die Heiligen betrifft, macht es ebenso wie _ich es bei den 

1 Vgl. J. Knall, Sonntag in industrieller Gesellschaft: Theologie der Gegenwart 15 (1972), 
225-233. 

2 Vgl. K. Lehmann, Konflikte und Chancen in Glaubensverständnis und Verkündigung: 
Befragte Katholiken - Zur Zukunft von Glaube und Kirche. Auswertungen und Kommen­
tare zu den Umfragen für die Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepublik 
Deutschland. Hg. v. K. Forster, Freiburg 1973. 

150 



Gemeinden Galatiens angeordnet habe. Jeweils iM ersten Tag der setze eder
von euch bei sich selber fest, 1  %A  r\  VaSs wohl beiseite legen kann, die Kollekte
nich  en erst, ich komme, gehalten werde.  44 (16, Hüir eine kirchliche Sammlung

us den Tag der Woche fest. Auch u die Kollekte nicht Äährend
der Gemeindeversammlung erfolgt, ergibt 61| dieser Datumsangabe,
Galatien und Korinth die christlichen Gemeinden m Jag der Woche VelI-
sammelt sind3 Die Wendung „jeweils ersten Tag  I{ deutet darauf hin, der

ochentag Gemeindeleben bereits feststehender, sich regelmäßig wieder-
holender Versammlungstermin ist*
Nach der Apg ist das rotbrechen TST@e!] Wochentag mit einem Wort-
gottesdienst eine Gelbstverständlichkeit: „Als Wochentag 5 rot-
brechen zusammengekommen WAarTcCI, hielt aulus, der folgenden JTags weiterreisen
wollte, eiıne Ansprache sle, wobei er SeINe Rede bis Mitternacht ausdehnte .
Dann kehrte PT e  ZUrul  ck, brach das rot und genoß davon, n darauf noch lange bis

orgen weiterzusprechen.“ (20, 7—11.) Der Verfasser scetzt e1ne christliche
Gemeinde Iroas voraus®, der die Zusammenkunft Nn Brotbrechen
tester Termin der Tag der Woche vorgesehen ist®.
In der Apk wird dieser Tag erstmals Herrentag (hemera kyriake) genannt (1, 10)
Das Adjektiv „kyriakos” ommt gesamten Ur noch 1n zweıtes VOT':®

kyriakon deipnon Herrenmahl (1 Kor 11, 20) und bringt Unterschied
Genetiv „tOu kyrio:  04 e1Ne mittelbare Beziehung ZUH Herrn ZUum usdru o hemera
kyriake ist der lag, all dem die nachpfingstliche Gemeinde Erfüllung des
rag Jesu „Tut dies zı mMmeınem Gedächtnis“ clas errenmahl begeht®. Der Name
verrat  ı einen bewußten Kontrast dem Brauch, einen Tag der Woche dem Kaiser
zZu widmen?. ist abgeleitet Von dem Wort „Herrenmahl“‘ dessen Feier den inner-
sten Kern dieses ages ausmacht!®.

Es ergeben csich angesichts dieses Befunds drei Fragen:
q) Fand die Versammlung der Christen regelmäßig m Herrentag statts
ußer der Selbstverständlichkeit, mıit der Apg 20, 7 und Kor 16,2 den Herrentag
als Versammlungstermin nNeNNeN, und außer dem ortlaut dieser beiden Gtellen
deutet die altchristliche Bezeichnung ‚„‚achter Tag  ‚I4 Jo 20, auf die regelmäßige
usammenkunft Herrentag hin. Dahinter csteht die Vorstellung, daß die Jünger

zyklischer Wiederkehr al achten Tag sich ZU) Gedächtnis der Auferstehung VeTr-
sammelten und dabei den erın ihrer Mitte wußten. Ferner spricht für die Regel-
mäßigkeit der christlichen Versammlung Herrentag cdie Tatsache, die Christen
noch CNg mit den jüdischen Bräuchen verwachsen wWäarifen: Sie hielten weiterhin cCie
Gebetszeiten, gingen den Synagogengottesdienst und SOM regelmäßige

Vgl Conzelmann, Der erste Brief die Korinther, Göttingen 1969, 454
Vgl Bauer, Wörterbuch zum euen Testament, Berlin 1952, FTA
Vgl Behm II, 729, Anm. „Das Wir-Stück Apg 20, 5 hat denselben Sitz
Leben wIıe K LA

ß Vgl Wikenhauser, Die Apostelgeschichte, Regensburg* 1961, fl Haenchen, Die
Apostelgeschichte, Göttingen® 1965, 5617.

i Vgl Foerster: I1, 1095,
Vgl Rordorf, Der 5Sonntag, Z  Urı  e 1962, 270; Mosna, Storia domenica dalle
Or1gin!ı fino agli 1N1Z1 del secolo, Ooma 1969, 18; Rordorf, Sabbat und Sonntag iın
der Alten Kirche, Zürich 1972, XVIIL,
Vgl Lohmeyer, Die Offenbarung des ohannes, Tübingen* 1953, 15.
Vgl das Plädoyer des reformierten xegeten Rordorf eine Aufwertung der
Eucharistiefeier: „Wenn WITr Sonntag kein Abendmahl feiern, dann haben WIT 1
Grunde kein Recht, den Sonntag Herrentag resp dimanche, domenica) Zu LCIUN! >
ihm dann ja gerade das, wWas ZuUum Herrentag machen sollte : das Herrenmahl.“

Rordorf, Der Sonntag, 300)

151

Gemeinden Galatiens angeordnet habe. Jeweils am ersten Tag der Woche setze jeder 
von euch bei sich selber fest, was er wohl beiseite legen kann, damit die Kollekte 
nicht erst, wenn ich komme, gehalten werde." (16, 1 f) Für eine kirc:hliche Sammlung 
setzt Paulus den ersten Tag der Woche fest. Auch wenn die Kollekte nicht während 
der Gemeindeversammlung erfolgt, ergibt sich aus dieser Datumsangabe, daß in 
Galatien und Korinth die c:hristlichen Gemeinden am ersten Tag der Woche ver­
sammelt sind3• Die Wendung „jeweils am ersten Tag" deutet darauf hin, daß der 
erste Wochentag im Gemeindeleben bereits ein feststehender, sich regelmäßig wieder­
holender Versammlungstermin ist4• 

Nach der Apg ist das Brotbrechen am ersten Wochentag zusammen mit einem Wort­
gottesdienst eine Selbstverständlichkeit: ,,Als wir am ersten Wochentag zum Brot­
brechen zusammengekommen waren, hielt Paulus, der folgenden Tags weiterreisen 
wollte, eine Ansprache an sie, wobei er seine Rede bis Mitternacht ausdehnte ... 
Dann kehrte er zurück, brach das Brot und genoß davon, um darauf noch lange bis 
zum Morgen weiterzusprechen." (20, 7-11.) Der Verfasser setzt eine c:hristliche 
Gemeinde in Troas voraus5, in der für die Zusammenkunft zum Brotbrechen als 
fester Termin der erste Tag der Woche vorgesehen ist6• 

In der Apk wird dieser Tag erstmals Herrentag (hemera kyriake) genannt (1, 10). 
Das Adjektiv „kyriakos" kommt im gesamten NT nur noch ein zweites Mal vor: 
kyriakon deipnon = Herrenmahl (1 Kor 11, 20) und bringt im Unterschied zum 
Genetiv „tou kyriou" eine mittelbare Beziehung zum Herrn zum Ausdruck7 : hemera 
kyriake ist der Tag, an dem die nachpfingstliche Gemeinde in Erfüllung des Auf­
trags Jesu „Tut dies zu meinem Gedächtnis" das Herrenmahl begeht8. Der Name 
verrät einen bewußten Kontrast zu dem Brauch, einen Tag der Woche dem Kaiser 
zu widmen9• Er ist abgeleitet von dem Wort „Herrenmahl", dessen Feier den inner­
sten Kern dieses Tages ausmacht10• 

Es ergeben sich angesichts dieses Befunds drei Fragen: 

a) Fand die Versammlung der Christen regelmäßig am Herrentag statt? 
Außer der Selbstverständlichkeit, mit der Apg 20, 7 und 1 Kor 16, 2 den Herrentag 
als Versammlungstermin nennen, und außer dem Wortlaut dieser beiden Stellen 
deutet die altchristliche Bezeichnung „achter Tag" in Jo 20, 26 auf die regelmäßige 
Zusammenkunft am Herrentag hin. Dahinter steht die Vorstellung, daß die Jünger 
in zyklischer Wiederkehr am achten Tag sich zum Gedächtnis der Auferstehung ver­
sammelten und dabei den Herrn in ihrer Mitte wußten. Ferner spricht für die Regel­
mäßigkeit der christlichen Versammlung am Herrentag die Tatsache, daß die Christen 
noch eng mit den jüdischen Bräuchen verwachsen waren: Sie hielten weiterhin die 
Gebetszeiten, gingen in den Synagogengottesdienst und waren somit an regelmäßige 

3 Vgl. H. Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther, Göttingen 1969, 354. 
4 Vgl. W. Bauer, Wörterbuch zum Neuen Testament, Berlin 1952, 737. 
5 Vgl.]. Behm: ThW III, 729, Anm. 15: ,,Das Wir-Stück Apg 20, 5 ff hat denselben Sitz im 

leben wie 1 K." 
8 Vgl. A. Wikenhauser, Die Apostelgeschkhte, Regensburg' 1961, 230 f; E. Haenchen, Die 

Apostelgeschichte, Göttingen5 1965, 517. 
7 Vgl. W. Foerster: ThW III, 1095. 
8 Vgl. W. Rordorf, Der Sonntag, Zürich 1962, 270; C. S. Mosna, Storia della domenica dalle 

origini fino agli inizi del V secolo, Roma 1969, 18; W. Rordorf, Sabbat und Sonntag in 
der Alten Kirche, Zürich 1972, XVII, Anm. 6. 

9 Vgl. E. Lohmeyer, Die Offenbarung des Johannes, Tübingen2 1953, 15. 
10 Vgl. das Plädoyer des reformierten Exegeten W. Rordorf für eine Aufwertung der 

Eucharistiefeier: ,,Wenn wir am Sonntag kein Abendmahl feiern, dann haben wir im 
Grunde kein Recht, den Sonntag Herrentag (resp. dimanche, domenica) zu nennen; es fehlt 
ihm dann ja gerade das, was ihn zum Herrentag machen sollte: das Herrenmahl." 
(W. Rordorf, Der Sonntag, 300) 

151 



Zusammenkünfte einer bestimmten eit gewöhnt, Nach Apg 2, waren S1e
deshalb Brotbrechen und der brüderlichen Gemeinschaft ebenso beharrlich wiıe

Tempelbesuch. Der Ausdruck „proskarterountes” bei etwas verharrend) schließt
den der Regelmäßigkeit mit ein}!. Für die Jüngergemeinschaft Jesu ist die
regelmäßige Zusammenkunft deshalb von solcher Bedeutung, weil 61e@€ Aur dann als
Gemeinschaft wirkkräftig sein sjie als ein lebendigem Kontakt stehen-
des soziales efüge mit der Kraft des Herrn erfüllt ist, wenn entsprechend
Mt 18, 2i der Herr ihrer Mitte ist und wirkt!2.

Bestand eine Verpflichtung der ers Christen ZUur Teilnahme an der Herrentags-
e:er
Im ebr heißt €  PG? „Auch wollen Versammlung nich‘  . ‚  ver'  en, wIe
manche die Gewohnheit haben, vielmehr einander ermuntern, unl 50 mehr als

den Tag nahekommen cseht.” (10, 25) Hier wird ausdrücklich 3 Teilnahme
der Versammlung der Gemeinde aufgerufen. Ist mMan wirkli auf den gegenseitigen
Dienst bedacht, Manl nıicht die eigene Versammlung Stich assen, wıe

offensichtlich einige tun!s Daf  Q 61 UD den errentag handelt, ergibt sich
dem Hinweis auf den Gerichtstag, der einem Herrentag erwartet wird Die
ANUNg des ebr sSetzt VOTaUsS, der Eifer der Christen erlahmt ist, die sich
ursprünglich „auserwähltes Geschlecht, als königliche Priesterschaft, Stamm
und es5 Vo s (1 Petr 2, verstanden und deshalb die gottesdienstliche Ver-
sammlung selbstverständlich notwendige Lebensäußerung der Heilsgemeinde CH!
fanden!* Der innere Grund der Verpflichtung ZUFX AIl cder Versammlung
liegt Glaubensbewußtsein vVon der koinonia Gemeinschaft), die
in der paulinischen Vorstellung von der Zusammengehörigkeit der Gilieder eiınem
Leib, essen aup Christus ist, ihren theologischen usdruck findet!®

c) War die christliche Versammlung am Herrentag verbunden mit der eiler des
Herrenmahles?
Wenn auch der nt] Forschung kein Konsens darüber besteht, ob jede urchristliche
Gemeindeversammlung zugleich Herrenmahlsfeier SO vertritt Thüsing die
einung, die theologischen Faktoren, die die urchristlichen Gemeindeversamm-
ungen bestimmten, eine Tendenz dichtesten Form des Verkündigens des es
des Herrn entsprechend der bekannten paulinischen Kurzformel den S5inn der
Herrenmahlsfeier (1 Kor 11, 26) nach sich zU  ehen, 61e darauf hinwirken
mußten, die Gemeinden immer dann, 1  v  s  [ &5 ihnen möglich W: mit ihren
Versammlungen die Herrenmahlsfteier verbanden!68. Wenn auch nicht möglich ist,

einzelnen aus den chriftstellen zwingende Schlüsse auf Ablauf und Bestandteile
der Liturgie Zu ehen, da die Redaktion nicht auf rituelle Exaktheit abzielt!?,
SO die 'lexte (z. Apg 20, 7) wohl nach, da die Versammlung
der Gemeinde Herrentag sowohl Wortgottesdienst ist, dessen Form der Syn-

ihren Ursprung hat, auch sakramentaler Gottesdienst. ußer der bereits
erwähnten Tatsache, der Herrentag nach dem erTrenm: benannt ist und nicht
umgekehrt, richt eine weitere Beobachtung Es Fällt auf, die Erscheinung
il Vgl Troxler, Das engebo der Sonntagsmeßpflicht, Freiburg/Schweiz 1971,

Vgl. Thüsing, Eucharistiefeier der Kirche und Sonntagspflicht des Christen F}ragen der
Kirche heute Hg V, Exeler, Würzburg 1971, 4A7,
Vgl Michel, Der rief die Hebräer, Göttingen!* 1966, 24B,

chelkle, Das Neue Testament. Eine F Kevelaer 1963, 189,
Vgl Knauber, „Aus apostolischer Überlieferung Zur rühgeschichte der sonntäg-lichen Eucharistieverpflichtung: ÄAnzeiger ka  - Geistlichkeit 82 (1973), 211
Vgl. Thüsing, O., 48.
Vel. Conzelmann, D Apostelgeschichte, Tübingen 1963, 115.

152

Zusammenkünfte zu einer bestimmten Zeit gewöhnt. Nach Apg 2, 42. 46 waren sie 
deshalb im Brotbrechen und in der brüderlichen Gemeinschaft ebenso beharrlich wie 
im Tempelbesuch. Der Ausdruck „proskarterountes" (= bei etwas verharrend) schließt 
den Gedanken der Regelmäßigkeit mit ein11• Für die Jüngergemeinsdtaft Jesu ist die 
regelmäßige Zusammenkunft deshalb von soldter Bedeutung, weil sie nur dann als 
Gemeinschaft wirkkräftig sein kann, wenn sie als ein in lebendigem Kontakt stehen­
des soziales Gefüge mit der Kraft des Herrn erfüllt ist, d. h. wenn entspredtend 
Mt 18, 20 der Herr in ihrer Mitte ist und wirkt12• 

b) Bestand eine Verpflichtung der ersten Christen zur Teilnahme an der Herrentags­
feier? 
Im Hehr heißt es: ,,Audi wollen wir unsere Versammlung nidtt versäumen, wie 
mandte die Gewohnheit haben, vielmehr einander dazu ermuntern, um so mehr als 
ihr den Tag nahekommen seht." (10, 25). Hier wird ausdrücklidt zur Teilnahme an 
der Versammlung der Gemeinde aufgerufen. Ist man wirklidt auf den gegenseitigen 
Dienst bedacht, dann kann man nicht die eigene Versammlung im Stich lassen, wie 
es offensichtlich einige tun18. Daß es sich um den Herrentag handelt, ergibt sich aus 
dem Hinweis auf den Geridttstag, der an einem Herrentag erwartet wird. Die Mah­
nung des Hehr setzt voraus, daß der erste Eifer der Christen erlahmt ist, die sich 
ursprünglidt als „auserwähltes Geschlecht, als königliche Priesterschaft, als hl. Stamm 
und Gottes Volk" (1 Petr 2, 9 f) verstanden und deshalb die gottesdienstliche Ver­
sammlung als selbstverständlich notwendige Lebensäußerung der Heilsgemeinde emp­
fanden14. Der innere Grund der Verpflichtung zur Teilnahme an der Versammlung 
liegt im urdtristlichen Glaubensbewußtsein von der koinonia ( = Gemeinschaft), die 
in der . paulinischen Vorstellung von der Zusammengehörigkeit der Glieder zu einem 
Leib, dessen Haupt Christus ist, ihren theologischen Ausdruck findet15. 

c) War die christliche Versammlung am Herrentag verbunden mit der Feier des 
Herrenmahles? 

Wenn auch in der ntl Forsdtung kein Konsens darüber besteht, ob jede urchristlidle 
Gemeindeversammlung zugleich Herrenmahlsfeier war, so vertritt W. Thüsing die 
Meinung, daß die theologischen Faktoren, die die urchristlidten Gemeindeversamm­
lungen bestimmten, eine Tendenz zur dichtesten Form des Verkündigens des Todes 
des Herrn hin entspredlend der bekannten paulinisdlen Kurzformel für den Sinn der 
Herrenmahlsfeier (1 Kor 11, 26) nach sich ziehen, d. h. daß sie darauf hinwirken 
mußten, daß die Gemeinden immer dann, wenn es ihnen möglidl war, mit ihren 
Versammlungen die Herrenmahlsfeier verbanden16. Wenn es auch nicht möglich ist, 
im einzelnen aus den Schriftstellen zwingende Schlüsse · auf Ablauf und Bestandteile 
der Liturgie zu ziehen, da die Redaktion gar nicht auf rituelle Exaktheit abzielt17, 

so weisen die genannten Texte (z. B. Apg 20, 7) wohl nach, daß die Versammlung 
der Gemeinde am Herrentag sowohl Wortgottesdienst ist, dessen Form in der Syn­
agoge ihren Ursprung hat, als auch sakramentaler Gottesdienst. Außer der bereits 
erwähnten Tatsache, daß der Herrentag nach dem Herrenmahl benannt ist und nicht 
umgekehrt, spridlt dafür eine weitere Beobachtung: Es fällt auf, daß die Erscheinung 

11 Vgl. G. Tro:rler, Das Kirchengebot der Sonntagsmeßpßicht, Freiburg/Schweiz 1971, 37 f. 
12 Vgl. W. Thüsing, Eucharistiefeier der Kirche und Sonntagspßicht des Christen: Fragen der 

Kirche heute. Hg. v. A. Exeler, Würzburg 1971, 47. 
13 Vgl. 0. Mimel, Der Brief an die Hebräer, Göttingen11 1966, 348. 
u Vgl. K. H. Smelkle, Das Neue Testament. Eine Einfiihrung, Kevelaer 1963, 189. 
ia Vgl. A. Knauber, ,,Aus apostolischer Oberlieferung ... " Zur Frühgeschichte der sonntäg­

lichen Eucharistieverpflichtung: Anzeiger f. d. kath. Geistlichkeit 82 (1973), 211. 
te Vgl. W. Thüsing, a. a. 0., 48. 
17 Vgl. H. Conzelmann, Die Apostelgeschichte, Tübingen 1963, 115. 

152 



des Auferstandenen oft erfolgte, wWEenNnn die Jünger beim Mahl 11 aTen:

Emmaus (Lk 24, 30), Osterabend (Lk 24, 41), achten Tag (Mk 16, uUSW.

Jungmann zieht daraus die Konsequenz: „Wo WIT nach der Auferstehung des
Herrn die Apostel versammelt treffen, scheint zunächst der gemeinsame Tisch
sein, Wäas S1€e zusammengeführt hat‘/18 Er vertritt die Meinung;: ‚„Vielleicht mu{l 1119  -

} '4 die Tischgemeinschaft des Auferstandenen mıiıt seinen Jüngern als das Zwischen-
glied betrachten, das das letzte Abendmahl mıiıt dem eucharistischen Mahl der Ur-
kirche verbindet‘19,
Das nachösterliche Beisammensein der Apostel mit dem Auferstandenen ist demnach
Urbild der sonntäglichen Gemeindezusammenkünfte*®. Schließlich wird allgemein
e1n geschichtlicher Zusammenhang zwischen dem Sabbatmahl (am Freitagabend) un
dem Herrenmahl angeNOMUIMEN, die Jünger Jesu aus dem Sabbatmahl ein1ge
Riten 1n ihr Brüdermahl agape) übernommen haben und dann 1m Brotbrechen un
1 elc| der Segnung die Stiftung Jesu aufleben ließen. Das WUT'  de bedeuten, daß
das Herrenmahl geENAUSO oft gefeiert wurde wıe das Brudermahl*1 Vorabend

221oder Abend des Herrentages
Zum Verständnis der „Sonntagsdisziplin” In apostolischer eit ist festzuhalten:
a) Der Herrentag ist nicht aus dem Sabbat hervorgegangen, sondern auf Grund einer
heilsgeschichtlichen Qualifikation des ersten Wochentages neben dem Sabbat entstan-
den Es geht die Einberufung einer eigenständigen Versammlung ZUT Feier des
Vermächtnisses des Herrn®®.

Von einer Arbeitsruhe Herrentag annn 1n apostolischer eit keine Rede SPe1N.
Die S5itte, Tag des Herrn nicht arbeiten, konnte 1n einer judenchristlichen
Gemeinde neben dem Sabbat CHNdaU wenig aufkommen wıe ıner heidenchrist-
lichen Gemeinde, die auch Sklaven ihren Gliedern zählte und auf vielfältige Weise
1n das heidnische Alltagsleben verflochten WAaTrT, daß dieser Tag LLUTI durch die
Zusammenkunft ausgezeichnet werden konnte**.
C) Die Eigenart des Herrentages als des eucharistischen Versammlungstages 1 Unter-
schied Z altbundlichen Ruhetag besteht darin, dafß der Tag des seiner VeTlI-

ammelten Jüngergemeinde andelnden Herrn 1st (vgl Jo D 17} Dem weiterwirken-
den erhöhten Herrn 1n der Versammlung der Gemeinde begegnen un das Mahl
mi1t ihm halten, 1st innerster Sinn der beier, der sich AaUS dem Wesen der christ-
lichen Gemeinde ergibt: Die „Körperschaft” Christi ebt VO  - ihrem Haupte her. Die
Teilnahme dieser Feier ist die gemeindliche Konkretisierung des christologisch-
ekklesialen Urkerygmas“®®,

Aus nachapostolischer eit liegen zahlreiche Zeugnisse VOT, die die Einschätzung
der gottesdienstlichen Versammlung Herrentag und das Verständnis ihrer Ver-
pflichtung deutlich machen®®.
In der Didache (um 100) heißt „Am Herrentag aber kommt Z  ININEIN, brecht das
Trot und sprecht den Lobpreis, nachdem ihr UuTIe Sünden bekannt habt, damit uerTr

pfer eın sSe1l  u27  2

Jungmann, Missarum ollemnia. I/ Wien 1958,
Ders., OI 1 J Anm

>0 Vgl Knauber, „Aus apostolischer Überlieferung i 255
Jungmann, o:

P Vgl Conzelmann, Die Apostelgeschichte, 115
Bauer, Vom Sabbat ZU Sonntag Der christliche Sonntag, Wien 1956, 170; Volk,

Sonntäglicher Gottesdienst, M:  üunster‘  8! 1955,
Foerster: Ih  S IL, 1096

r Knauber, „Aus apostolischer Überlieferung 212 un!: 255
Vgl Mosna, OP 72—11'

e  ö3 Patres Apostolici. 1; ed Funk, Tübingen* 1901,

153

des Auferstandenen oft erfolgte, wenn die Jünger beim Mahl zusammen waren: in 
Emmaus (Lk 24, 30), am Osterabend (Lk 24, 41), am achten Tag (Mk 16, 4) usw. 
J. A. Jungmann zieht daraus die Konsequenz: "Wo wir nach der Auferstehung des 
Herrn die Apostel versammelt treffen, scheint es zunächst der gemeinsame Tisch zu 
sein, was sie zusammengeführt hat"18• Er vertritt die Meinung: "Vielleicht muß man 
sogar die Tischgemeinschaft des Auferstandenen mit seinen Jüngern als das Zwischen­
glied betrachten, das das letzte Abendmahl mit dem eucharistischen Mahl der Ur­
kirche verbindet"10. 

Das nachösterliche Beisammensein der Apostel mit dem Auferstandenen ist demnach 
Urbild der sonntäglichen Gemeindezusammenkünfte20• Schließlich wird allgemein 
ein geschichtlicher Zusammenhang zwischen dem Sabbatmahl (am Freitagabend) und 
dem Herrenmahl angenommen, d. h. daß die Jünger Jesu aus dem Sabbatmahl einige 
Riten in ihr Brüdermahl (agape) übernommen haben und dann im Brotbrechen und 
im Kelch der Segnung die Stiftung Jesu aufleben ließen. Das würde bedeuten, daß 
das Herrenmahl genauso oft gefeiert wurde wie das Brudermahl21 : am Vorabend 
oder am Abend des Herrentages22 ! 

Zum Verständnis der "Sonntagsdisziplin" in apostolischer Zeit ist festzuhalten: 

a) Der Herrentag ist nicht aus dem Sabbat hervorgegangen, sondern auf Grund einer 
heilsgeschichtlichen Qualifikation des ersten Wochentages neben dem Sabbat entstan­
den. Es geht um die Einberufung einer eigenständigen Versammlung zur Feier des 
Vermächtnisses des Herrn23• 

b) Von einer Arbeitsruhe am Herrentag kann in apostolischer Zeit keine Rede sein. 
Die Sitte, am Tag des Herrn nicht zu arbeiten, konnte in einer judenchristlichen 
Gemeinde neben dem Sabbat genau so wenig aufkommen wie in einer heidenchrist­
lichen Gemeinde, die auch Sklaven zu ihren Gliedern zählte und auf vielfältige Weise 
'in das heidnische Alltagsleben verflochten war, so daß dieser Tag nur durch die 
Zusammenkunft ausgezeichnet werden konnte24• 

c) Die Eigenart des Herrentages als des eucharistischen Versammlungstages im Unter­
schied zum altbundlichen Ruhetag besteht darin, daß er der Tag des an seiner ver­
sammelten Jüngergemeinde handelnden Herrn ist (vgl. Jo 5, 17). Dem weiterwirken­
den erhöhten Herrn in der Versammlung der Gemeinde zu begegnen und das Mahl 
mit ihm zu halten, ist innerster Sinn der Feier, der sich aus dem Wesen der christ­
lichen Gemeinde ergibt: Die "Körperschaft" Christi lebt von ihrem Haupte her. Die 
Teilnahme an dieser Feier ist die gemeindliche Konkretisierung des christologisch­
ekklesialen Urkerygmas25• 

2. Aus nachapostolischer Zeit liegen zahlreiche Zeugnisse vor, die die Einschätzung 
der gottesdienstlichen Versammlung am Herrentag und das Verständnis ihrer Ver­
pflichtung deutlich machen26• 

In der Didache (um 100) heißt es : "Am Herrentag aber kommt zusammen, brecht das 
Brot und sprecht den Lobpreis, nachdem ihr eure Sünden bekannt habt, damit euer 
Opfer rein sei"27• 

18 J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia. I, Wien 1958, 14. 
10 Ders., a. a. 0., 14, Anm. 20. 
20 Vgl. A. Knauber, ,,Aus apostolischer Überlieferung ... ", 255. 
21 ]. A. Jungmann, a. a. 0., 20 ff. 
22 Vgl. H. Conzelmann, Die Apostelgeschichte, 115. 
23 7. Bauer, Vom Sabbat zum Sonntag: Der christliche Sonntag, Wien 1956, 170; H. Volk, 

Sonntäglicher Gottesdienst, Münster• 1958, 22. 
24 W. Foerster: ThW III, 1096. 
25 A. Knauber, ,,Aus apostolischer Überlieferung ... ", 212 und 255. 
26 Vgl. C. S. Mosna, a. a. 0., 72-119. 
27 Patres Apostolici. I; ed. F. X. Funk, Tübingen2 1901, 32 f. 

153 



gnatius von Antiochien (+ Ca 110) schreibt an die Epheser „Wer nicht gEeMEIN -
Zusammenk: kommt, spielt den und T1  e  chtet sich celbst“‘28 und

die Magnesier appelliert PT „Eilt alle herbei euch zu versammeln Die einst unter
der alten Heilsordnung lebten, sind Zzu 1er offnung gekommen, - beobachten
den Sabbat nicht mehr sondern leben gemäß dem Herrentag, dem Tag, w( csich
Leben des Herrn und SseiNeSsS Todes erhoben hat“29
Über die Christen Bithynien berichtet Plinius al K  aıser 1rajan 111—113 „Sie
behaupten aber, ihre HAL Schuld oder ganz! habe bestanden
Varen gewöhnlich bestimmten lag VOTLF onnenaufgang zusammengekom-
mM! ätten bwechselnd Preis als ihres Gottes BesunNgen und
sich verpflichtet‘®
Der Barnabas-Brief 98—114) ul Motiv die Feier dieses Tages „Deshalb
begehen NMiTr m TrTeude den achten Tag, ca Jesus von den Toten auferstan-
den und nachdem cich gezeigt, den aufgefahren ist“S1
Justins 1. Apologie (um 150) schildert den erlauf der Versammlung und den
ersten Wochentag „Sonntag
„An dem Tag aber, den } aß lläl'‚\[‘ findet 12 Versammlung aller S{a}  ‚# die il
Stadt und weilen. abei werden Denkwürdigkeiten der Apostel oder d Schriften
der Propheten vorgelesen, solange (  C» angeht Wenn dann der Vorleser aufgehör' hat,
häl  r der OTS! 3!-1 Ansprache Darauf erheben WIC alle beten. Und wIıIe
schon oben erwähnt, werden nach dem Brot, Wein und Wasser hergebracht.
Der Orsteher spril  x  cht Danksagungen, soviel er VCIHMAB, und das Volle In
b a seinem Amen. Und Nun edem von dem Geweihten mitgeteilt und den Ab-
wesenden durch v{ Diakone ebracht Sonntag en WIr alle gemeinsam die
Zusammenkunft weil Pr der Tag ist, n welchem Gott durch Umwandlung der Finster-
ni und des Urstoffs Welt cchi weil es Christus, UNser Erlöser, esem Tag
S den oten auferst. ict‘32

3 Jh wird die Versammlung mit der Fe:  Jer des Herrenmahls an Herrentag bei den
christlichen Schrittstellern cselbstverständlich vorausgesetzt, bei Hippolyt (T 235)°
bei Tertullian (um 160—222)* genes 185—254) und bei yprian (ca 20C bis
258)%
Die syrische Didaskalie der 2 älfte des 3, Jhs) gibt dem Bischof die eisung
„Wenn du lehrst, befiehl atıch und ermahne das Volk, rg  „ beständig i der Versamm-
lung der sei und sii  «M nicht te, sondern fortwährend versammelt sel,
iaß die Kirche vermindere, dem keine Versammlung besucht und den Leib
Christi el Glied mache , Da ihr also Glieder Christi seid dürft euch

Verachtet also nichtnicht zerstreuen 3 der e, indem ihr nicht sammenkommt
euch selbsat eraube; nicht uNsern Heiland seiner Glieder, erstückelt zerstreut
nicht seinen Leib achtet nicht eUure en Angelegenheiten er als das Wotrt
Gottes, sondern asse Tag des Herrn und eilet voll Eifer zu Kirche, denn
cie Ruhm. wenn nicht, was haben die C111 Ents  gung OT Gott,
nich‘  r zusammenkommen am Tag des Herrn, das heilbringende Wort zu oren  r und
öttliche Zu genießen, die ewig 4037
AÄAus diesen Mahnungen Teilnahme anl der Eucharistie des Herrentages und
ihren Begründungen spricht das Bewußfßtsein Verpflichtung die auf radikale und

O., 218 £. z  ya a., O.,
J0 Ep. 10, 96; ed Schuster, 1933, HC
i 2, 771 6, 429,

Traditio Apostolica ed. } Botte, Münster 1963, f
4, CCL 1, De 9, CCL 2, 792 De 3 ı CCL 2, 1043

12,
Ep 16 Bayard Pari: 1945 I 210 f

7 Didascalia Constitutiones Apostolorum IL, 59, ed. FEunk Paderborn 1905
Or1n0 17( ff

154

lgnatius von Antioduen (t ca. 110) schreibt an die Epheser: ,,Wer nicht zur gemein­
samen Zusammenkunft kommt, spielt den Stolzen und richtet sich selbse'28; und an 
die Magnesier appelliert er: ,,Eilt alle herbei, euch zu versammeln .•. Die einst unter 
der alten Heilsordnung lebten, sind zu neuer Hoffnung gekommen, sie beobachten 
den Sabbat nicht mehr, sondern leben gemäß dem Herrentag, dem Tag, wo sich unser 
Leben dank des Herrn und seines Todes erhoben hat"29• 

Ober die Christen in Bithynien berichtet Plinius an Kaiser Trajan (111-113): ,,Sie 
behaupten aber, ihre ganze Schuld oder ihr ganzer Irrtum habe darin bestanden: sie 
wären gewöhnlich an einem bestimmten Tag vor Sonnenaufgang zusammengekom­
men, hätten abwechselnd ein Lied zum Preis Christi als ihres Gottes gesungen und 
sich dann durch Eid verpßichtet''30. 
Der Barnabas-Brief (98-114) nennt das Motiv für .die Feier dieses Tages: ,,Deshalb 
begehen wir mit Freude den achten Tag, da an ihm Jesus von den Toten auferstan­
den und, nachdem er sich gezeigt, in den Himmel aufgefahren ist"81• 

Justins 1. Apologie (um 150) sduldert den Verlauf der Versammlung und nennt den 
ersten Wochentag „Sonntag": 
,,An dem Tag aber, den man Sonntag nennt, findet eine Versammlung aller statt, die in 
Stadt und Land weilen. Dabei werden die Denkwürdigkeiten der Apostel oder die Schriften 
der Propheten vorgelesen, solange es angeht. Wenn dann der Vorleser aufgehört hat, so 
hält der Vorsteher eine Anspradte • . • Darauf erheben wir uns alle und beten. Und wie 
sdton oben erwähnt, werden dann nadt dem Gebet Brot, Wein und Wasser hergebradtt. 
Der Vorsteher spridtt Gebete und Danksagungen, soviel er vermag, und das Volk !rlimmt 
bei mit seinem Amen. Und nun wird jedem von dem Geweihten mitgeteilt und den Ab­
wesenden durdt die Diakone gebradtt • . . Am Sonntag hatten wir alle gemeinsam die 
Zusammenkunft, weil er der erste Tag ist, an weldtem Gott· durdt Umwandlung der Finster­
nis und des Urstoffs die Welt sdtuf und weil Jesus Christus, unser Erlöser, an diesem Tag 
von den Toten auferstanden ist'131• 

Im 3. Jh. wird die Versammlung mit der Feier des Herrenmahls am Herrentag bei den 
christlichen Schriftstellern als selbstverständlich vorausgesetzt, so bei Hippolyt (t 235)88, 

bei Tertullian (um 160-222)84, bei Origenes {185-254)85 und bei Cyprian (ca. 200 bis 
258)88• · 

Die syrische Didaskalie (in der 2. Hälfte des 3. Jh.s) gibt dem Bischof die Weisung: 
,,Wenn du lehrst, so befiehl auch und ermahne das Volk, daß es beständig in der Versamm­
lung der Kirdte sei und sich nicht zurüdchalte, sondern daß es fortwährend versammelt sei, 
daß niemand die Kirdte vermindere, indem er keine Versammlung besudtt und den Leib 
Christi um ein Glied ärmer madte • • . Da ihr also Glieder ChrisM seid, so dürft ihr euch 
nicht zerstreuen aus der Kirche, indem ihr nicht zusammenkommt ••. Veradttet also nidtt 
eudt selbst und beraubet nicht unsern Heiland seiner Glieder, zerstückelt und zerstreut 
nicht seinen Leib und adttet nicht eure weltlidten Angelegenheiten höher als das Wort 
Gottes, sondern lasset alles am Tag des Herrn und eilet voll Eifer zu eurer Kirdte, denn 
sie ist euer Ruhm. Und wenn nidtt, was haben die für eine Entsdtuldigung vor Gott, die 
nicht zusammenkommen am Tag des Herrn, das heilbringende Woi,t zu hören und die 
göttliche Speise zu genießen, die ewig währt"87• 

Aus diesen Mahnungen zur Teilnahme an der Eucharistie des Herrentages und aus 
ihren Begründungen spricht das Bewußtsein einer Verp.flichtung, die auf radikale und 

!8 A. a. 0., 218 f. 19 A. a. 0., 236-239. 
30 Ep. 10, 96; ed. M. Sdiuster, Leipzig 1933, 363 ff. 
11 PG 2, 771. 32 PG 6, 429. 
13 Tradiöo Apostolica 22; ed. B. Botte, Münster 1963, 60 f. 
34 Ad uxorem 4, 2: CCL 1,388 f; De anima 9, 4: CCL 2,792; De corona 3, 3: CCL 2, 1043. 
35 PG 12, 1386 D. 
38 Ep. 63, 16; ed. L. Bayard, Paris3 1945, II, 210 f. 
37 Didascalia et Constitutiones Apostolorum II, 59, 1-3; ed. F. X. Funk, Paderborn 1905 

(Torino 1960), 170 ff. 

154 



erschütternde Weise be den Martyrerm von Abitine Ausdruck kommt, mıit denen
diese erste Periode in der Geschichte der sonntäglichen Eucharistieverpflichtung
gleich ihren Höhepunkt und bschluß findet38 unbeirrbares Festhalten SOMI-

täglichen Herrenmahl dem Versammlungsverbot des K  Aa1sers  * Diokletian
rechtfertigen ese &+  49 Christen bei ffentlichen Gerichtsverhör Februar
J4 mit der lapidaren Erklärung „Wir Christen; C  S onnen  . nicht anders,
das heilige Gesetz Gottes bis n Blutvergießen beobachten.“ Gesetz 1st hier nicht

formaljuristischen Sinne 1n sondern entsprechend dem Verständnis dieses
Begriffs ZUFC Zeit der Patristik? ©1INe umfassenderen Bedeutung als Gesetz des
Evangeliums Aus dem Evangelium jesu Christi selbst wird 1MmManı! Konse-
quenz ese Verpflichtung abgeleitet deren Befolgung als entscheidender Beweis
die Zugehörigkeit zu Chris: verstanden wird4i® wıe die Finzelantworten der Mar-
tyrer beweisen „Wir können das Herrenmahl nicht unterlassen IIW  1r sind Christen,

onnen nicht auf die Sonntagsteier verzichten „Ohne das O0MMN1cum Öönnen
WIFr nicht senmn.  s  44 „Als ob der Christ ohne errenreıjıer könnte, oder cdie Herren-
eier ohne den Christen gefeiert werden könnte Weißt du denn nicht, ldaß mmit dem
OMN1CUM der Christ und m17 dem Christen das OmMınıcum steht und £31lt
e11es ohne das andere icht kann?“ Dar die tiefste Begründung der
Sonntagsfeier auf das Christ-Sein, die Zugehörigkeit ıst ausschlaggeben-
der eweggrun
Die Verpflichtung sonntäglichen Feier des Herrenmahles erscheint während der
ersten drei ahrhunderte als innere geistliche Notwendigkeit, die sich aus dem 11samı-
menhang Vomn errenmahl und Kirche ergibt die S den Hirten urglert und 111 radikal-
ster Form Martyrium sichtbar wird die aber entsprechend dem Glaubens- und
enverständnis der ersten Jahrhunderte keine rechtliche ixierung kenntil

ül. Voni Zumnr (1917/18)
Die durch Konstantin eingeleitete Periode netet das Ööffentliche der

Kirche Voraussetzungen, die sich auch auf die Feier des Sonntags auswirken
und deshalb schlagwortartig angedeutet werden sollen, un verständlich zu machen,
unter welchen Vorzeichen die weıtere Entwicklung erfolgt
37271 erhebt Konstantin den Jag der Sonne 4 offiziellen Ruhetag des Reiches Ver-
bot jeglicher Arbeit mıt Us; der Feldarbeit“? 380 erklärt Theodosius den
christlichen Glauben ZUr Staatsreligion und alle kirchlichen Oorschriften Zu Staats-
gesetzen“® verlangt Justinian unter Androhung der völligen Entrechtung und
des Vermögensverlustes VvVon jedem Untergebenen, laß er sich +aufen läß:; Die
Konsequenzen dieses Gtaatskirchentums liegen auf der Hand Massenzustrom N  E  9

Christentum, teilweise ohne ILNeTe Bekehrung Übernahme heidnischer Flemente
bezüglich des Verständnisses VOo Gottesdienst, Gesetz, Opfer USW.; Verblassen des
spezifisch und BEeNULTN Christlichen
Die pastoralen Auswirkungen auf die Eucharistiefeier Sonntag lassen nich;  en auf 61|

In Mailand beklagt sich Ambrosius (2 älfte des 4, h.s) über den schlechten
Besuch des Sonntagsgottesdienstes Zu eit wird die der Christen in
Mailand auf etwa 4( geschätzt Die Basilika faßte eiw: 40!  Q Menschen Wenn

» Vgl Franch: de Cavalieri, Note agiografiche VIM oma Gamber,
Zeugen des Herrn, Einsiedeln J., 149—156 D R Bueno, Actas de los Mart:  ires,
962, 970—98
Vgl Stiegler, Der irchliche Rechtsbegriff, München-Zürich 1958, 65—70.
Vgl Knauber, „Aus apostolischer Überlieferung .

41 Vgl Mosna, a. dn „ 163
42 Vgl Codex ustinianus 3, 12, 2; ed. Krüger, Berlin® 1906, 127.

Vgl Codex Theodosianus 16, 1, 23 ed. Mommsen / P, Meyer, er 1954, 1/2, 833.
44 Vgl Bihlmeyer, Kirchengeschichte. 1, Paderborn!® 1951, 219,

155

erschütternde Weise bei den Martyrern von Abitine zum Ausdruck kommt, mit denen 
diese erste Periode in der Geschichte der sonntäglichen Eucharistieverpßichtung zu­
gleich ihren Höhepunkt und Abschluß ündet88• Ihr unbeirrbares Festhalten am sonn­
täglichen Herrenmahl entgegen dem Versammlungsverbot des Kaisers Diokletian 
rechtfertigen diese 49 Christen bei einem öffentlichen Gerichtsverhör am 12. Februar 
304 mit der lapidaren Erklärung: ,, Wir sind Christen; wir können nicht anders, als 
das heilige Gesetz Gottes bis zum Blutvergießen beobachten." Gesetz ist hier nicht 
im formaljuristischen Sinne gemeint, sondern - entsprechend dem Verständnis dieses 
Begriffs zur Zeit der Patristik39 - in einer umfassenderen Bedeutung als Gesetz des 
Evangeliums. Aus dem Evangelium Jesu Christi selbst wird als immanente Konse­
quenz diese V eipfilchtung abgeleitet, deren Befolgung als entscheidender Beweis für 
die Zugehörigkeit zu Christus verstanden wird'0, wie die Einzelantworten der Mar­
tyrer beweisen: ,,Wir können das Herrenmahl nicht unterlassen." ,,Wir sind Christen, 
wir können nicht auf die Sonntagsfeier verzichten." ,,Ohne das dominicum können 
wir nicht sein." ,,Als ob der Christ ohne Herrenfeier sein könnte, oder die Herren­
feier ohne den Christen gefeiert werden könnte. Weißt du denn nicht, daß mit dem 
dominicum der Christ und mit dem Christen das dominicum steht und fällt, so daß 
eines ohne das andere nicht sein kann?" Darin klingt die tiefste Begründung der 
Sonntagsfeier auf: das Christ-Sein, die Zugehörigkeit zu Christus ist ausschlaggeben­
der Beweggrund. 
Die Verpflichtung zur sonntäglichen Feier des Herrenmahles erscheint während der 
ersten drei Jahrhunderte als innere geistliche Notwendigkeit, die sich aus dem Zusam­
menhang von Herrenmahl und Kirche ergibt, die von den Hirten urgiert und in radikal­
ster Form im Martyrium sichtbar wird, die aber entsprechend dem Glaubens- und 
Kirchenverständnis der ersten Jahrhunderte keine rechtliche Fixierung kennt". 

II. Von Konstantin bis zum CC (1917/18) 

3. Die durch Konstantin eingeleitete Periode bietet für das öffentliche Leben der 
Kirche neue Voraussetzungen, die sich auch auf die Feier des Sonntags auswirken 
und deshalb schlagwortartig angedeutet werden sollen, um verständlich zu machen, 
unter welchen Vorzeichen die weitere Entwicklung erfolgt. 
321 erhebt Konstantin den Tag der Sonne zum offiziellen Ruhetag des Reiches: Ver­
bot jeglicher Arbeit mit Ausnahme der Feldarbeit42• 380 erklärt Theodosius den 
christlichen Glauben zur Staatsreligion und alle kirchlichen Vorschriften zu Staats­
gesetzen'3. 529 verlangt Justinian I. unter Androhung der völligen Entrechtung und 
des Vermögensverlustes von jedem Untergebenen, daß er sich taufen läßt". Die 
Konsequenzen dieses Staatskirchentums liegen auf der Hand: Massenzustrom zum 
Christentum, teilweise ohne innere Bekehrung; Obernahme heidnischer Elemente 
bezüglich des Verständnisses von Gottesdienst, Gesetz, Opfer usw.; Verblassen des 
spezifisch und genuin Christlichen. 
Die pastoralen Auswirkungen auf die Eucharistiefeier am Sonntag lassen nicht auf sich 
warten: In Mailand beklagt sich Ambrosius (2. Hälfte des 4. Jh.s) über den schlechten 
Besuch des Sonntagsgottesdienstes. Zu seiner Zeit wird die Zahl der Christen in 
Mailand auf etwa 40.000 geschätzt. Die Basilika faßte etwa 4000 Menschen. Wenn 

38 Vgl. P. Franchi de Cavalieri, Note agiograßche. VIII, Roma 1935, 3-71; K. Gamber, 
Zeugen des Herrn, Einsiedeln o. J., 149-156; D. R. Bueno, Actas de los Martires, Madrid 
1962, 970-986. 

311 Vgl. A. Stiegler, Der kirchliche Rechtsbegriff, München-Zürich 1958, 65-70. 
40 Vgl. A. Knauber, ,,Aus apostolischer Oberlieferung ... ", 256. 
41 Vgl. C. 5. Mosna, a. a. 0., 163. 
42 Vgl. Codex Iustinianus 3, 12, 2; ed. P. Krüger, Berlin8 1906, 127. 
43 Vgl. Codex Theodosianus 16, 1, 2; ed. Th. Mommsen IP. M. Meyer, Berlin2 1954, 1/2, 833. 
" Vgl. K. Bihlmeyer, Kirchengeschichte. I, Paderbom15 1951, 219. 

155 



bedenken, daß - einen Sonntagsgottesdienst der HanzZen Ötadt gab und
die Kirche oft nicht gefüllt Wi haben eın anschauliches S  $  R und einen Fin-

der Problemlage*$ He Meinung von Jachym, in der frühen Kirche habe }
der zehnte Teil den onntagsgottesdienst mitgefeiert, würde 255e Periode zutref-
fen48, ist auch die Situation Turin, WO vA Zeit des Maximus
395—415) beobachten ist, > bei ‚wesenhei des Bischofs sich die der
Gottesdienstbesucher noch auf: verringert*7,
Angesichts der entstandenen Verhältnisse ist nicht verwunderlich, die
Verpflichtung ZUT Mitfeier der Eucharistie mm Sonntag eingeschärft und SOBaTr recht-

geregelt wird. ] geschieht entsprechend der orrangıigen ellung der Partikular-
kirchen 1Im Jahrtausend vorwiegend auf regionalen Bischofssynoden. Eine
juristische Fassung der Eucharistieverpflichtung Sonntag, die der 5Syn-
ode Von Elvira gegeben ist, wird S  5 zahlreichen Synoden des Ostens und
estens übernommen und erreicht weithin Geltung Der anon lautet: „Wer sich
der aufhält und drei Sonntage nicht Kirche kommt, soll eine zeitlang AuUS-

geschlossen werden, damit er gemaßregelt erscheine‘‘48. Auffällig 1st einerseilts die
scharfe Strafandrohung, andererseits aber die Toleranzbreite von drei onntagen Mag
auch eser Regelung das Verständnis der sonntäglichen Eucharistieverpflichtung als
e1nes Vorzugsrechtes der Getauften zugrunde liegen, insofern ı11 zeitweiligen Ent-
Pi_j des Rechtes eine wirksame Einschärfung der Sonntagsdisziplin sieht4?, SO  C ist doch
der Unterschied einer solch trafrechtlich geregelten, von Minimalforderungen
gehenden rdnung S urkirchlichen seın der Eucharistieverpflichtung, die
sich immanente Konsequenz 3 dem Wesen der Kirche celbst ergibt, unverkenn-
bar.

Auf die tpDeltere Entwicklung 1777 Westen haben die Synode von Agde und
Cäsar Von Arles (T 542), der auf den Vorsitz führte, einen großen
geübt. Die Messe wird vorwiegend als Kultopfer verstanden und ihr Wesen der
Konsekration von Brot und Wein gesehen. Bezüglich des Mahles wird minımali-
sHS! verfügt, aien, die Weihnachten, Östern und Pfingsten nicht Ommuni-
zieren, nich:  er Katholiken betrachtet werden®. Es wird die eiligung des Herren-

vorgeschrieben wiıie bei den Juden die Sabbatheiligung, wird ein!
Vernachlässigung Sünde JH Gott bezeichnet®!. Diese Vorschriften csind nicht

pastorale Zusatzbestimmungen der ursprünglich als celbstverständlich betrachte-
ten sonntäglichen Eucharistieverpflichtung, sondern cet Akzente Verständ-
nıs der Sonntagsfeier, die auf anderen ynoden wiederholt und weitergeführt werden,
W nich!  . ohne Finfl auf die Sonntagsdisziplin bleibt.
So die 2 Synode Maäcon 585) weıtere Sonntagsverpflichtung den Opfer-

ein: „W:  1r bestimmen, Von allen ..  annern und Frauen allen Herrentagen
die abe den Altar dargebracht erde sowohl rot wıe von Wein““32 Die
Pönitentialen, denen die mit den irısch-schottischen Wandermönchen auf das est-
land gekommene strenge Bußordnung der Inseln ihren Niederschlag gefunden hat,
ordern darüber hinaus $ der eucharistischen Kommunion drei Tage thaltsamkeit

erkehr. Die Neuvermählten mMUSSen  n sich A0 JTage von der Kirche
ernhalten und achher JTage Buße Hın®S.

£f Vgl Monachino, ura pastorale nel secolo Milano, Cartagine Roma, oma 1947,

99 I,  Vgl. Fünf Jahre Internationales atholisches kirchliche Sozialforschung, jen
1957,

47 Vgl Monachino, O.,, 7A Mans 9, 951.
Vgl Knauber, „Aus apostolischer Überlieferung 256.

50 Vgl Mansı 8, 327 5 Vgl 39, 5 Mansi 9, 951.
Vgl Poenitentiale Theodori IT, 3 und XIV, 1; ed. F, Wasserschleben, Die Buß-
ordnungen der abendländischen Kirche, Halle (Graz 196

wir bedenken, daß es nur einen Sonntagsgottesdienst in der ganzen Stadt gab und 
die Kirche oft nicht gefüllt war, haben wir ein anschauliches Bild und einen Ein­
druck der Problemlage45• Die Meinung von F. Jachym, in der frühen Kirche habe nur 
der zehnte Teil den Sonntagsgottesdienst mitgefeiert, würde für diese Periode zutref­
fen46. Ähnlich ist auch die Situation in Turin, wo zur Zeit des hl. Maximus 
(395-415) zu beobachten ist, daß bei Abwesenheit des Bischofs sich die Zahl der 
Gottesdienstbesucher noch auffällig verringert47• 
Angesichts der neu entstandenen Verhältnisse ist es nicht verwunderlich, wenn die 
Verpflichtung zur Mitfeier der Eucharistie am Sonntag eingeschärft und sogar recht­
lich geregelt wird. Es geschieht entsprechend der vorrangigen Stellung der Partikular­
kirchen im 1. Jahrtausend vorwiegend auf regionalen Bischofssynoden. Eine erste 
juristische Fassung der Eucharistieverpflichtung am Sonntag, die im can. 21 der Syn­
ode von Elvira (306) gegeben ist, wird von zahlreichen Synoden des Ostens und 
Westens übernommen und erreicht weithin Geltung. Der Canon lautet: ,,Wer sich in 
der Stadt aufhält und drei Sonntage nicht zur Kirche kommt, soll eine zeitlang aus­
geschlossen werden, damit er gemaßregelt erscheine"48. Auffällig ist einerseits die 
scharfe Strafandrohung, andererseits aber die Toleranzbreite von drei Sonntagen! Mag 
auch dieser Regelung das Verständnis der sonntäglichen Eucharistieverpffichtung als 
eines Vorzugsrechtes der Getauften zugrunde liegen, insofern man im zeitweiligen Ent­
zug des Rechtes eine wirksame Einschärfung der Sonntagsdisziplin sieht49, so ist doch 
der Unterschied einer solch strafrechtlich geregelten, von Minimalforderungen aus­
gehenden Ordnung zum urkirchlichen Bewußtsein der Eucharistieverpffichtung, die 
sich als immanente Konsequenz aus dem Wesen der Kirche selbst ergibt, unverkenn­
bar. 

4. Auf die weitere Entwicklung im Westen haben die Synode von Agde (506) und 
Cäsar von Arles (t 542), der auf ihr den Vorsitz führte, einen großen Einfluß aus­
geübt. Die Messe wird vorwiegend als Kultopfer verstanden und ihr Wesen in der 
Konsekration von Brot und Wein gesehen. Bezüglich des Mahles wird minimali­
säsch verfügt, daß Laien, die an Weihnachten, Ostern und Pfingsten nicht kommuni­
zieren, nicht als Katholiken betrachtet werden150• Es wird die Heiligung des Herren­
tages vorgeschrieben wie bei den Juden die Sabbatheiligung. Außerdem wird eine 
V emachlässigung als Sünde gegen Gott bezeichnet51• Diese Vorschriften sind nicht 
nur pastorale Zusatzbestimmungen der ursprünglich als selbstverständlich betrachte­
ten sonntäglichen EucharistieverpHichtung, sondern setzen neue Akzente im Verständ­
nis der Sonntagsfeier, die auf anderen Synoden wiederholt und weitergeführt werden, 
was nicht ohne Einfluß auf die Sonntagsdisziplin bleibt. 
So führt die 2. Synode von Macon (585) als weitere Sonntagsverpflichtung den Opfer­
gang ein: ,, Wir bestimmen, daß von allen Männern und Frauen an allen Herrentagen 
die Gabe für den Altar dargebracht werde sowohl von Brot wie von Wein"152• Die 
Pönitentialen, in denen die mit den irisch-schottischen Wandermönchen auf das Fest­
land gekommene strenge Bußordnung der Inseln ihren Niederschlag gefunden hat, 
fordern darüber hinaus vor der eucharistischen Kommunion drei Tage Enthaltsamkeit 
vom ehelichen Verkehr. Die Neuvermählten müssen sich 30 Tage von der Kirche 
fernhalten und nachher 40 Tage Buße tun153• 

45 Vgl. V. Monachino, Cura pastorale nel IV secolo a Milano, Cartagine e Roma, Roma 1947, 
55 ff. 

' 6 Vgl. Fünf Jahre Internationales Katholisches Institut für kirchliche Sozialforschung, Wien 
1957, 4. 

' 7 Vgl. V. Monachino, a. a. 0., 74 ff. 48 Mansi 9, 951. 
49 Vgl. A. Knauber, ,,Aus apostolischer Oberlieferung ... ", 256. 
50 Vgl. Mansi 8,327 f. 51 Vgl. PL 39, 2278. 52 Mansi 9,951. 
53 Vgl. Poenitentiale Theodori XII, 3 und XIV, 1; ed. F. W. H. Wassersehleben, Die Buß­

ordnungen der abendländischen Kirche, Halle 1851 (Graz 1958), 196 f. 

156 



Gegen Messeschwänzer wird handgreiflich vorgegangen Die Synode Kouen
verpflichtet die Dekane, aufrichtige und gottesfürchtige Männer einzUusetzen, die die
Nachlässigen unverzüglich Gottesdienst treiben®4 König Stephan VO  S ngarn
gibt allen Gutsverwaltern die Weisung: ihren Befehl soöllen alle Her-
rentag ZUr Kirche zusammenkommen, alt und JUNg, Männer und Frauen, aUSgE-
1e11 jene, die das Feuer hüten. Wenn aber jemand hartnäckig ernbleibt,
soll E der Geringschätzung willen geschoren werden Die ynode VO:  =)
Szabolcs (1092) bestimmt: „Wenn emand an den Herrentagen oder den Hoch-
festen cht ZUT Pfarrkirche kommt, soll er MIt Peitschenhieben zurechtgewiesen WEeli-
den‘/56 Die ynoden n Pamiers 1212), Toulouse und S0WI®e Beziers
(1233) verlangen das Versäiumnis der Sonntagsmesse Geldbußen®?
Zusammenfassend ]  + sich die £rühmittelalterliche Epoche festhalten, das
ursprüngliche Bewußftsein von der sonntäglichen Eucharistieverpflichtung durch Neu-
akzentuierungen Verständnis der ejer des Herrentages und durch gesetzlich fest-
gelegte Einzelverpflichtungen überlagert 1st Die eßteier erscheint E unter
mehreren gesetzlichen Pflichten, die analog der Sabbatheiligung Alten Bun! der
„Heiligung des Sonntags dienen collen

Im Hochmittelalter geWINNEN Gratian und Thomas V, entscheidenden Einfl:
auf das Verständnis der Sonntagspflicht Gratian, der au den frühmittelalterlichen
Rechtsquellen Sammlung und egenseitige Abstimmung der regionalen Kirchen-

(concordia discordantium canonum) : ekret (ca vornımmt,
t+heoretisch ZWAar Lehrbuch rstellt, praktisch aber allgemein CGesetzes-

werk aNgCENOHMUN! wurde und sehr vAN Uniformität Leben der Kirche beigetragen
hat erwähnt vVon den früheren kirchlichen Bestimmungen die Sonntagspflicht der
ehelichen FEnthaltsamkeit VOor der eucharistischen OommMUNIiONSS und die der mate-
riellen Abgaben®® läßt aber die dreisonntägliche strafrechtliche Toleranz vVvVorn Elvira
unberücksichtigt Das Sonntagsgebot verlangt neben der rbeitsruhe®®? Vor allem die
allsonntägliche, vollständige eßteilnahme bis ZU11 Schlußsegen®! Wer an Gtelle
der gottesdienstlichen Versammlung Schauspielveranstaltung aufsucht, verfällt
der Exkommunikation®?*
Diese juristische Fixierung wird der Scholastik theologisch uıuntermauert Ver-
ständnis der Megsse als Gott geschuldeten Sffentlichen 2s5 und wird Vom

(Gesetz des Dekalogs hergeleitet, das hbis dahin der kirchlichen Tradition nicht
als Beweis die sonntägliche Gottesdienstpflicht herangezogen wurde, auch nich:  en
bei Äugustinus, der die 2 Gesetzestafel christlich auswertete Thomas sucht
inter dem Sabbat- bzw Sonntagsgebot letzte, naturrechtliche Wurzel wob.
die antike Philosophie das begriffliche Instrumentarium bietet Die altbundliche An-
ordnung der abbatheiligung durch den Sabbatgottesdienst besteht nach Thomas dem
Wortsinn nach nicht mehr Weiter gültig ıst hingegen das allgemeine Gebot
BEWISSE Zeit den Gott geschuldeten SÖffentlichen Kult ZU TeSECTVICrCN, weil darin
e1iNn€t grundlegende ittliche Verpflichtung des enschen und der mMens: Geme  1Nn-
schaft gegeben 1St Da aber clie gemein menschliche Kultverpflichtung sich unbe-
stimmt ist wWas lag und Stunde betrifft bleibt die taxatıve Festlegung : bestimm
ten Kulttages und SPe1NerTrT Periodizität dem Gesetzgeber überlassen Da nicht kraft
des Naturgesetzes geschehen 1Sst, kann NUr durch kirchliche Anordnung

Vgl Th Bruns, anones Apostolorum Conciliorum saeculorum 1V—VII Berlin 330
(Firenze 1  7 11 2771
Constitutiones Ecclesiasticae © Mansi 19 371
Mans: 2U, 763 Mansı 22, 22 1135 23 200; 23,
Vgl 2 UIMN15 C ed E Friedberg, Corpus luris Canonici, Leipzig Graz
] 1320

59 Vgl 1 de cons 69:; %® Vel. D 3 de cons. 16; a. — O.,
91 Vol 1 de uonNn5s5 und c a 1312 6S Vgl 1 de 0Nns. C, 66; a. O., 1312.

157

Gegen Messeschwänzer wird handgreiflich vorgegangen. Die Synode von Rouen (650) 
verpflichtet die Dekane, aufrichtige und gottesfürchtige Männer einzusetzen, die die 
Nachlässigen unverzüglich zum Gottesdienst treiben54• König Stephan I. von Ungarn 
gibt allen Gutsverwaltern die Weisung: ,,Auf ihren Befehl sollen alle am Her­
rentag zur Kirche zusammenkommen, alt und jung, Männer und Frauen, ausge­
nommen jene, die das Feuer hüten. Wenn aber jemand hartnäckig fernbleibt, 
soll er um der Geringschätzung willen kahl geschoren werden"55• Die Synode von 
Szabolcs {1092) bestimmt: ,,Wenn jemand an den Herrentagen oder an den Hoch­
festen nicht zur Pfarrkirche kommt, soll er mit Peitschenhieben zurechtgewiesen wer­
den1156. Die Synoden von Pamiers (1212), Toulouse (1220 und 1229) sowie Beziers 
(1233) verlangen für das Versäumnis der Sonntagsmesse Geldbußen57• 

Zusammenfassend läßt sich für die frühmittelalterliche Epodte festhalten, daß das 
ursprüngliche Bewußtsein von der sonntäglichen Eucharistieverpflichtung durdt Neu­
akzentuierungen im Verständnis der Feier des Herrentages und durdt gesetzlidt fest­
gelegte Einzelverpflidttungen überlagert ist. Die Meßfeier ersdteint als eine unter 
mehreren gesetzlichen Pflichten, die analog der Sabbatheiligung im Alten Bund der 
,,Heiligung des Sonntags" dienen sollen. 
5. Im Hochmittelalter gewinnen Gratian und Thomas v. A. entsdteidenden Einfluß 
auf das Verständnis der Sonntagspflidtt. Gratian, der aus den frühmittelalterlidten 
Rechtsquellen eine Sammlung und gegenseitige Abstimmung der regionalen Kirchen­
gesetze (concordia discordantium canonum) in seinem Dekret (ca. 1140) vornimmt, 
das theoretisch zwar ein Lehrbudt darstellt, praktisdt aber allgemein als Gesetzes­
werk angenommen wurde und sehr zur Uniformität im Leben der Kirche beigetragen 
hat, erwähnt von den früheren kirchlidten Bestimmungen die Sonntagspflidtt der 
ehelidten Enthaltsamkeit vor der eucharistischen Kommunion58 und die der mate­
riellen Abgaben50, läßt aber die dreisonntägliche strafrechtliche Toleranz von Elvira 
unberücksidttigt. Das Sonntagsgebot verlangt neben der Arbeitsruhe60 vor allem die 
allsonntägliche, vollständige Meßteilnahme bis zum Schlußsegen61. Wer an Stelle 
der gottesdienstlichen Versammlung eine Schauspielveranstaltung aufsucht, verfällt 
der Exkommunikation62• 

Diese juristische Fixierung wird in der Scholastik theologisch untermauert vom Ver­
ständnis der Messe als eines Gott geschuldeten öffentlichen Kultes und wird vom 
3. Gesetz des Dekalogs hergeleitet, das bis dahin in der kirchlichen Tradition nicht 
als Beweis für die sonntägliche Gottesdienstpflicht herangezogen wurde, auch nicht 
bei Augustinus, der die 2. Gesetzestafel christlich auswertete. Thomas v. A. sucht 
hinter dem Sabbat- bzw. Sonntagsgebot eine letzte, naturrechtliche Wurzel, wobei ihm 
die antike Philosophie das begriffliche Instrumentarium bietet. Die altbundliche An­
ordnung der Sabbatheiligung durch den Sabbatgottesdienst besteht nach Thomas dem 
Wortsinn nach nicht mehr. Weiter gültig ist hingegen das allgemeine Gebot, eine 
gewisse Zeit für den Gott gesdtuldeten öffentlichen Kult zu reservieren, weil darin 
eine grundlegende sittliche Verpflichtung des Menschen und der menschlichen Gemein­
schaft gegeben ist. Da aber die allgemein menschliche Kultverpflichtung in sich unbe­
stimmt ist, was Tag und Stunde betrifft, bleibt die taxative Festlegung eines bestimm­
ten Kulttages und seiner Periodizität dem Gesetzgeber überlassen. Da sie nicht kraft 
des Naturgesetzes geschehen ist, kann sie im NB nur durch kirchlidte Anordnung 

5-1 Vgl. H. Th. Bruns, Canones Apostolorum et Conciliorum saeculorum IV-VII, Berlin 1839 
(Firenze 1959), II, 271. 

"Constitutiones Ecclesiasticae von 1016. Mansi 19,371. 
68 Mansi 20, 763 f. 67 Mansi 22,857; 22, 1135 f; 23,200; 23,271. 
68 Vgl. D. 2 de cons. c. 21; ed. E. Friedberg, Corpus luris Canonici, Leipzig 1879 (Graz 1959), 

1, 1320 f. 
69 Vgl. D. 1 de cons. c. 69; a. a. 0., 1312 f. 00 Vgl. D. 3 de cons. c. 16; a. a. 0., 1356 f. 
81 Vgl. D. 1 de cons. c. 64 und c. 65; a. a. 0., 1312. oi Vgl. D. 1 de cons. c. 66; a. a. 0., 1312. 

157 



rfolgt senmn  63 Bei dieser eu des Sonntagsgebots übersieht Thomas cht den
Zusammenhang IIUL der Auferstehung IID  ıe Beobachtung des Sonntags 1St Gebot
des Dekalogs her insoweit verpflichtend, als Vom aturgesetz befohlen wird. Die
Ansetzung dieses ages Ommt indessen al Anordnung der Kirche, die wollte,
(g die Auferstehung in ständiger Erinnerung cei‘ 94
0O Das Spätmittelalter drückt die Verpflichtung ZUrF. Mitf£eier der Sonntagsmesse iN
den sogenannten Kirchengeboten aus, die eine chenre: Normen darstellen
und auch nicht amtlich als universale Gebote proklamiert worden csind sondern
pastoral-katechetischen Raum Beheimatung haben praktische eisungen
cdas christliche Leben, die zu den 10 Geboten hinzukommen Ansatzweise sind
bereits 1N den PSönitentialbüchern des u n  ’ Jhs grundgelegt, Gnden sich aber
formell erstmals bei dem praktisch veranlagten Dominikanerbischof Antoninus S
Florenz (t+ 59 und halten die K atechismen des Petrus (Lanisius (1555) und

Bellarmin (1598) allgemein die Katechese, daß 610 S da
esten Bestand zahlreicher Diözesansynoden, Pastoralinstruktionen und cschließ-

auch der moraltheologischen Schulbücher gehören®
Go praktisch die Formulierung dieses Kirchengebotes klingt, So negatıv hat sich
eitacher Hinsicht auf die Praxis ausgewirkt He knappe Imperativform „Du collst“
führte die Verpflichtung zugleich individualistisch und £ormalistisch aufzufassen
Es wird der einzelne osgelös von der kirchlichen Gemeinschaft angesprochen, und s
wird keine Begründung die Verpflichtung gegeben Der Sonntag als Tag des
Herrn erhält nich!  . das zustehende christologisch-ekklesiale Profile® Dies geschieht
auch nich‘  . in der Auseinandersetzung mit M ‚utnher, der gegenüber vorherrt-
schend objektiv-sachhaften Gottesdienstverständnis des spaten Mittelalters das
sonale Moment des Gottesdienstes n den Vordergrund stellt und entsprechend
Verständnis der Freiheit des Christenmenschen die Gesetzgebung der Kirche zurück-

und jede theologisch £undierte disziplinäre es der Sonntagspflicht
ablehnt®? Die Antwort der tholischen Katechismen auf die Luthers bleibt
Formal-Grundsätzlichen stecken und betont lediglich die Vollmacht der Kirche, pastoral-
liturgische Mindestvorschriften erlassen ..  önnen, wWas techetisch aber nicht sonder-

ergiebig 1st

7 Die erste £ormalrechtlich gefaßte universalkirchliche Regelung der Verpflichtung
In Mitfeier der Sonntagsmesse Gndet sich Codex Iu  7TIS Canonici In
Im ersten ahrtausend War P1IL solches universales Gesetz WEeS$! der Prävalenz der
Partikularkirchen VOTr der Universalkirche nich:  Pr z Man könnte aber
YTridentinum Antwort des Konzils auf die Lehre der Retormatoren vermuten
Dieses Konzil hat sich edoch obwohl 11 den langen Verhandlungen über das
Meßopfer dazu Gelegenheit gehabt hätte, bezüglich des Sonntagsgebots uffallend
zurückgehalten Es begnügt sich amit, den Bischöfen empfehlen, möchten die
Gläubigen ermahnen, häufig, wenigstens den Sonn- und höheren Festtagen,
ihre Pfarrkirche gehen‘' So enthält das Kirchliche Gesetzbuch den ersten
universalkirchlichen Gesetzestext, der die Verpflichtung Sonntagsmesse orme!|
ausspricht

° Vgl Preßieren, Die Beziehungen der Sonntagsfeier Gebot des Dekalogs
AT 1913), 7185—7572

$ In II Sent d. 37 q 5 so] 3 ad3
Vgl Hafner, Zur Geschichte der enge 80 (1898),
Vgl Knauber, Das „Kirchengebot‘ der sonntäglichen Eucharistiefeier Ius alus
ö  AT  n ]  »  B Panzram, Freiburg 1972, 7

67 Vg] Iv; Luther, Ausgewählte Werke Herausgegeben von H H Borcherdt/G Merz,
München? 196 I1 204
Vgl 1247 und C 124 Vgl CT VII 963

erfolgt sein63• Bei dieser Deutung des Sonntagsgebots übersieht Thomas nicht den 
Zusammenhang mit der Auferstehung: ,,Die Beobachtung des Sonntags ist vom Gebot 
des Dekalogs her insoweit verpßichtend, als sie vom Naturgesetz befohlen wird. Die 
Ansetzung dieses Tages kommt indessen aus einer Anordnung der Kirche, die wollte, 
daB die Auferstehung Christi in ständiger Erinnerung sei"84• 

6. Das Spätmittelalter drückt die Verpflichtung zur Mitfeier der Sonntagsmesse in 
den sogenannten Kirchengeboten aus, die keine kirchenrechtlichen Normen darstellen 
und auch nicht amtlich als universale Gebote proklamiert worden sind, sondern im 
pastoral-katechetischen Raum ihre Beheimatung haben als praktische Weisungen für 
das christliche Leben, die zu den 10 Geboten hinzukommen. Ansatzweise sind sie 
bereits in den Pönitentialbüchern des 8. u. 9. Jhs grundgelegt, finden sich dann aber 
formell erstmals bei dem praktisch veranlagten Dominikanerbischof Antoninus von 
Florenz (t 1459) und halten durch die Katechismen des Petrus Canisius (1555) und 
Robert Bellarmin (1598) allgemein Einzug in die Katechese, so daß sie von da an 
zum festen Bestand zahlreicher Diözesansynoden, Pastoralinstruktionen und schließ­
lich auch der moraltheologischen Schulbücher gehören65• 

So praktisch die Formulierung dieses Kirchengebotes klingt, so negativ hat sie sich in 
zweifacher Hinsicht auf die Praxis ausgewirkt: Die knappe lmperativform „Du sollst" 
führte dazu, die Verpflichtung zugleich individualistisch und formalistisch aufzufassen. 
Es wird der einzelne losgelöst von der kirchlichen Gemeinschaft angesprochen, und es 
wird keine Begründung für die Verpflichtung gegeben. Der Sonntag als Tag des 
Herrn erhält nicht das ihm zustehende christologisch-ekklesiale Profil88• Dies geschieht 
auch nicht in der Auseinandersetzung mit M. Luther, der gegenüber einem vorherr­
schend objektiv-sachhaften Gottesdienstverständnis des späten Mittelalters das per­
sonale Moment des Gottesdienstes in den Vordergrund stellt und entsprechend seinem 
Verständnis der Freiheit des Christenmenschen die Gesetzgebung der Kirche zurück­
weist und jede theologisch fundierte disziplinäre Bestimmung der Sonntagspflicht 
ablehnt67• Die Antwort der katholischen Katechismen auf die Lehre Luthers bleibt im 
Formal-Grundsätzlichen stecken und betont lediglich die Vollmacht der Kirche, pastoral­
liturgische Mindestvorschriften erlassen zu können, was katechetisch aber nicht sonder­
lich ergiebig ist. 

7. Die erste formalrechtlich gefaßte universalkirchliche Regelung der Verpßichtung 
zur Mitfeier der Sonntagsmesse findet sich im Codex luris Canonici von 1917/1888• 

Im ersten Jahrtausend war ein solches universales Gesetz wegen der Prävalenz der 
Partikularkirchen vor der Universalkirche nicht zu erwarten. Man könnte es aber im 
Tridentinum als Antwort des Konzils auf die Lehre der Reformatoren vermuten. 
Dieses Konzil hat sich jedoch, obwohl es in den langen Verhandlungen über das 
Meßopfer dazu Gelegenheit gehabt hätte, bezüglich des Sonntagsgebots auffallend 
zurückgehalten. Es begnügt sich damit, den Bischöfen zu empfehlen, sie möchten die 
Gläubigen ermahnen, häufig, wenigstens an den Sonn- und höheren Festtagen, in 
ihre Pfarrkirche zu gehen89• So enthält erst das Kirchliche Gesetzbuch den ersten 
universalkirchlichen Gesetzestext, der die Verpflichtung zur Sonntagsmesse formell 
ausspricht. 

03 Vgl. A. Pre§eren, Die Beziehungen der Sonntagsfeier zum 3. Gebot des Dekalogs: 
ZKTh 37 (1913), 745-752. 

84 In m Sent. d. 37 q. 1 a. s sol. 3 ad 3. 
61 Vgl. 0. Hafner, Zur Gesdtlchte der Kirchengebote: ThQ 80 (1898), 95-131. 
1111 Vgl. A. Knauber, Das „Kirchengebot" der sonntäglichen Eucharistiefeier: Ius et salus 

animarum. FS f. B. Panzram, Freiburg 1972, 255 ff. 
117 Vgl. M. Luther, Ausgewählte Werke. Herausgegeben von H. H. Borcherdt / G. Merz, 

München3 1962, III, 204. 
68 Vgl. c. 1247 und c. 1248 CIC. 611 Vgl. CT VIII, 963. 

158 



Die Sonntage erscheinen mM CIC unter dem Oberbegriff „gebotene Feiertage“‘“®, die
ihrerseits zZzZusammen mıit den Fast- und Abstinenztagen zZzu den ‚„heiligen Zeite:  H‘ zäh-
len?1 Der exX : gesetzestechnischen Gründen die 5Sonntage die Kate-
gorie der Feste ein, ohne die eiNZIg, Sonderstellung des Herrentages als des
Gedächtnistages der Auferstehung zu beachten, Was nicht ohne pastorale Folgen
die Gemeinden geblieben ist. Hinsichtlich der Meßverpflichtung, die eiıner 1N1€e  H-
mit der Enthaltung Von echtlichen Arbeiten, gerichtlichen Handlungen und öffent-
lichen Märkten erscheint, heißt z nicht IU d  A  laf alle ONM  ge gebotene Feiertage
sind, sondern „OMNeS et sin  ll72
Diese rigorose und unflexible Festlegung erf. der Gesetzgebung celbst eine
gewisse Milderung, insofern der Gesetzgeber außer den t+raditionellen Entschuldigungs-
gründen der physischen und moralischen Unmöglichkeit grundsätzlich eıitere ründe
anerkennt, die von dieser Verpflichtung befreien onnen  .  z siehtn C, 1245

die Möglichkeit der Dispens 'or. 72  he oberhirten und die Pfarrer sind
ermächtigt, einzelnen Fällen und gerechtem runde OM der gemeinrechtlichen
Pflicht ZUT Beobachtung der Feier-, enz- und kasttage befreien. Die Befrei-
ungsgewalt ausgeübt werden cowchl gegenüber untergebenen einzelnen läu-
bigen und einzelnen Familien, auch diese sich außerhalb des D  10zesan-  an oder
Pfarrgebietes aufhalten, als auch gegenüber solchen, die Tem! ihren Gebieten
weilen“?73 Wie weiıt bei Vorliegen eines sogenannten gerechten Befreiungsgrundes
diese durch positive Vorschrift auferlegte Pfflicht Z Dispenseinholen der Sache
en ist, die jer geht, wird E  > zeitbedingten, jeweiligen Kirchen-
verständnis abhängen und sicher nach dem 88 Vatikanum Hinblick auf die Revi-
s10N des Kirchlichen Gesetzbuches Neu zu prüfen S

S Vom k‘A2"‘l{"!‚l‚ atikanum ZUr MeYyV] des IC
85, Das IT Vatikanum bietet rtikel 106 der Liturgiekonstitution eiıne Theologie
des Sonntags, wıe sc]e 2 Jahrtausend der Kirchengeschichte einem amtlichen
Dokument ZU Gnden 157:
„Aus apostolischer Überlieferung, die ihren rsprung auf den Auferstehungstag Christi
zurückführt, feiert die rche das Pascha-Mysterium jeweils am achten Tage, der
deshalb mit Recht ‚Tag des Herrn‘ oder ‚Herrentag‘ genannt esem Tag müÜüssen

Christgläubigen zusammenkommen, z Wort Gottes zu hören, der Eucharistie-
eijer teilzunehmen und des Leidens, der Auferstehung der Herrlichkeit des Herrn
esus zu gedenken und ott dankzusagen, der S1e wiedergeboren hat Jebendiger Hoft-
ZUN| durch die Auferstehung Jesu Christi von den oOten (1 Petr L, 3) Deshalb ıst der
Herrentag der Urfeiertag, den der Frömmigkeit der Gläubigen VOor Augen
eteilen soll, auf daß auch ein Tag der Freude und der werde. Andere Feiern
sollen nicht VOLBCZOgE werden, Wenn cie B-  rer; wirkli| vVon er Bedeutung sind:
denn der Herrentag ist Fundament und Kern des ganzen liturgischen Jahres’?74,
Jede dieser Aussagen 1st bedeutsam. Der der sonntäglichen Eucharistie liegt

apostolischer Zeit und wird von der Auferstehung hergeleitet. Der christliche Sonn-
agı gewinnt ursprünglichen Namen ..  ck;: er wird Herrentag* Es ist
der achte Tag, nicht der einen Tag verschobene Sabbat, sondern vV«( diesem
deutlich abgehoben, der für ımmer erstie Tag der Woche, der sich wiederholt und
deshalb achter Tag wird und zugleich Tag der Vollendung ist. Er ıst Urfeier-
tag der Kirche Inhalt des Sonntags ist die Feier des Pascha-Mysteriums. Alles andere
is6t zweıtrang1g. Der Einwand er Konzilsväter, die Arbeitsruhe werde icht

Vgl &, 1247 S CIC. Vegl. 1243 CIC. 72 Vgl C 1247 S CICO.
73 Mörsdaorf, Ahrbuch des Kirchenrechts, München-Paderborn-Wien!! 1967, IL, 2509

(1964) 126.

159

Die Sonntage erscheinen im CIC unter dem Oberbegriff „gebotene Feiertage"70, die 
ihrerseits zusammen mit den Fast- und Abstinenztagen zu den „heiligen Zeiten" zäh­
len 71• Der Codex reiht aus gesetzestechnischen Gründen die Sonntage in die Kate­
gorie der Feste ein, ohne die einzigartige Sonderstellung des Herrentages als des 
Gedächtnistages der Auferstehung zu beachten, was nicht ohne pastorale Folgen für 
die Gemeinden geblieben ist. Hinsichtlich der Meßverpflichtung, die in einer Linie 
mit der Enthaltung von knechtlichen Arbeiten, gerichtlichen Handlungen und öffent­
lichen Märkten erscheint, heißt es nicht nur, daß alle Sonntage gebotene Feiertage 
sind, sondern „omnes et singulr72• 

Diese rigorose und unflexible Festlegung erfährt in der Gesetzgebung selbst eine 
gewisse Milderung, insofern der Gesetzgeber außer den traditionellen Entschuldigungs­
gründen der physischen und moralischen Unmöglichkeit grundsätzlich weitere Gründe 
anerkennt, die von dieser Verpflichtung befreien können: Er sieht nämlich in c. 1245 
§ 1 die Möglichkeit der Dispens vor. ,,Die Ortsoberhirten und die Pfarrer sind 
ermächtigt, in einzelnen Fällen und aus gerechtem Grunde von der gemeinrechtlichen 
Pflicht zur Beobachtung der Feier-, Abstinenz- und Fasttage zu befreien. Die Befrei­
ungsgewalt kann ausgeübt werden sowohl gegenüber untergebenen einzelnen Gläu­
bigen und einzelnen Familien, auch wenn diese sich außerhalb des Diözesan- oder 
Pfarrgebietes aufhalten, als auch gegenüber solchen, die als Fremde in ihren Gebieten 
weilen"78• Wie weit bei Vorliegen eines sogenannten gerechten Befreiungsgrundes 
diese durch positive Vorschrift auferlegte Pflicht zum Dispenseinholen der Sache 
angemessen ist, um die es hier geht, wird vom zeitbedingten, jeweiligen Kirchen­
verständnis abhängen und sicher nach dem II. Vatikanum im Hinblick auf die Revi­
sion des Kirchlichen Gesetzbuches neu zu prüfen sein. 

m. Vom Zweiten Vatikanum zur Revision des CC 

8. Das II. Vatikanum bietet in Artikel 106 der Liturgiekonstitution eine Theologie 
des Sonntags, wie sie im 2. Jahrtausend der Kirchengeschichte in keinem amtlichen 
Dokument zu .finden ist: 
,,Aus apostolischer Oberlieferung, die ihren Ursprung auf den Auferstehungstag Christi 
zurückfiihrt, feiert die Kirche Christi das Pascha-Mysterium jeweils am achten Tage, der 
deshalb mit Recht ,Tag des Herrn' oder ,Herrentag' genannt wird. An diesem Tag müssen 
die Christgläubigen zusammenkommen, um das Wort Gottes zu hören, an der Eucharistie­
feier teilzunehmen und so des Leidens, der Auferstehung und der Herrlichkeit des Herrn 
Jesus zu gedenken und Gott dankzusagen, der sie wiedergeboren hat zu lebendiger Hoff• 
nung durch die Auferstehung Jesu Christi von den Toten (1 Petr 1, 3). Deshalb ist der 
Herrentag der Urfeiertag, den man der Frömmigkeit der Gläubigen eindringlich vor Augen 
stellen soll, auf daß er auch ein Tag der -Freude und der Muße weide. Andere Feiern 
sollen ihm nicht vorgezogen werden, wenn sie nicht wirklich von höchster Bedeutung sind; 
denn der Herrentag ist Fundament und Kern des ganzen liturgischen Jahres'11'. 

Jede dieser Aussagen ist bedeutsam. Der Ursprung der sonntäglichen Eucharistie liegt 
in apostolischer Zeit und wird von der Auferstehung hergeleitet. Der christliche Sonn­
tag gewinnt seinen ursprünglichen Namen zurück; er wird Herrentag genannt. Es ist 
der achte Tag, d. h. nicht der um einen Tag verschobene Sabbat, sondern von diesem 
deutlich abgehoben, der für immer erste Tag der Woche, der sich wiederholt und 
deshalb achter Tag genannt wird und zugleich Tag der Vollendung ist. Er ist Urfeier­
tag der Kirche. Inhalt des Sonntags ist die Feier des Pascha-Mysteriums. Alles andere 
ist zweitrangig. Der Einwand einiger Konzilsväter, die Arbeitsruhe werde nicht ge-

10 Vgl. c. 1247 § 1 CIC. 71 Vgl. c. 1243 CIC. 72 Vgl. c. 1247 § 1 CIC. 
73 K. Mörsdorf, Lehrbuch des Kirchenrechts, München-Paderbom-Wien11 1967, II, 359 f. 
7' AAS 56 (1964) 126. 

159 



nügend betont, wird der Kommission wıe folgt beantwortet: „Aus der Ge-
schichte und der übereinstimmenden Ansicht der Theologen, darunter besonders des

Thomas, steht jedoch fest, die amn Yonntag zu beachtende Arbeitsruhe sicher
ON großer Bedeutung, aber zweitrangı1g ist bezug auf das wichtigere 014475 Freude
und Muße werden Folgeerscheinungen der Pascha-Feier verstanden. Man darf 661e
deshalb nıcht Sinne einer bloß natürlichen ntspannung und der bürgerlich-gesetz-
lichen Arbeitsruhe deuten. Vielmehr ist hier die Freude des erlösten Menschen gemeıint,
die aQus der Festtfeier des onntags er! und dem Christen zugleich innere Befrei-

ZUuU Höherem g,bt7e
Die Verpflichtung zı Mitfeier der Sonntagsmesse drückt Liturgiekonstitution
folgendermaßen „An esem Tag b  scen cie Christgläubigen zusammenkom-

u das Wort Gottes ..  ören, der Eucharistiefeier teilzunehmen und des
Leidens, der Auferstehung und der Herrlichkeit des Herrn Jesus gedenken“?7, Der
Sonntag „‚Ast der Tag der christlichen Vollversammlung‘““?8, Damit ist der Individualis-
11L1U5 des Kirchengebotes „Du collst“ überwunden und clas christliche Urprinzip wieder

Geltung Christlicher Gottesdienst VO. csich der Versammlung. Entscheiden-
der Beweggrund den Besuch des Sonntagsgottesdienstes ist cht individuelle
Bedürfnis oder das religiöse Pflichtgefühl oder der geistliche Nutzen des einzelnen,
sondern das Zusammenkommen und das Zusammenhalten der Glieder Christi der
Feier des dominicum?8®, Grammatikalisch acht die Liturgiekonstitution das .Uusam-
menkommen ZUr Hauptaussage des Satzes. den Anmerkungen beruft 61e sich auf-
fälligerweise nich‘  en auf die ausgesprochene rechtliche Verpflichtung. Der Ernst
der Sonntagspflicht wird dadurch unterstrichen, daß die Liturgiekonstitution eigens die
Seelsorger verpflichtet, den Gläubigen den Sinn des Herrentages VOTr Augen zu führen.
Auch 1n Art 56 wendet sich das onzil nich:  er die Gläubigen, sondern die Seel-
SOTSETI: „Daher mahnt die Versammlung die Seelsorger eindringlich, 61e sollen
der e ..  rel  igiösen Unterweisung die Gläubigen mit fer belehren, L der Messe teilzu-
nehmen, VOT allem Nn Sonntagen und gebotenen Feiertagen““$9,

AÄAus der Sprechweise des onzils ergeben sich hinsichtlich der Verpflichtung
Mitfeier der sonntäglichen Eucharistie Zzwel Beobachtungen
a) Den Gläubigen wird nich!‘  . ein Starres Gesetz übergestülpt, mit dem s1e dann alle  in
gelassen werden, &.  AF uardini der rage des Sonntagsgebotes der traditionellen
Seelsorge Z orwurf gemacht hat8l, sondern wird den die Verantwor-

auferlegt, den 5inn der Verpflichtung einsichtig machen und diese eligiös
motivieren.

Dahinter steht eın Verständnis von Verpflichtung und Erfüllung, S Gesetz und
Freiheit, das sich erklich Von dem des abhebt und der Pastoralkonstitution
des onzils über die Kirche der Welt grundgelegt ist: . .„Die Wiürde des Menschen
verlangt, in bewußter und freier handle, personal, VONn innen her
bewegt und geführt und nicht unter blindem ıinneren Drang oder untier bloßem
äußeren Zwan;  ‚$ 17)®2, IID  he Kirche respektiert sorgfältig die Würde des CGe-

JE Vgl E, Lengeling, Kommentar Liturgiekonstitution, Reihe Lebendiger Gottesdienst 5/6,
er 196d4, ZUB8.

‘6 Vgl Knauber, Sonntagsmesse Samstagaben Oberrheinisches Pastoralblatt 67
1966), 202,

(1964), 126.
Jungmann: Das Zweite Va:  anische Konzil 1, 90,

Vgl Knauber, Sonntagsmesse Samstagabend? 199
56 (1964),

Guardini, Der Sonntag gestern, heute und immer, Würzburg ). J., 46
(1966), 1037:; vgl auch „Lumen Gentium“” aM 57 1965), sSOWwie

„Dignitatis Humanae“ q AAS (1966), 9036

nügend betont, wird von der Kommission wie folgt beantwortet: ,,Aus der Ge­
schichte und der übereinstimmenden Ansicht der Theologen, darunter besonders des 
hl. Thomas, steht jedoch fest, daß die am Sonntag zu beachtende Arbeitsruhe sicher 
von großer Bedeutung, aber zweitrangig ist in bezug auf das wichtigere Ziel"75• Freude 
und Muße werden als Folgeerscheinungen der Pascha-Feier verstanden. Man darf sie 
deshalb nicht im Sinne einer bloß natürlichen Entspannung und der bürgerlich-gesetz­
lichen Arbeitsruhe deuten. Vielmehr ist hier die Freude des erlösten Menschen gemeint, 
die aus der Festfeier des Sonntags erßießt und dem Christen zugleich innere Befrei­
ung zu Höherem gibt76• 

Die V erpßidttung zur Mitfeier der Sonntagsmesse drückt die Liturgiekonstitution 
folgendermaßen aus: ,,An diesem Tag müssen die Christgläubigen zusammenkom­
men, um das Wort Gottes zu hören, an der Eudtaristiefeier teilzunehmen und so des 
Leidens, der Auferstehung und der Herrlichkeit des Herrn Jesus zu gedenken"77• Der 
Sonntag „ist der Tag der christlidten Vollversammlung"78• Damit ist der Individualis­
mus des Kirdtengebotes „Du sollst" überwunden und das christliche Urprinzip wieder 
in Geltung: Christlidter Gottesdienst vollzieht sidt in der Versammlung. Entscheiden­
der Beweggrund für den Besudt des Sonntagsgottesdienstes ist nicht das individuelle 
Bedürfnis oder das religiöse Pßichtgefühl oder der geistliche Nutzen des einzelnen, 
sondern das Zusammenkommen und das Zusammenhalten der Glieder Christi in der 
Feier des dominicum 79• Grammatikalisch macht die Liturgiekonstitution das Zusam­
menkommen zur Hauptaussage des Satzes. In den Anmerkungen beruft sie sich auf­
fälligerweise nidtt auf die im CIC ausgesprochene redttlidte Verpßichtung. Der Ernst 
der Sonntagspßidtt wird dadurch unterstrichen, daß die Liturgiekonstitution eigens die 
Seelsorger verpßichtet, den Gläubigen den Sinn des Herrentages vor Augen· zu führen. 
Auch in Art. 56 wendet sidt das Konzil nicht an die Gläubigen, sondern an die Seel­
sorger: ,,Daher mahnt die hl. Versammlung die Seelsorger eindringlich, sie sollen in 
der religiösen Unterweisung die Gläubigen mit Eifer belehren, an der Messe teilzu­
nehmen, vor allem an Sonntagen und gebotenen Feiertagen"80• 

9. Aus der Sprechweise des Konzils ergeben sich hinsichtlich der Verpflichtung zur 
Mitfeier der sonntäglichen Eucharistie zwei Beobachtungen: 

a) Den Gläubigen wird nicht ein starres Gesetz übergestülpt, mit dem sie dann allein 
gelassen werden, was R. Guardini in der Frage des Sonntagsgebotes der traditionellen 
Seelsorge zum Vorwurf gemacht hat81, sondern es wird den Hirten die V erantwor­
tung auferlegt, den Sinn der Verpßichtung einsichtig zu machen und diese religiös zu 
motivieren. 

b) Dahinter steht ein Verständnis von Verpflichtung und Erfüllung, von Gesetz und 
Freiheit, das sich merklich von dem des OC abhebt und in der Pastoralkonstitution 
des Konzils über die Kirche in der Welt grundgelegt ist: . ,,Die Würde des Menschen 
verlangt, daß er in bewußter und freier Wahl handle, d. h. personal, von innen her 
bewegt und geführt und nicht unter blindem inneren Drang oder unter bloßem 
äußeren Zwang" (Art. 17)82• ,,Die Kirche respektiert sorgfältig die Würde des Ge-

75 Vgl. E. Lengeling, Kommentar zur Liturgiekonstitution. Reihe Lebendiger Gottesdienst 5/6, 
Münster 1964, 208. 

78 Vgl. A. Knauber, Sonntagsmesse am Samstagabend?: Oberrheinisches Pastoralblatt 67 
(1966), 202. 

77 AAS 56 (1964), 126. 
78 J. A. Jungmann: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, 1, 90. 
79 Vgl. A. Knauber, Sonntagsmesse am Samstagabend? 199 f. 
80 AAS 56 (1964), 59. 
81 Vgl. R. Guardini, Der Sonntag - gestern, heute und immer, Würzburg o. J., 36 f. 
82 AAS 58 (1966), 1037; vgl. auch „Lumen Gentium" n. 9: AAS 57 (1965), 13 sowie 

,,Dignitatis Humanae" n. 11: AAS 58 (1966), 936 ff. 

160 



1s5sens und seiner freien Entscheidung” 41)5 Hiermit werden Legalismus und
Juridizismus, die das Il Vatikanum überwinden will, bewußt zurückgewiesen, ohne

damit die Notwendigkeit kirchlicher Gesetze geleugnet wird.
Solange der Geist Gottes als ge gegeben 1st und die Vollendung des Gottes-
reiches noch aussteht, wird der heiligenden Rolle des Gesetzes bedürfen, E den
Geist bewahren. Es rag sich 1UT, ob dieses Gesetz Starr und formalistisch
handhaben ist analog der Straßenverkehrsordnung oder aber, soweit 65 sich I1 Ge-
ceit handelt, die eine  s Rechtswirkungen SE  n Sinne nach sich ehen, dyna-
misch z1 verstehen ist als verpflichtender, die menschliche Person zutiefst beanspru-
chender Appell, dessen Ausführung NnCrel ohne ‚echtliche Kontrolle durch die
Autorität in die personale Verantwortlichkeit des einzelnen verlagert wird, die durch
sorgfältige Gewissensbildung wecken ist. D  1ese „kann nicht darin bestehen,

einem außen und Verbote aufzwängt. Sie =  — Appell an die
Person se1in, sich auf Clie Norm nach dem eigenen Vermögen einzulassen, sich miıt
ehrlich auseinanderzusetzen und 61e afctab des ittlichen Handelns anzuerken-
nen 82

10 Eine solche Sicht der Gesetze, csoweıt diese keine unmittelbaren Rechtswirkungen
haben, sondern nach dem kanonistischen Sprachgebrauch „der persönlichen Heiligung‘  ‚44
dienen®, denen jedoch der jedem Gesetz innewohnende Bezug ZUTr Gemeinschaft -  e
fehlt®®, ıst durch das il Vatikanum angebahnt®? und der nachkonziliaren Legis-
lation zugrunde gelegt worden®S, wıe U die Neuregelung der Bußdisziplin®?, die
ebung des Bücherverbots®®9 und die Ordnung der konfessions- und religions-
verschiedenen Eheschließung?! en. Auch die rechtliche Fassung der sonntag-
lichen Eucharistieverpflichtung erscheint dieses are Gesetzesverständnis geboten,
damit die Verpflichtung Mitteier der Sonntagsmesse einer erneuerten Rechts-

58 (1966), 059
S5Sustar, Gewissensfreiheit, insiede 1969,

Vgl Vermeersch Creusen, Epitome Iuris anoni! L, Paris-Bruges®* 1963, 123
Vgl Thomas UD ' lex ad bonum COMUNUNE® ordinatur.“” 1— Resp.)
und seine Detinition des Gesetzes: „Rationis Oördinatio ad bonum ab quı

communitatis abet, promulgata.” 1— esp.
Vgl Bertrams, UD Bedeutung des Va Konzils das Kirchenrecht:
OAKR 23  „ (1972), 158

S Vgl Hurzıng, Um eine 1 Kirchenordnung: Vom rchnenre! Kirchenordnung?
Einsiedeln 1968, 7U
Die Apostolische Konstitution Pauls „Poenitemini” 17,. 1966 (AAS [1966],
177—198) verfügt: pp}  he der ganzen Kirche verbindlich ZUu beoba:  en! Bußtage sind
alle Freitage des ganzen Jahres Auf die Anfrage ines eutschen Erzbischofs,
ob damit jeder einzelne Freitag gemeint G@1 oder g10 die Gesamtheit der Freitage

gab die ge Konzilskongregation (jetzt Kleruskongregation), die auch mıiıt der
Vorbereitung der euen Bußordnung betraut folgende vVom Papst approbierte Antwort:
icht jeder einzelne Freitag ist gemeint, sondern die Gesamtheit der reitage. Schwer
verstößt die Verpflichtung, vA  Jer ohne Entschuldigungsgrund einen beachtlichen eil
der komplexiv vorgeschriebenen Bußdisziplin außer B-  er läßt. Vgl [1967], 229)
Das Dekret der Ongregation für die Glaubenslehre VC.C 15, iL, 1966 &e  ber den Index der
verbotenen Bücher (AAS [1966], abrogiert die Bestimmungen der CC, 1399 und
2318 und dispensiert Vo deren Rechtsfolgen, wobei die cittliche Verpflichtung, den
Glauben nich!  pn zZu gefährden, auch Zusammenhang mit der Lektüre der Verantwortlich-
keit des einzelnen anheimgegeben ird.

vr Das otuproprio Pauls „Matrimonia mıxta”“ vom 31, 5 62 [1970],
257—263) hat in der Frage der Glaubenssicherung als Voraussetzung der Dispens Vom
ehindernis der Konfessions- und Religionsverschiedenheit die Kautelen, die durch
das Versprechen vVon seiten beider Brautleute das Bekenntnis und die tatsächliche Erziehungder Kinder katholischen Glauben echtlich sicherstellen sollten, aufgegeben, betont aber
die religiös-sittliche Verpflichtung des katholischen Partners, nach Kräften alles tun,

alle 6e1Ne Kinder der katholischen Kirche getauft und katholischen Glauben
ErZOgEeN werden. (n. 4)

161

wissens und seiner freien Entscheidung" (Art. 41)83• Hiermit werden Legalismus und 
Juridizismus, die das II. Vatikanum überwinden will, bewußt zurückgewiesen, ohne 
daß damit die Notwendigkeit kirchlicher Gesetze geleugnet wird. 
Solange der Geist Gottes nur als Angeld gegeben ist und die Vollendung des Gottes­
reiches noch aussteht, wird es der heiligenden Rolle des Gesetzes bedürfen, um den 
Geist zu bewahren. Es fragt sich nur, ob dieses Gesetz starr und formalistisch zu 
handhaben ist analog der Straßenverkehrsordnung oder aber, soweit es sich um Ge­
setze handelt, die keine Rechtswirkungen im strengen Sinne nach sich ziehen, dyna­
misch zu verstehen ist als verpflichtender, die menschliche Person zutiefst beanspru­
chender Appell, dessen Ausführung in concreto ohne rechtliche Kontrolle durch die 
Autorität in die personale Verantwortlichkeit des einzelnen verlagert wird, die durch 
sorgfältige Gewissensbildung zu wecken ist. Diese „kann nicht darin bestehen, daß 
man einem von außen Gebote und Verbote aufzwängt. Sie kann nur Appell an die 
Person sein, sieb auf die Norm nach dem eigenen Vermögen einzulassen, sich mit ihr 
ehrlich auseinanderzusetzen und sie als Maßstab des sittlichen Handelns anzuerken­
nen"s'. 

10. Eine solche Sicht der Gesetze, soweit diese keine unmittelbaren Rechtswirkungen 
haben, sondern nach dem kanonistischen Sprachgebrauch „der persönlichen Heiligung" 
dienen85, denen jedoch der jedem Gesetz innewohnende Bezug zur Gemeinschaft nicht 
fehlt86, ist durch das II. Vatikanum angebahnt87 und in der nachkonziliaren Legis­
lation zugrunde gelegt worden88, wie u. a. die Neuregelung der Bußdisziplin89, die 
Aufhebung des Bücherverbots90 und die Ordnung der konfessions- und religions­
verschiedenen Eheschließung91 zeigen. Auch für die rechtliche Fassung der sonntäg­
lichen Eucharistieverpffichtung erscheint dieses konziliare Gesetzesverständnis geboten, 
damit die Verpflichtung zur Mitfeier der Sonntagsmesse in einer erneuerten Rechts-

83 AAS 58 (1966), 1059 f. 
84 A. Sustar, Gewissensfreiheit, Einsiedeln3 1969, 70. 
85 Vgl. A. Vermeersdi I ]. Creusen, Epitome luris Canonid. 1, Paris-Bruges8 1963, 123. 
68 Vgl. Thomas v. A.: ,,Omnis lex ad bonum commune ordinatur." (S. th. 1-2 g. 90 a. 2 Resp.) 

und seine Definition des Gesetzes: ,,Rationis ordinatio ad bonum commune, ab eo gui 
curam communitatis habet, promulgata." (S. th. 1-2 g. 90 a. 4 Resp.) 

87 Vgl. W. Bertrams, Die Bedeutung des 2. Vatikanischen Konzils für das Kirchenrecht: 
ÖAKR 23 (1972), 158 f. 

88 Vgl. P. Huizing, Um eine neue Kirchenordnung: Vom Kirchenrecht zur Kirchenordnung? 
Einsiedeln 1968, 70 ff. 

89 Die Apostolische Konstitution Pauls VI. ,,Poenitemini" vom 17. 2. 1966 (AAS 58 [1966], 
177-198) verfügt: ,,Die in der ganzen Kirche verbindlich zu beobachtenden Bußtage sind 
alle Freitage des ganzen Jahres .•• " (I § 2) Auf die Anfrage eines deutschen Erzbischofs, 
ob damit jeder einzelne Freitag gemeint sei oder global die Gesamtheit der Freitage im 
Jahr, gab die damalige Konzilskongregation (jetzt Kleruskongregation), die auch mit der 
Vorbereitung der neuen Bußordnung betraut war, folgende vom Papst approbierte Antwort: 
Nicht jeder einzelne Freitag ist gemeint, sondern die Gesamtheit der Freitage. Schwer 
verstößt gegen die Verpflichtung, wer ohne Entschuldigungsgrund einen beachtlichen Teil 
der komplexiv vorgeschriebenen Bußdisziplin außer acht läßt. (Vgl. AAS 59 [1967], 229). 

DO Das Dekret der Kongregation für die Glaubenslehre vom 15. 11. 1966 über den Index der 
verbotenen Bücher (AAS 58 (1966], 1186) abrogiert die Bestimmungen der cc. 1399 und 
2318 CIC und dispensiert von deren Rechtsfolgen, wobei die sittliche Verpflichtung, den 
Glauben nicht zu gefährden, auch im Zusammenhang mit der Lektüre der Verantwortlich­
keit des einzelnen anheimgegeben wird. 

Dl Das Motuproprio Pauls VI. ,,Matrimonia mixta" vom 31. 3. 1970 (AAS 62 [1970], 
257-263) hat in der Frage der Glaubenssicherung als Voraussetzung der Dispens vom 
Ehehindernis der Konfessions- und der Religionsverschiedenheit die Kautelen, die durch 
das Versprechen vonseiten beider Brautleute das Bekenntnis und die tatsächliche Erziehung 
der Kinder im katholischen Glauben rechtlich sicherstellen sollten, aufgegeben, betont aber 
die religiös-sittliche Verpflichtung des katholischen Partners, nach Kräften alles zu tun, 
daß alle seine Kinder in der katholischen Kirche getauft und im katholischen Glauben 
erzogen werden. (n. 4) 

11 161 



ordnung der ihren Platz behalten W die hohe Relevanz der eucharisti-
schen Vollversammlung l errentag die Auferbauung der Gemeinde nahelegt
Für eıne Neukodifizierung des chenrechts ergibt sich daraus der Vorschlag, das
Institut der Dispens, das auch hinsichtlich der geltenden Bußdisziplin keinen Sinn
mehr hat, Zusammenhang mit der sonntäglichen Eucharistieverpflichtung aufzu-
geben®* und pragmatisch gesprochen jenen Fällen, die bisher das FEinholen
einer Dispens vorsahen, die Entscheidung dem verantwortlichen Gewissensurteil des
einzelnen Gläubigen überlassen®?. Die Formulierung des Gesetzestextes hat sicher-
zustellen, laß die dem positiven Gesetz vorgegebene Verpflichtung ZUFr Feier des
sonntäglichen Herrenmahles solche erkannt®* und SOMU| der Eindru: vermieden
wird, handle csich eine Pflicht, die erst der kirchliche Gesetzgeber £unden hätte
und deshalb willkürlich auferlegen, abändern oder abschaffen könnte®>
Die rechtliche Proklamation ist nichts anderes als die teresse des Wohles der
Gemeinschaft erfolgte ufnahme einer Ursprung und Wesen der Kirche
begründeten Verpflichtung ihre Rechtsordnung, anl die eiınem solchen Falle eıne
falschen Erwartungen gestellt werden dürfen. Das Recht der Kirche ist Norm

das der kirchlichen Gemeinschaft, nicht aber dieses Leben selbst Es
der Gebrochenheit des pilgernden Gottesvolkes den Weg weısen und der Unordnung
wehren: umfriedet der ebe und Gnade einen Raum, dem 225e gedeihen
können doch Glaube, ebe und Gnade das echt selbst nicht geben. Es kann

mithelfen, Voraussetzungen Z schaffen®®. Auch eıner gesetzlichen Pro-
klamation der Sonntagsverpflichtung sind diese Grenzen gesetzt.

wünschen ist, der onntag Urfeiertag der Kirche herausgestell| wird, der
SCe1IN! eigene, eINZISZATLIgE heilsgeschichtliche Verwurzelung und sSe1ine bleibende

Die KO:  mm155102 Revision des Kirchlichen esetzbuches hält 15. C. 1245 S CIC
fest, z  m aber die Diözesanbischöfe nicht mehr auf der hnen auf Grund des
Konzilsdekrets „Christus Dominus” gegebenen Dispensvollmacht bei Kirchengesetzen.
Die Sonntagsverpflichtung beim gegenwartigen Stand der Revisionsarbeit nter-
schied Konzeption der Liturgiekonstitution in ıner Us: gebracht, die
die der eisteler neben der Einhaltung der 5- als eine Vollzugsweise
erscheinen äßt, n den verbindlich vorgeschriebenen Tag zı beobachten. en|
Seelsorger verpflichtet werden sollen, die Gläubigen S und anzuhalten,
wird die gleiche Hirtenpflicht bezüglich des Sonntagsgebotes G-  en erwähnt. Vgl Commu-
nicationes Ä [1972], 166 ff.)
Vgl } äring, ebe ehr als Gebot, München/Freiburg 1968, „Nach dem bisher
geltenden Kirchenrecht mußte AIl Zweifel, ob n von der Verpflichtung ents!
sel, beim arrer oder Beichtvater Dispens einholen. D Entwicklung geht zweifellos dahin,

die mündigen gen die Entscheidung selber treffen; selbstverständlich ernster
Überprüfung der Beweg: und der voraussichtlichen Folgen Gipe und andere.”
Auf Grund dieser Überlegung kommt Kaiser zZUu folgendem Vorschlag: „Darum ware  n

besser, nicht religiös-sittliche Pflicht er die Form eines kirchlichen ESEetizes
kleiden, sondern elmehr durch Gesetze möglichst günstige Voraussetzun-

B die füllung der religiös-sittlichen Pflicht en. AÄAus esem Grund
9  n eines en Gesetzes, das die tfeier der Eucharistie Sonntag VOT -

schreibt, sondern 1 uıner  : gesetzlichen Verpflichtung der Seelsorger, möglichst au Ss-
reichender Weise llen äubigen Gelegenheit esper Mit£feier geben und c1e
dazu aden.  &n Kaiser, Die Rolle des Gesetzgebers der G- Ius Populi Dei
FS Bidagor. 1, oma 1972, 473).
Das auf den nachkonziliaren Synoden diskutierte Problem des Sonntagsgebotes im Fall  n
einer „Eucharistieunfähigkeit”, d -  Pn selten das ® einer Gemeinde belastet, nicht
durch gesetzliche Auferle
wohl neuer pastoraler itiativen, Z

einer Alternativverpflichtung bewältigen, sondern bedarf
er 1Nnes Katechumenates, m  C dem

Ziel, ne  er S ihren Vorausse  gen her ail das der Eucharistie
n onntäg! Altargemeinde integrieren. (Vgl. S5Synode.Amtliche Mitteilungen der Gemeinsamen Synode der Bistümer der BundesrepublikDeutschland,

Vgl Neumann, Das Kirchenrecht VOor einer  B“ Revision: Die Autorität der Freiheit. 11,
München 1967, 256 f; ders., Das Kirchenrecht Chance und Versuchung, Graz 1972,

162

ordnung der Kirche ihren Platz behalten kann, was die hohe Relevanz der eucharisti­
schen Vollversammlung am Herrentag für die Auferbauung der Gemeinde nahelegt. 
Für eine Neukodifizierung des Kirchenrechts ergibt sich daraus der Vorschlag, das 
Institut der Dispens, das auch hinsichtlich der geltenden Bußdisziplin keinen Sinn 
mehr hat, im Zusammenhang mit der sonntäglichen EucharistieverpB.ichtung aufzu­
geben92 und - pragmatisch gesprochen - in jenen Fällen, die bisher das Einholen 
einer Dispens vorsahen, die Entscheidung dem verantwortlichen Gewissensurteil des 
einzelnen Gläubigen zu überlassen98• Die Formulierung des Gesetzestextes hat sicher­
zustellen, daB die dem positiven Gesetz vorgegebene VerpB.ichtung zur Feier des 
sonntäglichen Herrenmahles als solche erkannt94 und somit der Eindruck vermieden 
wird, es handle sich um eine Pflicht, die erst der kirchliche Gesetzgeber erfunden hätte 
und deshalb willkürlich auferlegen, abändern oder abschaffen könnte95• 

Die rechtliche Proklamation ist nichts anderes als die im Interesse des Wohles der 
Gemeinschaft erfolgte Aufnahme einer in Ursprung und Wesen der Kirche selbst 
begründeten VerpB.ichtung in ihre Rechtsordnung, an die in einem solchen Falle keine 
falschen Erwartungen gestellt werden dürfen. Das Recht der Kirche ist zwar Norm 
für das Leben der kirchlichen Gemeinschaft, nicht aber dieses Leben selbst. Es kann 
der Gebrochenheit des pilgernden Gottesvolkes den Weg weisen und der Unordnung 
wehren; es umfriedet der Liebe und Gnade einen Raum, in dem diese gedeihen 
können; doch Glaube, Liebe und Gnade kann das Recht selbst nicht geben. Es kann 
nur mithelfen, dafür Voraussetzungen zu schaffen98• Auch einer gesetzlichen Pro­
klamation der Sonntagsverpßichtung sind diese Grenzen gesetzt. 
Zu wünschen ist, daß der Sonntag als Urfeiertag der Kirche herausgestellt wird, der 
seine eigene, einzigartige heilsgeschichtliche Verwurzelung und seine bleibende kirch-

111 Die Kommission zur Revision des Kirchlichen Gesetzbuches hält bisher am c. 1245 § 1 CIC 
fest, führt aber die Diözesanbischöfe nicht mehr auf wegen der ihnen auf Grund des 
Konzilsdekrets „Christus Dominus" n. 8 gegebenen Dispensvollmacht bei Kirchengesetzen. 
Die Sonntagsverpflichtung ist beim gegenwärtigen Stand der Revisionsarbeit im Unter­
schied zur Konzeption der Liturgiekonstitution in einer Art zum Ausdruck gebracht, die 
die Teilnahme an der Meßfeier neben der Einhaltung der Ruhe als eine Vollzugsweise 
erscheinen läßt, um den verbindlich vorgeschriebenen Tag zu beobachten. Während die 
Seelsorger verpflichtet werden sollen, die Gläubigen zu Buße und Umkehr anzuhalten, 
wird die gleiche Hirtenpflicht beziiglich des Sonntagsgebotes nicht erwähnt. (Vgl. Commu­
nicationes 4 [1972], 166 ff.) 

113 Vgl. B. Häring, Uebe ist mehr als Gebot, München/Freiburg 1968, 58: ,,Nach dem bisher 
geltenden Kirchenrecht mußte man im Zweifel, ob man von der Verpflichtung entschuldigt 
sei, beim Pfarrer oder Beichtvater Dispens einholen. Die Entwicklung geht zweifellos dahin, 
daß die mündigen Gläubigen die Entscheidung selber treffen; selbstverständlich in ernster 
Oberprüfung der Beweggründe und der voraussichtlichen Folgen für sie und andere." 

ec Auf Grund dieser Oberlegung kommt M. Kaiser zu folgendem Vorschlag: ,,Darum wäre 
es besser, nicht die religiös-sittliche Pflicht selber in die Form eines kirchlichen Gesetzes 
zu kleiden, sondern vielmehr durch kirchliche Gesetze möglichst günstige Voraussetzun­
gen für die Erfüllung der religiös-sittlichen Pflicht zu schaffen. Aus diesem Grund bedarf 
es nicht eines kirchlichen Gesetzes, das die Mitfeier der Eucharistie am Sonntag vor­
schreibt, sondern nur einer gesetzlichen Verpßichtung der Seelsorger, in möglichst aus­
reichender Weise allen Gläubigen die Gelegenheit zu dieser Mitfeier zu geben und sie 
dazu einzuladen." (M. Kaiser, Die Rolle des Gesetzgebers in der Kirche: Ius Populi Dei. 
FS f. R. Bidagor. I, Roma 1972, 473). . 

111 Das auf den nachkonziliaren Synoden diskutierte Problem des Sonntagsgebotes im Falle 
einer „Eucharistieunfähigkeit'', die nicht selten das Leben einer Gemeinde belastet, ist nicht 
durch gesetzliche Auferlegung einer Alternativverpflichtung zu bewältigen, sondern bedarf 
wohl neuer pastoraler Initiativen, z. B. der Einführung eines Katechumenates, mit dem 
Ziel, die Teilnehmer von ihren Voraussetzungen her an das Geheimnis der Eucharistie 
heranzuführen und in die sonntägliche Altargemeinde zu integrieren. (Vgl. Synode. 
Amtliche Mitteilungen der Gemeinsamen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik 
Deutschland, 7/1973/8.) 

116 Vgl. ]. Neumann, Das Kirchenrecht vor seiner Revision: Die Autorität der Freiheit. II, 
München 1967, 256 f; ders., Das Kirchenrecht - Chance und Versuchung, Graz 1972, 51 f. 

162 



iche Bedeutung besitzt und die Gläubigen verpflichtend 3 el]er der Heilsgeheim-
MSSe zusammenruft?7, von das Psalmwort gilt, Fusebius On ( 3sarea
erstmals auf den Sonntag angewendet hat das ceither beherrschender Leit-
gedanke des stlichen Sonntags Sitz Leben der betenden Kirche gefunden
hat „Das ist der Tag, den der Herr gemacht ar (Ps 117, 24) Hieronymus sagt
dazu „Alle Tage hat der Herr gema Aber die anderen Tage onnen  .. Tage der
Juden sein, s1e können Tage der are sein, c1i1e können auch Tage der Heiden
sSe1in. Der Tag des Herrn, der lag der Auferstehung 1st der Tag der Christen, ist
Tag. Tag des Herrn WIT'!|  d Pr genannt, weil S der Herr siegreich Vater auf-
stieg. Wenn RT von den Heiden Tag der Sonne genannt wird, nehmen auch
dieses Bekenntnis geIN eute ıst N: das Licht der Welt aufgeleuchtet eute
ist die Sonne der Gerechtigkeit aufgegangen. Gtrahlen liegt das eil‘

Calendarium Romanum IL 4,
78, 550

ERNER SCHOLZ

Vorstellungen iber Carıtas in der Gemeinde
Caritas ]  4! Wohlfahrtsstaat
Äus dem Dekret über das Laienapostolat xr  1e arum die Kirche schon
ihrer Frühzeit die Fe:  ler der gape mıit dem eucharistischen Mahl verband und
als durch das Band der Liebe um Christus geeint, rscheinung trat, wird
6]1e auch Zu allen Zeiten diesem Zeichen der Liebe erkannt. Wenn 61e sich auch
über 2es eut, wWas andere dieser Hinsicht tun, nimmt 61e doch die Werke der
Liebe als ihre eigene Pflicht und ihr unveräußerliches Recht spruch.“
In den Jahren nach dem onzil mußten diese Leitsätze den Erfordernissen der
Öösterreichischen Situation geprüft und überholte Malstäbe veErgangenen Notzeiten
überwunden werden.
„Beginn und Ziel aller christlicher Liebestätigkeit mufß die unmittelbare, icht
programmierbare, zwischenmenschliche Form der Liebe Nächsten Se1inN. Darüber
hinaus hat aber die christliche Liebestätigkeit auch RPINe öffentlich-kirchliche Dimension.
Auch Zeitalter der kirchlich-ungebundenen Fürsorgearbeit muß daher die Kirche

Institution ihr eigenes Fürsorgeprogramm entwickeln, VeNnn 61@e das Vermächtnis
des Herrn icht verraten will Darum haben die ynoden, die den etzten Jahren

den Öösterreichischen Diözesen durchgeführt worden sind, iel Mühe darauf VeTtT-

wendet, das Togramm der kirchlichen Liebestätigkeit den heutigen Verhältnissen des
sozialen Wohlfahrtsstaates en. Da es dabei - Uumm eın Gegenüber, sondern
u eın echtes Miteinander V kirchlicher Liebestätigkeit und außerkirchlicher Für-
sorgearbeit geht, ist eiıne klare Standortbestimmung überaus wichti 471

Die österreichischen Sozialgesetze bieten den Menschen üunNnseren Lande eın Ausmaß
ilfe und Sicherheit, das kaum irgendwo SONSt der Welt erreicht WIT:

Krankheit, beitsunfall, Arbeitslosigkeit, Pensionierung, Alter haben viel ihrem

Bischofsvikar ans-Joa: Schramm am 1973 Dom ZzZu Innsbruck anläßlich der
Tagung des Berutsverbandes österreichischer Diplomfürsorger.

163

liehe Bedeutung besitzt und die Gläubigen verpflichtend zur Feier der Heilsgeheim­
nisse zusammenruft97, so daß von ihm das Psalmwort gilt, das Eusebius von Cäsarea 
erstmals auf den Sonntag angewendet hat und das seither als beherrschender Leit­
gedanke des christlichen Sonntags seinen Sitz im Leben der betenden Kirche gefunden 
hat: ,,Das ist der Tag, den der Herr gemacht hat!" (Ps 117, 24). Hieronymus sagt 
dazu: ,,Alle Tage hat der Herr gemacht. Aber die anderen Tage können Tage der 
Juden sein, sie können Tage der Häretiker sein, sie können auch Tage der Heiden 
sein. Der Tag des Herrn, der Tag der Auferstehung ist der Tag der Christen, ist unser 
Tag. Tag des Herrn wird er genannt, weil an ihm der Herr siegreich zum Vater auf­
stieg. Wenn er von den Heiden Tag der Sonne genannt wird, so nehmen auch wir 
dieses Bekenntnis gern an. Heute ist nämlich das Licht der Welt aufgeleuchtet. Heute 
ist die Sonne der Gerechtigkeit aufgegangen. In ihren Strahlen liegt das Heil"98• 

97 Vgl. Calendarium Romanum n. 4. 
98 CCL 78, 550. 

WERNER SCHOLZ 

Vorstellungen über Caritas in de<Gemeinde 

Caritas im Wohlfahrtsstaat 
Aus dem Dekret über das Laienapostolat 8: ,, Wie darum die hl. Kirche schon in 
ihrer Frühzeit die Feier der Agape mit dem eucharistischen Mahl verband und so, 
als ganzes durch das Band der Liebe um Christus geeint, in Erscheinung trat, wird 
sie auch zu allen Zeiten an diesem Zeichen der Liebe erkannt. Wenn sie sich auch 
über alles freut, was andere in dieser Hinsicht tun, nimmt sie doch die Werke der 
Liebe als ihre eigene Pflicht und ihr unveräußerliches Recht in Anspruch." 
In den Jahren nach dem Konzil mußten diese Leitsätze an den Erfordernissen der 
österreichischen Situation geprüft und überholte Maßstäbe aus vergangenen Notzeiten 
überwunden werden. 
„Beginn und Ziel aller christlicher Liebestätigkeit muß die unmittelbare, nicht 
programmierbare, zwischenmenschliche Form der Liebe zum Nächsten sein. Darüber 
hinaus hat aber die christliche Liebestätigkeit auch eine öffentlich-kirchliche Dimension. 
Auch im Zeitalter der kirchlich-ungebundenen Fürsorgearbeit muß daher die Kirche 
als Institution ihr eigenes Fürsorgeprogramm entwid<eln, wenn sie das Vermächtnis 
des Herrn nicht verraten will. Darum haben die Synoden, die in den letzten Jahren 
in den österreichischen Diözesen durchgeführt worden sind, viel Mühe darauf ver­
wendet, das Programm der kirchlichen Liebestätigkeit den heutigen Verhältnissen des 
sozialen Wohlfahrtsstaates anzupassen. Da es dabei nicht um ein Gegenüber, sondern 
um ein echtes Miteinander von kirchlicher Liebestätigkeit und außerkirchlicher Für­
sorgearbeit geht, ist eine klare Standortbestimmung überaus wichtig"1• 

Die österreichischen Sozialgesetze bieten den Menschen in unserem lande ein Ausmaß 
an Hilfe und Sicherheit, das kaum irgendwo sonst in der Welt erreicht wird. 
Krankheit, Arbeitsunfall, Arbeitslosigkeit, Pensionierung, Alter haben viel von ihrem 

1 Bischofsvikar Hans-Joachim Schramm am 24. 5. 1973 im Dom zu Innsbrud< anläßlich der 
Tagung des Berufsverbandes österreichischer Diplomfürsorger. 

163 


