einer heute weltweiten Tendenz und dem Druck innerkirchlicher theologischer und
gesellschaftskritischer Stromungen gerecht werden will. Sie wird allerdings auch nicht
darum herumkommen, sich gerade mit diesen theologischen Positionen auseinander-
zusetzen. Hier ist noch eine Reihe von Fragen offen. Die Beziehung zwischen Gerech-
tigkeit und Evangelisierung aber ist der Kirche immanent. Die Pastoralkonstitution
~Gaudium et Spes” hat sie folgendermaBen formuliert: ,,...Als Zeuge und Kiinder
des Glaubens des gesamten in Christus geeinten Volkes Gottes kann daher das
Konzil dessen Verbundenheit, Achtung und Liebe gegeniiber der ganzen Mensch-
heitsfamilie . . . nicht beredter bekunden als dadurch, da es mit ihr in einen Dialog
eintritt iiber all diese verschiedenen Probleme. .. Es geht um die Rettung der mensch-
lichen Person, es geht um den rechten Aufbau der menschlichen Gesellschaft” (n. 3).

HUBERT MULLER

Das Sonntagsgebot — Anachronismus oder heilsamer Appell ?

Gesdhichtliche und kirchenrechtliche Aspekte der Verpflichtung zur Mitfeier der
Eucharistie am Sonntag

Die Ausweitung des Wochenendes in der industriellen Gesellschaft mit zunehmender
Mobilitdt der Bevdlkerung! sowie die Praxis des kirchlichen Lebens, die in den mei-
sten Regionen des deutschen Sprachraumes in den letzten Jahren einen Riickgang
der sonntéglichen Kirchenbesucher zu verzeichnen hat, rufen zu einer Neubesinnung
auf Ursprung und Funktion des christlichen Sonntags und verlangen nach neuen
pastoralen Ansitzen und theologischen Uberlegungen zur Feier des Herrentages, bei
denen die Frage nach der Verpflihtung zur Mitfeier der sonntiiglichen Eucharistie
angesichts der hohen Bedeutung des Kirchenbesuchs fiir die Intensitit des Glaubens-
vollzugs sich notwendig stellt®. Im folgenden soll dieser Frage unter doppelter Riick-
sicht nachgegangen werden: welcher Natur die Verpflichtung zur Mitfeier der Eucha-
ristie am Sonntag ist, und welchen rechtlichen Ausdruck diese Verpflichtung findet,
was im Hinblick auf die Revision des CIC von Belang ist. Eine Antwort auf die
gestellte Frage 148t sich nicht auf abstrakt-deduktivem Wege gewinnen, sondern ist
durch Betrachtung der historischen Entwidklung zu suchen, wobei der geschichtliche
Durchblick nicht aus rein historischen Griinden interessiert, sondern vorwiegend aus
theologisch-kanonistischen.

I. Von den Anfiingen der Kirche bis Konstantin

1. Fiir die apostolische Zeit sind im NT verschiedene Hinweise gegeben, daf die in
den betreffenden Schriften vorausgesetzten Gemeinden sich am ersten Tag der Woche
versammelten, Paulus schreibt in seinem 1. Korintherbrief, nachdem er zuvor im
11. Kap. iiber die Versammlung der Gemeinde zur Feier des Herrenmahles gehandelt
hat: ,,Was die Kollekte fiir die Heiligen betrifft, macht es ebenso wie ich es bei den

1 Vgl. ]. Knoll, Sonntag in industrieller Gesellschaft: Theologie der Gegenwart 15 (1972),
225—233.

2 Vgl. K. Lehmann, Konflikte und Chancen in Glaubensverstindnis und Verkiindigung:
Befragte Katholiken — Zur Zukunft von Glaube und Kirche. Auswertungen und Kommen-
tare zu den Umfragen fiir die Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik
Deutschland. Hg. v. K. Forster, Freiburg 1973.

150



Gemeinden Galatiens angeordnet habe. Jeweils am ersten Tag der Woche setze jeder
von euch bei sich selber fest, was er wohl beiseite legen kann, damit die Kollekte
nicht erst, wenn ich komme, gehalten werde.” (16, 1 f) Fiir eine kirchliche Sammlung
setzt Paulus den ersten Tag der Woche fest. Auch wenn die Kollekte nicht wihrend
der Gemeindeversammlung erfolgt, ergibt sich aus dieser Datumsangabe, daf in
Galatien und Korinth die christlichen Gemeinden am ersten Tag der Woche ver-
sammelt sindS. Die Wendung ,jeweils am ersten Tag” deutet darauf hin, daf der
erste Wochentag im Gemeindeleben bereits ein feststehender, sich regelmiflig wieder-
holender Versammlungstermin ist4.

- Nach der Apg ist das Brotbrechen am ersten Wochentag zusammen mit einem Wort-
gottesdienst eine Selbstverstindlichkeit: ,,Als wir am ersten Wodchentag zum Brot-
brechen zusammengekommen waren, hielt Paulus, der folgenden Tags weiterreisen
wollte, eine Ansprache an sie, wobei er seine Rede bis Mitternacht ausdehnte...
Dann kehrte er zuriick, brach das Brot und genof davon, um darauf noch lange bis
zum Morgen weiterzusprechen.” (20, 7—11.) Der Verfasser setzt eine christliche
Gemeinde in Troas voraus®, in der fiir die Zusammenkunft zum Brotbrechen als
fester Termin der erste Tag der Woche vorgesehen isté.

In der Apk wird dieser Tag erstmals Herrentag (hemera kyriake) genannt (1, 10).
Das Adjektiv ,kyriakos” kommt im gesamten NT nur noch ein zweites Mal vor:
kyriakon deipnon = Herrenmahl (1 Kor 11, 20) und bringt im Unterschied zum
Genetiv ,tou kyriou” eine mittelbare Bezichung zum Herrn zum Ausdruc?: hemera
kyriake ist der Tag, an dem die nachpfingstliche Gemeinde in Erfiillung des Auf-
trags Jesu ,Tut dies zu meinem Gedichtnis” das Herrenmahl begehts. Der Name
verrit einen bewufBiten Kontrast zu dem Braudh, einen Tag der Woche dem Kaiser
zu widmen?®. Er ist abgeleitet von dem Wort ,Herrenmahl”, dessen Feier den inner-
sten Kern dieses Tages ausmacht?®.

Es ergeben sich angesichts dieses Befunds drei Fragen:

a) Fand die Versammlung der Christen regelmdfig am Herrentag statt?

AuBer der Selbstverstindlichkeit, mit der Apg 20,7 und 1Kor16,2 den Herrentag
als Versammlungstermin nennen, und auler dem Wortlaut dieser beiden Stellen
deutet die altchristliche Bezeichnung ,achter Tag” in Jo 20, 26 auf die regelmifige
Zusammenkunft am Herrentag hin. Dahinter steht die Vorstellung, da8 die Jiinger
in zyklischer Wiederkehr am achten Tag sich zum Gedichtnis der Auferstehung ver-
sammelten und dabei den Herrn in ihrer Mitte wuflten. Ferner spricht fiir die Regel-
miBigkeit der christlichen Versammlung am Herrentag die Tatsache, daB die Christen
noch eng mit den jiidischen Briuchen verwachsen waren: Sie hielten weiterhin die
Gebetszeiten, gingen in den Synagogengottesdienst und waren somit an regelmigige

3 Vgl. H. Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther, Géttingen 1969, 354.

4 Vgl. W. Bauer, Worterbuch zum Neuen Testament, Berlin 1952, 737.

5 Vgl. J. Behm: ThW 1II, 729, Anm. 15: ,Das Wir-Stiick Apg 20, 5 ff hat denselben Sitz im
Leben wie 1 K.

8 Vgl. A. Wikenhauser, Die Apostelgeschichte, Regensburg! 1961, 230 f; E. Haenchen, Die
Apostelgeschichte, Gottingen® 1965, 517.

7 Vgl. W, Foerster: ThW III, 1095,

8 Vgl. W. Rordorf, Der Sonntag, Ziirich 1962, 270; C. S. Mosna, Storia della domenica dalle
origini fino agli inizi del V secolo, Roma 1969, 18; W. Rordorf, Sabbat und Sonntag in
der Alten Kirche, Ziirich 1972, XVII, Anm. 6.

? Vgl. E. Lohmeyer, Die Offenbarung des Johannes, Tiibingen® 1953, 15.

10 Vgl. das Plidoyer des reformierten Exegeten W. Rordorf fiir eine Aufwertung der
Eucharistiefeier;: ,Wenn wir am Sonntag kein Abendmahl feiern, dann haben wir im
Grunde kein Recht, den Sonntag Herrentag (resp. dimanche, domenica) zu nennen; es fehlt
ihm dann ja gerade das, was ihn zum Herrentag machen sollte: das Herrenmahl.”
(W. Rordorf, Der Sonntag, 300)

151



Zusammenkiinfte zu einer bestimmten Zeit gewdhnt. Nach Apg 2, 42. 46 waren sie
deshalb im Brotbrechen und in der briiderlichen Gemeinschaft ebenso beharrlich wie
im Tempelbesuch. Der Ausdruck ,,proskarterountes” (= bei etwas verharrend) schlieft
den Gedanken der Regelmifigkeit mit ein!l, Fiir die Jiingergemeinschaft Jesu ist die
regelmiBige Zusammenkunft deshalb von solcher Bedeutung, weil sie nur dann als
Gemeinschaft wirkkriftig sein kann, wenn sie als ein in lebendigem Kontakt stehen-
des sozialés Gefiige mit der Kraft des Herrn erfiillt ist, d. h. wenn entsprechend
Mt 18, 20 der Herr in ihrer Mitte ist und wirkt!2,

b) Bestand eine Verpflichtung der ersten Christen zur Teilnahme an der Herrentags-
feier?

Im Hebr heiflt es: ,,Auch wollen wir unsere Versammlung nicht versiumen, wie
manche die Gewohnheit haben, vielmehr einander dazu ermuntern, um so mehr als
ihr den Tag nahekommen seht.” (10, 25). Hier wird ausdriicklich zur Teilnahme an
der Versammlung der Gemeinde aufgerufen. Ist man wirklich auf den gegenseitigen
Dienst bedacht, dann kann man nicht die eigene Versammlung im Stich lassen, wie
es offensichtlich einige tun?3, DaB es sich um den Herrentag handelt, ergibt sich aus
dem Hinweis auf den Gerichtstag, der an einem Herrentag erwartet wird. Die Mah-
nung des Hebr setzt voraus, da der erste Eifer der Christen erlahmt ist, die sich
urspriinglich als ,,auserwihltes Geschlecht, als konigliche Priesterschaft, als hl. Stamm
und Gottes Volk” (1 Petr 2, 9 f) verstanden und deshalb die gottesdienstliche Ver-
sammlung als selbstverstindlich notwendige Lebensiduflerung der Heilsgemeinde emp-
fanden®. Der innere Grund der Verpflichtung zur Teilnahme an der Versammlung
liegt im urchristlihen GlaubensbewuBltsein von der koinonia (= Gemeinschaft), die
in der paulinischen Vorstellung von der Zusammengehé&rigkeit der Glieder zu einem
Leib, dessen Haupt Christus ist, ihren theologischen Ausdruck findet!5.

c) War die diristliche Versammlung am Herrentag verbunden mit der Feier des
Herrenmabhles?

Wenn auch in der ntl Forschung kein Konsens dariiber besteht, ob jede urchristliche
Gemeindeversammlung zugleich Herrenmahlsfeier war, so vertritt W. Thiising die
Meinung, dal die theologischen Faktoren, die die urchristlichen Gemeindeversamm-
lungen bestimmten, eine Tendenz zur dichtesten Form des Verkiindigens des Todes
des Herrn hin entsprechend der bekannten paulinischen Kurzformel fiir den Sinn der
Herrenmahlsfeier (1 Kor 11, 26) nach sich zichen, d. h. daf sie darauf hinwirken
muflten, daB die Gemeinden immer dann, wenn es ihnen méglich war, mit ihren
Versammlungen die Herrenmahlsfeier verbanden!s. Wenn es auch nicht méglich ist,
im einzelnen aus den Schriftstellen zwingende Schliisse ‘auf Ablauf und Bestandteile
der Liturgie zu ziehen, da die Redaktion gar nicht auf rituelle Exaktheit abzielt!?,
so weisen die genannten Texte (z. B. Apg 20, 7) wohl nach, da die Versammlung
der Gemeinde am Herrentag sowohl Wortgottesdienst ist, dessen Form in der Syn-
agoge ihren Ursprung hat, als auch sakramentaler Gottesdienst. AuBer der bereits
erwihnten Tatsache, da8 der Herrentag nach dem Herrenmahl benannt ist und nicht
umgekehrt, spricht dafiir eine weitere Beobachtung: Es fillt auf, daf die Erscheinung

4 Vgl. G. Troxler, Das Kirchengebot der SonntagsmeBpflicht, Freiburg/Schweiz 1971, 37 f.

12 Vgl. W. Thiising, Eucharistiefeier der Kirche und Sonntagspflicht des Christen: Fragen der
Kirche heute. Hg. v. A. Exeler, Wiirzburg 1971, 47.

13 Vgl. O. Midhel, Der Brief an die Hebrier, Gottingen!® 1966, 348.

14 Vgl. K. H. Schelkle, Das Neue Testament. Eine Einfithrung, Kevelaer 1963, 189.

15 Vgl. A. Knauber, ,, Aus apostolischer Uberlieferung . . .” Zur Frithgeschichte der sonntig-
lichen Eucharistieverpflichtung: Anzeiger f. d. kath. Geistlichkeit 82 (1973), 211.

18 Vgl, W. Thiising, a. a. O., 48.

17 Vgl. H. Conzelmann, Die Apostelgeschichte, Tiibingen 1963, 115.

152



des Auferstandenen oft erfolgte, wenn die Jiinger beim Mahl zusammen waren: in
Emmaus (Lk 24, 30), am Osterabend (Lk 24, 41), am achten Tag (Mk 16, 4) usw.
J. A. Jungmann zieht daraus die Konsequenz: ,Wo wir nach der Auferstehung des
Herrn die Apostel versammelt treffen, scheint es zunichst der gemeinsame Tisch zu
sein, was sie zusammengefithrt hat8, Er vertritt die Meinung: ,Vielleicht muf8 man
sogar die Tischgemeinschaft des Auferstandenen mit seinen Jiingern als das Zwischen-
glied betrachten, das das letzte Abendmahl mit dem eucharistischen Mahl der Ur-
kirche verbindet1°,

Das nachosterliche Beisammensein der Apostel mit dem Auferstandenen ist demnach
Urbild der sonntiglichen Gemeindezusammenkiinfte®. SchlieBlich wird allgemein
ein geschichtlicher Zusammenhang zwischen dem Sabbatmahl (am Freitagabend) und
dem Herrenmahl angenommen, d. h. da die Jiinger Jesu aus dem Sabbatmahl einige
Riten in ihr Briidermahl (agape) iibernommen haben und dann im Brotbrechen und
im Kelch der Segnung die Stiftung Jesu aufleben lieBen. Das wiirde bedeuten, daff
das Herrenmahl genauso oft gefeiert wurde wie das Brudermahl®': am Vorabend

22 |

oder am Abend des Herrentages®

Zum Verstindnis der ,,Sonntagsdisziplin® in apostolischer Zeit ist festzuhalten:

a) Der Herrentag ist nicht aus dem Sabbat hervorgegangen, sondern auf Grund einer
heilsgeschichtlichen Qualifikation des ersten Wochentages neben dem Sabbat entstan-
den. Es geht um die Einberufung einer eigenstindigen Versammlung zur Feier des
Vermaichtnisses des Herrn?.

b) Von einer Arbeitsruhe am Herrentag kann in apostolischer Zeit keine Rede sein.
Die Sitte, am Tag des Herrn nicht zu arbeiten, konnte in einer judenchristlichen
Gemeinde neben dem Sabbat genau so wenig aufkommen wie in einer heidenchrist-
lichen Gemeinde, die auch Sklaven zu ihren Gliedern zihlte und auf vielfiltige Weise
in das heidnische Alltagsleben verflochten war, so daf dieser Tag nur durch die
Zusammenkunft ausgezeichnet werden konnte®!.

c) Die Eigenart des Herrentages als des eucharistischen Versammlungstages im Unter-
schied zum altbundlichen Ruhetag besteht darin, da er der Tag des an seiner ver-
sammelten Jiingergemeinde handelnden Herrn ist (vgl. Jo 5, 17). Dem weiterwirken-
den erhohten Herrn in der Versammlung der Gemeinde zu begegnen und das Mahl
mit ihm zu halten, ist innerster Sinn der Feier, der sich aus dem Wesen der christ-
lichen Gemeinde ergibt: Die ,Korperschaft” Christi lebt von ihrem Haupte her. Die
Teilnahme an dieser Feier ist die gemeindliche Konkretisierung des christologisch-
ekklesialen Urkerygmas®.

2. Aus nachapostolischer Zeit liegen zahlreiche Zeugnisse vor, die die Einschitzung
der gottesdienstlichen Versammlung am Herrentag und das Verstindnis ihrer Ver-
pflichtung deutlich machen?.

In der Didache (um 100) heift es: ,,Am Herrentag aber kommt zusammen, brecht das
Brot und sprecht den Lobpreis, nachdem ihr eure Siinden bekannt habt, damit euer

11027

Opfer rein sei

18 7, A, Jungmann, Missarum Sollemnia. I, Wien 1958, 14.

19 Ders., a. a. O., 14, Anm. 20.

20 Vgl. A. Knauber, ,,Aus apostolischer Uberlieferung . . .”, 255.

21, A, Jungmann, a. a. O., 20 ff.

22 Vel. H. Conzelmann, Die Apostelgeschichte, 115.

23 7, Bauer, Vom Sabbat zum Sonntag: Der christliche Sonntag, Wien 1956, 170; H. Volk,
Sonntiglicher Gottesdienst, Miinster* 1958, 22.

2 W, Foerster: ThW 111, 1096.

%5 A, Knauber, ,,Aus apostolischer Uberlieferung . . .”, 212 und 255.

2% Vgl. C. 5. Mosna, a. a. O., 72—119.

27 Patres Apostolici. I; ed. F. X. Funk, Tiibingen® 1901, 32 f.

153



Ignatius von Antiochien (T ca. 110) schreibt an die Epheser: ,,Wer nicht zur gemein-
samen Zusammenkunft kommt, spielt den Stolzen und richtet sich selbst“?8; und an
die Magnesier appelliert er: ,Eilt alle herbei, euch zu versammeln ... Die einst unter
der alten Heilsordnung lebten, sind zu neuer Hoffnung gekommen, sie beobachten
den Sabbat nicht mehr, sondern leben gemif dem Herrentag, dem Tag, wo sich unser
Leben dank des Herrn und seines Todes erhoben hat’#®,

Uber die Christen in Bithynien berichtet Plinius an Kaiser Trajan (111-113): ,Sie
behaupten aber, ihre ganze Schuld oder ihr ganzer Irrtum habe darin bestanden: sie
wiren gewShnlich an einem bestimmten Tag vor Sonnenaufgang zusammengekom-
men, hitten abwedhselnd ein Lied zum Preis Christi als ihres Gottes gesungen und
sich dann durch Eid verpflichtet”30,

Der Barnabas-Brief (98—114) nennt das Motiv fiir die Feier dieses Tages: ,Deshalb
begehen wir mit Freude den achten Tag, da an ihm Jesus von den Toten auferstan-
den und, nachdem er sich gezeigt, in den Himmel aufgefahren ist"st,

Justins 1. Apologie (um 150) schildert den Verlauf der Versammlung und nennt den
ersten Wochentag ,,Sonntag”:

~An dem Tag aber, den man Sonntag nennt, findet eine Versammlung aller statt, die in
Stadt und Land weilen. Dabei werden die Denkwiirdigkeiten der Apostel oder die Schriften
der Propheten vorgelesen, solange es angeht. Wenn dann der Vorleser aufgehért hat, so
hilt der Vorsteher eine Ansprache... Darauf erheben wir uns alle und beten. Und wie
schon oben erwihnt, werden dann nach dem Gebet Brot, Wein und Wasser hergebracht.
Der Vorsteher spricht Gebete und Danksagungen, soviel er vermag, und das Volk stimmt
bei mit seinem Amen. Und nun wird jedem von dem Geweihten mitgeteilt und den Ab-
wesenden durch die Diakone gebracht... Am Sonntag halten wir alle gemeinsam die
Zusammenkunft, weil er der erste Tag ist, an welchem Gott durch Umwandlung der Finster-
nis und des Urstoffs die Welt schuf und weil Jesus Christus, unser Erloser, an diesem Tag
von den Toten auferstanden ist2,

Im 3. Jh. wird die Versammlung mit der Feier des Herrenmahls am Herrentag bei den
christlichen Schriftstellern als selbstverstindlich vorausgesetzt, so bei Hippolyt (t 235)38,
bei Tertullian (um 160—222)%, bei Origenes (185—254)3% und bei Cyprian (ca. 200 bis
258)%,

Die syrische Didaskalie (in der 2. Hilfte des 3. Jh.s) gibt dem Bischof die Weisung:
+Wenn du lehrst, so befiehl auch und ermahne das Volk, dafl es bestindig in der Versamm-
lung der Kirche sei und sich nicht zuriickhalte, sondern da es fortwihrend versammelt sei,
da niemand die Kirche vermindere, indem er keine Versammlung besucht und den Leib
Christi um ein Glied &rmer mache... Da ihr also Glieder Christi seid, so diirft ihr euch
nicht zerstreuen aus der Kirche, indem ihr nicht zusammenkommt... Verachtet also nicht
euch selbst und beraubet nicht unsern Heiland seiner Glieder, zerstiickelt und zerstreut
nicht seinen Leib und achtet nicht eure weltlichen Angelegenheiten hoher als das Wort
Gottes, sondern lasset alles am Tag des Herrn und eilet voll Eifer zu eurer Kirche, denn
sie ist euer Ruhm. Und wenn nicht, was haben die fiir eine Entschuldigung vor Gott, die
nicht zusammenkommen am Tag des Herrn, das heilbringende Wort zu héren und die
gBttliche Speise zu genieBen, die ewig wihrt*37,

Aus diesen Mahnungen zur Teilnahme an der Eucharistie des Herrentages und aus
ihren Begriindungen spricht das BewuBtsein einer Verpflihtung, die auf radikale und

% A.a.0,218f. 2 A. a. O, 236—239.

3 Ep. 10, 96; ed. M. Schuster, Leipzig 1933, 363 ff.
3 PG 2, 771. 32 PG 6, 429.

33 Traditio Apostolica 22; ed. B. Botte, Miinster 1963, 60 f.

34 Ad uxorem 4, 2: CCL 1, 388 f; De anima 9, 4: CCL 2, 792; De corona 3, 3: CCL 2, 1043.

35 PG 12,1386 D.

38 Ep. 63, 16; ed. L. Bayard, Paris® 1945, 11, 210 f.

37 Didascalia et Constitutiones Apostolorum II, 59, 1—3; ed. F. X. Funk, Paderborn 1905
(Torino 1960), 170 f£.

154



erschiitternde Weise bei den Martyrern von Abitine zum Ausdruck kommt, mit denen
diese erste Periode in der Geschichte der sonntiglichen Eucharistieverpflichtung zu-
gleich jhren Hohepunkt und AbschluB findet?8. Ihr unbeirrbares Festhalten am sonn-
taglichen Herrenmahl entgegen dem Versammlungsverbot des Kaisers Diokletian
rechtfertigen diese 49 Christen bei einem offentlichen Gerichtsverhér am 12. Februar
304 mit der lapidaren Erklirung: ,,Wir sind Christen; wir kénnen nicht anders, als
das heilige Gesetz Gottes bis zum BlutvergieBen beobachten.” Gesetz ist hier nicht
im formaljuristischen Sinne gemeint, sondern — entsprechend dem Verstindnis dieses
Begriffs zur Zeit der Patristik?® — in einer umfassenderen Bedeutung als Gesetz des
Evangeliums. Aus dem Evangelium Jesu Christi selbst wird als immanente Konse-
quenz diese Verpflichtung abgeleitet, deren Befolgung als entscheidender Beweis fiir
die Zugehorigkeit zu Christus verstanden wird®?, wie die Einzelantworten der Mar-
tyrer beweisen: ,,Wir kénnen das Herrenmahl nicht unterlassen.” ,,Wir sind Christen,
wir konnen nicht auf die Sonntagsfeier verzichten.” ,,Ohne das dominicum k&nnen
wir nicht sein.” ,,Als ob der Christ ochne Herrenfeier sein konnte, oder die Herren-
feier ohne den Christen gefeiert werden konnte. Weifit du denn nicht, da8 mit dem
dominicum der Christ und mit dem Christen das dominicum steht und fillt, so daf8
eines ohne das andere nicht sein kann?” Darin klingt die tiefste Begriindung der
Sonntagsfeier auf: das Christ-Sein, die Zugehorigkeit zu Christus ist ausschlaggeben-
der Beweggrund.

Die Verpflichtung zur sonntiglichen Feier des Herrenmahles erscheint wihrend der
ersten drei Jahrhunderte als innere geistliche Notwendigkeit, die sich aus dem Zusam-
menhang von Herrenmahl und Kirche ergibt, die von den Hirten urgiert und in radikal-
ster Form im Martyrium sichtbar wird, die aber entsprechend dem Glaubens- und
Kirchenverstindnis der ersten Jahrhunderte keine rechtliche Fixierung kenntd!.

II. Von Konstantin bis zum CIC (1917/18)

3. Die durch Konstantin eingeleitete Periode bietet fiir das Offentliche Leben der
Kirche neue Voraussetzungen, die sich auch auf die Feier des Sonntags auswirken
und deshalb schlagwortartig angedeutet werden sollen, um verstindlich zu machen,
unter welchen Vorzeichen die weitere Entwidklung erfolgt.

321 erhebt Konstantin den Tag der Sonne zum offiziellen Ruhetag des Reiches: Ver-
bot jeglicher Arbeit mit Ausnahme der Feldarbeit4?. 380 erklirt Theodosius den
dhristlichen Glauben zur Staatsreligion und alle kirchlichen Vorschriften zu Staats-
gesetzen?s. 529 verlangt Justinian I. unter Androhung der vélligen Entrechtung und
des Vermogensverlustes von jedem Untergebenen, dafl er sich taufen lifit*4. Die
Konsequenzen dieses Staatskirchentums liegen auf der Hand: Massenzustrom zum
Christentum, teilweise ohne innere Bekehrung; Ubernahme heidnischer Elemente
beziiglich des Verstindnisses von Gottesdienst, Gesetz, Opfer usw.; Verblassen des
spezifisch und genuin Christlichen.

Die pastoralen Auswirkungen auf die Eucharistiefeier am Sonntag lassen nicht auf sich
warten: In Mailand beklagt sich Ambrosius (2. Hilfte des 4. Jh.s) {iber den schlechten
Besuch des Sonntagsgottesdienstes. Zu seiner Zeit wird die Zahl der Christen in
Mailand auf etwa 40.000 geschitzt. Die Basilika faflite etwa 4000 Menschen. Wenn

38 Vgl. P. Franchi de Cavalieri, Note agiografiche. VIII, Roma 1935, 3—71; K. Gamber,
Zeugen des Herrn, Einsiedeln o. J., 149—156; D. R. Bueno, Actas de los Martires, Madrid
1962, 970—986.

» Vgl. A. Stiegler, Der kirchliche Rechtsbegriff, Miinchen-Ziirich 1958, 65—70.

4 Vgl. A. Knauber, ,,Aus apostolischer Uberlieferung . . .”, 256.

4 Vel, C. S. Mosna, a. a. O., 163.

4 Vgl. Codex lustinianus 3, 12, 2; ed. P. Kriiger, Berlin® 1906, 127.

4 Vgl. Codex Theodosianus 16, 1, 2; ed. Th. Mommsen / P, M. Meyer, Berlin® 1954, 1/2, 833.

4 vgl. K. Bihlmeyer, Kirchengeschichte. I, Paderborn!® 1951, 219.

155



wir bedenken, daff es nur einen Sonntagsgottesdienst in der ganzen Stadt gab und
die Kirche oft nicht gefiillt war, haben wir ein anschauliches Bild und einen Ein-
druck der Problemlage?s. Die Meinung von F. Jachym, in der frithen Kirche habe nur
der zehnte Teil den Sonntagsgottesdienst mitgefeiert, wiirde fiir diese Periode zutref-
fens. Ahnlich ist auch die Situation in Turin, wo zur Zeit des. hl. Maximus
(395—415) zu beobachten ist, daf8 bei Abwesenheit des Bischofs sich die Zahl der
Gottesdienstbesucher noch auffillig verringert??.

Angesichts der neu entstandenen Verhiltnisse ist es nicht verwunderlich, wenn die
Verpflichtung zur Mitfeier der Eucharistie am Sonntag eingeschirft und sogar recht-
lich geregelt wird. Es geschieht entsprechend der vorrangigen Stellung der Partikular-
kirchen im 1. Jahrtausend vorwiegend auf regionalen Bischofssynoden. Eine erste
juristische Fassung der Eucharistieverpflichtung am Sonntag, die im can. 21 der Syn-
ode von Elvira (306) gegeben ist, wird von zahlreichen Synoden des Ostens und
Westens iibernommen und erreicht weithin Geltung. Der Canon lautet: ,,Wer sich in
der Stadt aufhilt und drei Sonntage nicht zur Kirche kommt, soll eine zeitlang aus-
geschlossen werden, damit er gemafregelt erscheine™s, Auffillig ist einerseits die
scharfe Strafandrohung, andererseits aber die Toleranzbreite von drei Sonntagen! Mag
auch dieser Regelung das Verstindnis der sonntiglichen Eucharistieverpflichtung als
eines Vorzugsrechtes der Getauften zugrunde liegen, insofern man im zeitweiligen Ent-
zug des Rechtes eine wirksame Einschidrfung der Sonntagsdisziplin sieht4?, so ist doch
der Unterschied einer solch strafrechtlich geregelten, von Minimalforderungen aus-
gehenden Ordnung zum urkirchlihen Bewufltsein der Eucharistieverpflichtung, die
sich als immanente Konsequenz aus dem Wesen der Kirche selbst ergibt, unverkenn-
bar.

4. Auf die weitere Entwicklung im Westen haben die Synode von Agde (506) und
Cisar von Arles (t 542), der auf ihr den Vorsitz fiihrte, einen grofien Einfluf aus-
geiibt. Die Messe wird vorwiegend als Kultopfer verstanden und ihr Wesen in der
Konsekration von Brot und Wein gesehen. Beziiglich des Mahles wird minimali-
stisch verfiigt, daf Laien, die an Weihnachten, Ostern und Pfingsten nicht kommuni-
zieren, nicht als Katholiken betrachtet werden®®. Es wird die Heiligung des Herren-
tages vorgeschrieben wie bei den Juden die Sabbatheiligung. AuBerdem wird eine
Vernachlissigung als Siinde gegen Gott bezeichnet’!. Diese Vorschriften sind nicht
nur pastorale Zusatzbestimmungen der urspriinglich als selbstverstindlich betrachte-
ten sonntiiglichen Eucharistieverpflichtung, sondern setzen neue Akzente im Verstind-
nis der Sonntagsfeier, die auf anderen Synoden wiederholt und weitergefiihrt werden,
was nicht ohne EinfluB auf die Sonntagsdisziplin bleibt.

So fiihrt die 2. Synode von Micon (585) als weitere Sonntagsverpflichtung den Opfer-
gang ein: ,,Wir bestimmen, da8 von allen Minnern und Frauen an allen Herrentagen
die Gabe fiir den Altar dargebracht werde sowohl von Brot wie von Wein"52, Die
Ponitentialen, in denen die mit den irisch-schottischen Wanderménchen auf das Fest-
land gekommene strenge Buflordnung der Inseln ihren Niederschlag gefunden hat,
fordern dariiber hinaus vor der eucharistischen Kommunion drei Tage Enthaltsamkeit
vom ehelichen Verkehr. Die Neuvermihlten miissen sich 30 Tage von der Kirche
fernhalten und nachher 40 Tage Bufle tun®3,

4 Vg}.f V. Monachino, Cura pastorale nel IV secolo a Milano, Cartagine e Roma, Roma 1947,
55 ft.

4 Vgl. Fiinf Jahre Internationales Katholisches Institut fiir kirchliche Sozialforschung, Wien
1957, 4.

41 vel. V. Monachino, a. a. O., 74 ff. 48 Mansi 9, 951,
4 Vgl. A. Knauber, ,Aus apostolischer Uberlieferung . . ., 256.
50 Vgl. Mansi 8, 327 f. 51 Vgl. PL 39, 2278, 52 Mansi 9, 951.

53 Vgl. Poenitentiale Theodori XII, 3 und XIV, 1; ed. F. W. H. Wasserschleben, Die Buf-
ordnungen der abendlindischen Kirche, Halle 1851 (Graz 1958), 196 f.

156



Gegen Messeschwiinzer wird handgreiflich vorgegangen. Die Synode von Rouen (650)
verpflichtet die Dekane, aufrichtige und gottesfiirchtige Minner einzusetzen, die die
Nachlidssigen unverziiglich zum Gottesdienst treiben®4, Koénig Stephan 1. von Ungarn
gibt allen Gutsverwaltern die Weisung: , Auf ihren Befehl sollen alle am Her-
rentag zur Kirche zusammenkommen, alt und jung, Minner und Frauen, ausge-
nommen jene, die das Feuer hiiten. Wenn aber jemand hartnickig fernbleibt,
soll er um der Geringschitzung willen kahl geschoren werden5®, Die Synode von
Szabolcs (1092) bestimmt: ,,Wenn jemand an den Herrentagen oder an den Hoch-
festen nicht zur Pfarrkirche kommt, soll er mit Peitschenhieben zurechtgewiesen wer-
den’%®, Die Synoden von Pamiers (1212), Toulouse (1220 und 1229) sowie Béziers
(1233) verlangen fiir das Versiumnis der Sonntagsmesse Geldbuflen®?.
Zusammenfassend 138t sich fiir die frithmittelalterliche Epoche festhalten, daf das
urspriingliche BewuBtsein von der sonntiglichen Eucharistieverpflichtung durch Neu-
akzentuierungen im Verstindnis der Feier des Herrentages und durch gesetzlich fest-
gelegte Einzelverpflichtungen iiberlagert ist. Die Meffeier erscheint als eine unter
mehreren gesetzlichen Pflichten, die analog der Sabbatheiligung im Alten Bund der
,Heiligung des Sonntags’ dienen sollen.

5. Im Hochmittelalter gewinnen Gratian und Thomas v. A. entscheidenden Einfluf
auf das Verstindnis der Sonntagspflicht. Gratian, der aus den friihmittelalterlichen
Redhtsquellen eine Sammlung und gegenseitige Abstimmung der regionalen Kirchen-
gesetze (concordia discordantium canonum) in seinem Dekret (ca. 1140) vornimmt,
das theoretisch zwar ein Lehrbuch darstellt, praktisch aber allgemein als Gesetzes-
werk angenommen wurde und sehr zur Uniformitit im Leben der Kirche beigetragen
hat, erwihnt von den fritheren kirchlichen Bestimmungen die Sonntagspflicht der
ehelichen Enthaltsamkeit vor der eucharistischen Kommunion®® und die der mate-
riellen Abgaben®, li8t aber die dreisonntigliche strafrechtliche Toleranz von Elvira
unberiicksichtigt. Das Sonntagsgebot verlangt neben der Arbeitsruhe®® vor allem die
allsonntigliche, vollstindige MeSBteilnahme bis zum SchluBsegen®l, Wer an Stelle
der gottesdienstlichen Versammlung eine Schauspielveranstaltung aufsucht, verfillt
der Exkommunikation®2.

Diese juristische Fixierung wird in der Scholastik theologisch untermauert vom Ver-
stindnis der Messe als eines Gott geschuldeten &ffentlichen Kultes und wird vom
3. Gesetz des Dekalogs hergeleitet, das bis dahin in der kirchlichen Tradition nicht
als Beweis fiir die sonntigliche Gottesdienstpflicht herangezogen wurde, auch nicht
bei Augustinus, der die 2. Gesetzestafel christlich auswertete. Thomas v. A. sucht
hinter dem Sabbat- bzw. Sonntagsgebot eine letzte, naturrechtliche Wurzel, wobei ihm
die antike Philosophie das begriffliche Instrumentarium bietet. Die altbundliche An-
ordnung der Sabbatheiligung durch den Sabbatgottesdienst besteht nach Thomas dem
Wortsinn nach nicht mehr. Weiter giiltig ist hingegen das allgemeine Gebot, eine
gewisse Zeit fiir den Gott geschuldeten offentlichen Kult zu reservieren, weil darin
eine grundlegende sittliche Verpflichtung des Menschen und der menschlichen Gemein-
schaft gegeben ist. Da aber die allgemein menschliche Kultverpflichtung in sich unbe-
stimmt ist, was Tag und Stunde betrifft, bleibt die taxative Festlegung eines bestimm-
ten Kulttages und seiner Periodizitit dem Gesetzgeber iiberlassen. Da sie nicht kraft
des Naturgesetzes geschehen ist, kann sie im NB nur durch kirchliche Anordnung

& Vgl. H. Th. Bruns, Canones Apostolorum et Conciliorum saeculorum IV—VII, Berlin 1839
(Firenze 1959), 11, 271.

85 Constitutiones Ecclesiasticae von 1016. Mansi 19, 371.

%8 Mansi 20, 763 f. 57 Mansi 22, 857; 22, 1135 £; 23, 200; 23, 271.

88 Vgl. D.fz de cons. c. 21; ed. E. Friedberg, Corpus Iuris Canonici, Leipzig 1879 (Graz 1959),
I,1320f.

5 Vgl. D. 1 de cons. c. 69; a. a. O., 1312 f. % Vegl. D. 3 de cons. ¢. 16; a. a. O., 1356 f.

6t Vgl. D. 1 de cons. c. 64 und c. 65; a. a. O., 1312. %2 Vgl. D. 1 de cons. c. 66; a. a. O., 1312.

157



erfolgt sein%, Bei dieser Deutung des Sonntagsgebots iibersicht Thomas nicht den
Zusammenhang mit der Auferstehung: ,Die Beobachtung des Sonntags ist vom Gebot
des Dekalogs her insoweit verpflichtend, als sie vom Naturgesetz befohlen wird. Die
Ansetzung dieses Tages kommt indessen aus einer Anordnung der Ku'che, die wollte,
daB die Auferstehung Christi in stindiger Erinnerung sei

6. Das Spiitmittelalter driickt die Verpflichtung zur Mitfeier der Sonntagsmesse in
den sogenannten Kirchengeboten aus, die keine kirchenrechtlichen Normen darstellen
und auch nicht amtlich als universale Gebote proklamiert worden sind, sondern im
pastoral-katechetischen Raum ihre Beheimatung haben als praktische Weisungen fiir
das dhristliche Leben, die zu den 10 Geboten hinzukommen. Ansatzweise sind sie
bereits in den Pénitentialbiichern des 8. u. 9. Jhs grundgelegt, finden sich dann aber
formell erstmals bei dem praktisch veranlagten Dominikanerbischof Antoninus von
Florenz (+ 1459) und halten durch die Katechismen des Petrus Canisius (1555) und
Robert Bellarmin (1598) allgemein Einzug in die Katechese, so daff sie von da an
zum festen Bestand zahlreicher Ditzesansynoden, Pastoralinstruktionen und schlief-
lich auch der moraltheologischen Schulbiicher gehtren®.

So praktisch die Formulierung dieses Kirchengebotes klingt, so negativ hat sie sich in
zweifacher Hinsicht auf die Praxis ausgewirkt: Die knappe Imperativform ,Du sollst”
fiihrte dazu, die Verpflichtung zugleich individualistisch und formalistisch aufzufassen.
Es wird der einzelne losgeldst von der kirchlichen Gemeinschaft angesprochen, und es
wird keine Begriindung fiir die Verpflichtung gegeben. Der Sonntag als Tag des
Herrn erhilt nicht das ihm zustehende christologisch-ekklesiale Profil®, Dies geschieht
auch nicht in der Auseinandersetzung mit M. Luther, der gegeniiber einem vorherr-
schend objektiv-sachhaften Gottesdienstverstindnis des spiten Mittelalters das per-
sonale Moment des Gottesdienstes in den Vordergrund stellt und entsprechend seinem
Verstindnis der Freiheit des Christenmenschen die Gesetzgebung der Kirche zuriick-
weist und jede theologisch fundierte disziplinire Bestimmung der Sonntagspflicht
ablehnt®. Die Antwort der katholischen Katechismen auf die Lehre Luthers bleibt im
Formal-Grundsitzlichen stecken und betont lediglich die Vollmacht der Kirche, pastoral-
liturgische Mindestvorschriften erlassen zu konnen, was katechetisch aber nicht sonder-
lich ergiebig ist.

7. Die erste formalrechtlich gefalte universalkirchliche Regelung der Verpflichtung
zur Mitfeier der Sonntagsmesse findet sich im Codex Iuris Canonici von 1917/18%,
Im ersten Jahrtausend war ein solches universales Gesetz wegen der Privalenz der
Partikularkirchen vor der Universalkirche nicht zu erwarten. Man kénnte es aber im
Tridentinum als Antwort des Konzils auf die Lehre der Reformatoren vermuten.
Dieses Konzil hat sich jedoch, obwohl es in den langen Verhandlungen iiber das
MeBopfer dazu Gelegenheit gehabt hitte, beziiglih des Sonntagsgebots auffallend
zuriidkgehalten. Es begniigt sich damit, den Bischofen zu empfehlen, sie méchten die
Glidubigen ermahnen, hiufig, wenigstens an den Sonn- und héheren Festtagen, in
ihre Pfarrkirche zu gehen®. So enthilt erst das Kirchliche Gesetzbuch den ersten
universalkirchlichen Gesetzestext, der die Verpflichtung zur Sonntagsmesse formell
ausspricht.

8 Vgl. A. Preferen, Die Beziehungen der Sonntagsfeier zum 3. Gebot des Dekalogs:
ZKTh 37 (1913), 745—752.

8 In III Sent. d. 37 q. 1 a. 5 sol. 3 ad 3.

¢ Vgl. O. Hafner, Zur Geschichte der Kirchengebote: ThQ 80 (1898), 95—131.

6 Vgl. A. Knauber, Das ,Kirchengebot” der sonntiglichen Eucharistiefeier: Ius et salus
animarum. FS f. B. Panzram, Freiburg 1972, 255 ff.

87 Vgl. M. Luther, Ausgewihlte Werke. Herausgegeben von H. H. Borcherdt/G. Merz,
Miinchen3 1962, III, 204.

8 Vgl. c. 1247 und c. 1248 CIC. % Vgl. CT VIII, 963.

158



Die Sonntage erscheinen im CIC unter dem Oberbegriff ,gebotene Feiertage”’°, die
ihrerseits zusammen mit den Fast- und Abstinenztagen zu den ,heiligen Zeiten” zih-
len™. Der Codex reiht aus gesetzestechnischen Griinden die Sonntage in die Kate-
gorie der Feste ein, ohne die einzigartige Sonderstellung des Herrentages als des
Gedichtnistages der Auferstehung zu beachten, was nicht ohne pastorale Folgen fiir
die Gemeinden geblieben ist. Hinsichtlich der Mefverpflichtung, die in einer Linie
mit der Enthaltung von knechtlichen Arbeiten, gerichtlichen Handlungen und &ffent-
lichen Mirkten erscheint, heifit es nicht nur, da alle Sonntage gebotene Feiertage
sind, sondern ,,omnes et singuli”?2.

Diese rigorose und unflexible Festlegung erfihrt in der Gesetzgebung selbst eine
gewisse Milderung, insofern der Gesetzgeber au8er den traditionellen Entschuldigungs-
griinden der physischen und moralischen Unméglichkeit grundsitzlich weitere Griinde
anerkennt, die von dieser Verpflichtung befreien kénnen: Er sieht nimlich in c. 1245
§ 1 die Moglichkeit der Dispens vor. ,Die Ortsoberhirten und die Pfarrer sind
ermichtigt, in einzelnen Fillen und aus gerechtem Grunde von der gemeinrechtlichen
Pflicht zur Beobachtung der Feier-, Abstinenz- und Fasttage zu befreien. Die Befrei-
ungsgewalt kann ausgeiibt werden sowohl gegeniiber untergebenen einzelnen Gliu-
bigen und einzelnen Familien, auch wenn diese sich auBerhalb des Dibzesan- oder
Pfarrgebietes aufhalten, als auch gegeniiber solchen, die als Fremde in ihren Gebieten
weilen””8, Wie weit bei Vorliegen eines sogenannten gerechten Befreiungsgrundes
diese durch positive Vorschrift auferlegte Pficht zum Dispenseinholen der Sache
angemessen ist, um die es hier geht, wird vom zeitbedingten, jeweiligen Kirchen-
verstindnis abhingen und sicher nach dem II. Vatikanum im Hinblick auf die Revi-
sion des Kirchlichen Gesetzbuches neu zu priifen sein.

III. Vom Zweiten Vatikanum zur Revision des CIC

8. Das Il. Vatikanum bietet in Artikel 106 der Liturgiekonstitution eine Theologie
des Sonntags, wie sie im 2. Jahrtausend der Kirchengeschichte in keinem amtlichen
Dokument zu finden ist:

»Aus apostolischer Uberlieferung, die ihren Ursprung auf den Auferstehungstag Christi
zuriidkfithrt, feiert die Kirche Christi das Pascha-Mysterium jeweils am achten Tage, der
deshalb mit Recht ,Tag des Herrn’ oder JHerrentag’ genannt wird. An diesem Tag miissen
die Christgliubigen zusammenkommen, um das Wort Gottes zu hdren, an der Eudharistie-
feier teilzunehmen und so des Leidens, der Auferstehung und der Herrlichkeit des Herrn
Jesus zu gedenken und Gott dankzusagen, der sie wiedergeboren hat zu lebendiger Hoff-
nung durch die Auferstehung Jesu Christi von den Toten (1 Petr 1, 3). Deshalb ist der
Herrentag der Urfeiertag, den man der Frommigkeit der Gldubigen eindringlich vor Augen
stellen soll, auf daf er auch ein Tag der Freude und der MuBle werde. Andere Feiern
sollen ihm nicht vorgezogen werden, wenn sie nicht wirklich von hddchster Bedeutung sind;
denn der Herrentag ist Fundament und Kern des ganzen liturgischen Jahres" 4,

Jede dieser Aussagen ist bedeutsam. Der Ursprung der sonntiiglichen Eucharistie liegt
in apostolischer Zeit und wird von der Auferstehung hergeleitet. Der christliche Sonn-
tag gewinnt seinen urspriinglichen Namen zuriick; er wird Herrentag genannt. Es ist
der achte Tag, d. h. nicht der um einen Tag verschobene Sabbat, sondern von diesem
deutlich abgehoben, der fiir immer erste Tag der Woche, der sich wiederholt und
deshalb achter Tag genannt wird und zugleich Tag der Vollendung ist. Er ist Urfeier-
tag der Kirche. Inhalt des Sonntags ist die Feier des Pascha-Mysteriums. Alles andere
ist zweitrangig. Der Einwand einiger Konzilsviiter, die Arbeitsruhe werde nicht ge-

1 Vgl. c. 1247 § 1 CIC. 7 Vgl. c. 1243 CIC. 72 Vgl. ¢. 1247 § 1 CIC.
3 K, Mérsdorf, Lehrbuch des Kirchenrechts, Miinchen-Paderborn-Wien! 1967, 1, 359 f.
7 AAS 56 (1964) 126.

159



niigend betont, wird von der Kommission wie folgt beantwortet: ,Aus der Ge-
schichte und der iibereinstimmenden Ansicht der Theologen, darunter besonders des
hl. Thomas, steht jedoch fest, da die am Sonntag zu beachtende Arbeitsruhe sicher
von groBer Bedeutung, aber zweitrangig ist in bezug auf das wichtigere Ziel“75. Freude
und Mufle werden als Folgeerscheinungen der Pascha-Feier verstanden. Man darf sie
deshalb nicht im Sinne einer blof natiirlichen Entspannung und der biirgerlich-gesetz-
lichen Arbeitsruhe deuten. Vielmehr ist hier die Freude des erlosten Menschen gemeint,
die aus der Festfeier des Sonntags erflieBt und dem Christen zugleich innere Befrei-
ung zu Hoherem gibt7s.

Die Verpflihtung zur Mitfeier der Sonntagsmesse driickt die Liturgiekonstitution
folgendermaflen aus: ,,An diesem Tag miissen die Christgliubigen zusammenkom-
men, um das Wort Gottes zu horen, an der Eucharistiefeier teilzunehmen und so des
Leidens, der Auferstehung und der Herrlichkeit des Herrn Jesus zu gedenken”??. Der
Sonntag ,ist der Tag der christlichen Vollversammlung”?8, Damit ist der Individualis-
mus des Kirchengebotes ,,Du sollst” iiberwunden und das christliche Urprinzip wieder
in Geltung: Christlicher Gottesdienst vollzieht sich in der Versammlung. Entscheiden-
der Beweggrund fiir den Besuch des Sonntagsgottesdienstes ist nicht das individuelle
Bediirfnis oder das religiose PHichtgefiihl oder der geistliche Nutzen des einzelnen,
sondern das Zusammenkommen und das Zusammenhalten der Glieder Christi in der
Feier des dominicum?. Grammatikalisch macht die Liturgiekonstitution das Zusam-
menkommen zur Hauptaussage des Satzes. In den Anmerkungen beruft sie sich auf-
filligerweise nicht auf die im CIC ausgesprochene rechtliche Verpflichtung. Der Ernst
der Sonntagspflicht wird dadurch unterstrichen, da88 die Liturgiekonstitution eigens die
Seelsorger verpflichtet, den Gliubigen den Sinn des Herrentages vor Augen zu fiihren.
Audh in Art. 56 wendet sich das Konzil nicht an die Gliubigen, sondern an die Seel-
sorger: ,Daher mahnt die hl. Versammlung die Seelsorger eindringlich, sie sollen in
der religiésen Unterweisung die Gliubigen mit Eifer belehren, an der Messe teilzu-
nehmen, vor allem an Sonntagen und gebotenen Feiertagen9,

9. Aus der Sprechweise des Konzils ergeben sich hinsichtlich der Verpflichtung zur
Mitfeier der sonntiglichen Eucharistie zwei Beobachtungen:

a) Den Glidubigen wird nicht ein starres Gesetz iibergestiilpt, mit dem sie dann allein
gelassen werden, was R. Guardini in der Frage des Sonntagsgebotes der traditionellen
Seelsorge zum Vorwurf gemacht hat8!, sondern es wird den Hirten die Verantwor-
tung auferlegt, den Sinn der Verpflichtung einsichtig zu machen und diese religis zu
motivieren.

b) Dahinter steht ein Verstindnis von Verpflichtung und Erfilllung, von Gesetz und
Freiheit, das sich merklich von dem des CIC abhebt und in der Pastoralkonstitution
des Konzils iiber die Kirche in der Welt grundgelegt ist: ,,Die Wiirde des Menschen
verlangt, da8 er in bewuSter und freier Wahl handle, d. h. personal, von innen her
bewegt und gefiihrt und nicht unter blindem inneren Drang oder unter bloflem
dufleren Zwang” (Art. 17)%2, ,Die Kirche respektiert sorgfiltig die Wiirde des Ge-

% Vgl. E. Lengeling, Kommentar zur Liturgiekonstitution. Reihe Lebendiger Gottesdienst 5/6,
Miinster 1964, 208.

9 Vgl. A. Knauber, Sonntagsmesse am Samstagabend?: Oberrheinisches Pastoralblatt 67
(1966), 202.

77 AAS 56 (1964), 126.

], A, Jungmann: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil. I, 90.

 Vgl. A. Knauber, Sonntagsmesse am Samstagabend? 199 f.

80 AAS 56 (1964), 59.

8t Vgl. R. Guardini, Der Sonntag — gestern, heute und immer, Wiirzburg o. J., 36 f.

82 AAS 58 (1966), 1037; vgl. auch ,Lumen Gentium” n. 9: AAS 57 (1965), 13 sowie
,Dignitatis Humanae” n. 11: AAS 58 (1966), 936 ff.

160



wissens und seiner freien Entscheidung” (Art. 41)®3, Hiermit werden Legalismus und
Juridizismus, die das II. Vatikanum iiberwinden will, bewut zuriickgewiesen, ohne
dafl damit die Notwendigkeit kirchlicher Gesetze geleugnet wird.

Solange der Geist Gottes nur als Angeld gegeben ist und die Vollendung des Gottes-
reiches noch aussteht, wird es der heiligenden Rolle des Gesetzes bediirfen, um den
Geist zu bewahren. Es fragt sich nur, ob dieses Gesetz starr und formalistisch zu
handhaben ist analog der Straflenverkehrsordnung oder aber, soweit es sich um Ge-
setze handelt, die keine Rechtswirkungen im strengen Sinne nach sich ziehen, dyna-
misch zu verstehen ist als verpflichtender, die menschliche Person zutiefst beanspru-
chender Appell, dessen Ausfiihrung in concreto ohne rechtliche Kontrolle durch die
Autoritit in die personale Verantwortlichkeit des einzelnen verlagert wird, die durch
sorgfiltige Gewissensbildung zu wedken ist. Diese ,kann nicht darin bestehen, daf
man einem von auflen Gebote und Verbote aufzwingt. Sie kann nur Appell an die
Person sein, sich auf die Norm nach dem eigenen Vermégen einzulassen, sich mit ihr
ehrlich auseinanderzusetzen und sie als Maflstab des sittlichen Handelns anzuerken-
nen’’®,

10. Eine solche Sicht der Gesetze, soweit diese keine unmittelbaren Rechtswirkungen
haben, sondern nach dem kanonistischen Sprachgebrauch ,,der persénlichen Heiligung”
dienen®5, denen jedoch der jedem Gesetz innewohnende Bezug zur Gemeinschaft nicht
fehlt®s, ist durch das II. Vatikanum angebahnt®” und in der nachkonziliaren Legis-
lation zugrunde gelegt worden%®, wie u. a. die Neuregelung der Bufldisziplin®, die
Aufhebung des Biicherverbots®® und die Ordnung der konfessions- und religions-
verschiedenen EheschlieBung® zeigen. Auch fiir die rechtliche Fassung der sonntig-
lichen Eudharistieverpflichtung erscheint dieses konziliare Gesetzesverstindnis geboten,
damit die Verpflichtung zur Mitfeier der Sonntagsmesse in einer erneuerten Rechts-

8 AAS 58 (1966), 1059 f.

8¢ A, Sustar, Gewissensfreiheit, Einsiedeln3 1969, 70.

85 Vgl. A. Vermeersdh / ]. Creusen, Epitome Iuris Canonici. I, Paris-Bruges® 1963, 123.

5 Vgl. Thomas v. A.: ,,Omnis lex ad bonum commune ordinatur.” (S. th. 1—2 g. 90 a. 2 Resp.)
und seine Definition des Gesetzes: ,Rationis ordinatio ad bonum commune, ab eo qui
curam communitatis habet, promulgata.” (S. th. 1—2 q. 90 a. 4 Resp.)

87 Vgl. W. Bertrams, Die Bedeutung des 2. Vatikanischen Konzils fiir das Kirchenrecht:
OAKR 23 (1972), 158 f.

8 Vgl. P. Huizing, Um eine neue Kirchenordnung: Vom Kirchenrecht zur Kirchenordnung?
Einsiedeln 1968, 70 ff.

8 Dje Apostolische Konstitution Pauls VI. ,Poenitemini” vom 17. 2. 1966 (AAS 58 [1966],
177—198) verfiigt: ,Die in der ganzen Kirche verbindlich zu beobachtenden Bufltage sind
alle Freitage des ganzen Jahres . . . (I § 2) Auf die Anfrage eines deutschen Erzbischofs,
ob damit jeder einzelne Freitag gemeint sei oder global die Gesamtheit der Freitage im
Jahr, gab die damalige Konzilskongregation (jetzt Kleruskongregation), die auch mit der
Vorbereitung der neuen Buordnung betraut war, folgende vom Papst approbierte Antwort:
Nicht jeder einzelne Freitag ist gemeint, sondern die Gesamtheit der Freitage. Schwer
verstofit gegen die Verpflichtung, wer ohne Entschuldigungsgrund einen beachtlichen Teil
der komplexiv vorgeschriebenen BuBdisziplin auBer acht ligt. (Vgl. AAS 59 [1967], 229).

9 Das Dekret der Kongregation fiir die Glaubenslehre vom 15. 11. 1966 iiber den Index der
verbotenen Biicher (AAS 58 [1966], 1186) abrogiert die Bestimmungen der cc. 1399 und
2318 CIC und dispensiert von deren Rechtsfolgen, wobei die sittliche Verpflichtung, den
Glauben nicht zu gefihrden, auch im Zusammenhang mit der Lektiire der Verantwortlich-
keit des einzelnen anheimgegeben wird.

91 Das Motuproprio Pauls VI. ,Matrimonia mixta” vom 31. 3. 1970 (AAS 62 [1970],
257—263) hat in der Frage der Glaubenssicherung als Voraussetzung der Dispens vom
Ehehindernis der Konfessions- und der Religionsverschiedenheit die Kautelen, die durch
das Versprechen von seiten beider Brautleute das Bekenntnis und die tatsichliche Erziehung
der Kinder im katholischen Glauben rechtlich sicherstellen sollten, aufgegeben, betont aber
die religits-sittliche Verpflichtung des katholischen Partners, nach Kriiften alles zu tun,
daf alle seine Kinder in der katholischen Kirche getauft und im katholischen Glauben
erzogen werden. (n. 4)

11 161



ordnung der Kirche ihren Platz behalten kann, was die hohe Relevanz der eucharisti-
schen Vollversammlung am Herrentag fiir die Auferbauung der Gemeinde nahelegt.

Fiir eine Neukodifizierung des Kirchenrechts ergibt sich daraus der Vorschlag, das
Institut der Dispens, das auch hinsichtlich der geltenden Bufldisziplin keinen Sinn
mehr hat, im Zusammenhang mit der sonntiglichen Eucharistieverpflichtung aufzu-
geben®® und — pragmatisch gesprochen — in jenen Fillen, die bisher das Einholen
einer Dispens vorsahen, die Entscheidung dem verantwortlichen Gewissensurteil des
einzelnen Gliubigen zu iiberlassen®. Die Formulierung des Gesetzestextes hat sicher-
zustellen, daf die dem positiven Gesetz vorgegebene Verpflihtung zur Feier des
sonntiglichen Herrenmahles als solche erkannt™* und somit der Eindruck vermieden
wird, es handle sich um eine Pflicht, die erst der kirchliche Gesetzgeber erfunden hitte
und deshalb willkiirlich auferlegen, abindern oder abschaffen kénnte?.

Die rechtliche Proklamation ist nichts anderes als die im Interesse des Wohles der
Gemeinschaft erfolgte Aufnahme einer in Ursprung und Wesen der Kirche selbst
begriindeten Verpflichtung in ihre Rechtsordnung, an die in einem solchen Falle keine
falschen Erwartungen gestellt werden diirfen. Das Recht der Kirche ist zwar Norm
fiir das Leben der kirchlichen Gemeinschaft, nicht aber dieses Leben selbst. Es kann
der Gebrochenheit des pilgernden Gottesvolkes den Weg weisen und der Unordnung
wehren; es umfriedet der Liebe und Gnade einen Raum, in dem diese gedeihen
konnen; doch Glaube, Liebe und Gnade kann das Recht selbst nicht geben. Es kann
nur mithelfen, dafiir Voraussetzungen zu schaffen®s. Auch einer gesetzlichen Pro-
klamation der Sonntagsverpflichtung sind diese Grenzen gesetzt.

Zu wiinschen ist, daf8 der Sonntag als Urfeiertag der Kirche herausgestellt wird, der
seine eigene, einzigartige heilsgeschichtliche Verwurzelung und seine bleibende kirch-

"2 Die Kommission zur Revision des Kirchlichen Gesetzbuches hiilt bisher am c. 1245 § 1 CIC
fest, fithrt aber die DiSzesanbischéfe nicht mehr auf wegen der ihnen auf Grund des
Konzilsdekrets ,,Christus Dominus” n. 8 gegebenen Dispensvollmacht bei Kirchengesetzen.
Die Sonntagsverpflichtung ist beim gegenwirtigen Stand der Revisionsarbeit im Unter-
schied zur Konzeption der Liturgiekonstitution in einer Art zum Ausdruck gebracht, die
die Teilnahme an der Meffeier neben der Einhaltung der Ruhe als eine Vollzugsweise
erscheinen ld8t, um den verbindlich vorgeschriebenen Tag zu beobachten. Wihrend die
Seelsorger verpflichtet werden sollen, die Gliubigen zu BuBe und Umkehr anzuhalten,
wird die gleiche Hirtenpflicht beziiglich des Sonntagsgebotes nicht erwéhnt. (Vgl. Commu-

- nicationes 4 [1972], 166 f£.)

9 Vgl. B. Hiring, Liebe ist mehr als Gebot, Miinchen/Freiburg 1968, 58: ,Nach dem bisher
geltenden Kirchenrecht muBte man im Zweifel, ob man von der Verpflichtung entschuldigt
sei, beim Pfarrer oder Beichtvater Dispens einholen. Die Entwicklung geht zweifellos dahin,
daB die miindigen Gldubigen die Entscheidung selber treffen; selbstverstindlich in ernster
Uberpriifung der Beweggriinde und der voraussichtlichen Folgen fiir sie und andere.”

% Auf Grund dieser Uberlegung kommt M. Kaiser zu folgendem Vorschlag: ,,Darum wire
es besser, nicht die religids-sittliche Pflicht selber in die Form eines kirchlichen Gesetzes
zu kleiden, sondern vielmehr durch kirchliche Gesetze moglichst giinstige Voraussetzun-
gen fiir die Erfiillung der religits-sittlichen Pflicht zu schaffen. Aus diesem Grund bedarf
es nicht eines kirchlichen Gesetzes, das die Mitfeier der Eucharistie am Sonntag vor-
schreibt, sondern nur einer gesetzlichen Verpflichtung der Seelsorger, in moglichst aus-
reichender Weise allen Gliubigen die Gelegenheit zu dieser Mitfeier zu geben und sie
dazu einzuladen.” (M. Kaiser, Die Rolle des Gesetzgebers in der Kirche: Ius Populi Dei.
FS f. R. Bidagor. I, Roma 1972, 473). :

% Das auf den nachkonziliaren Synoden diskutierte Problem des Sonntagsgebotes im Falle
einer , Eucharistieunfihigkeit”, die nicht selten das Leben einer Gemeinde belastet, ist nicht
durch gesetzliche Auferlegung einer Alternativverpflichtung zu bewiltigen, sondern bedarf
wohl neuer pastoraler Initiativen, z. B. der Einfilhrung eines Katechumenates, mit dem
Ziel, die Teilnehmer von ihren Voraussetzungen her an das Geheimnis der Eucharistie
heranzufithren und in die sonntigliche Altargemeinde zu integrieren. (Vgl. Synode.
Amtliche Mitteilungen der Gemeinsamen Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik
Deutschland, 7/1973/8.)

9 Vgl. J. Neumann, Das Kirchenrecht vor seiner Revision: Die Autoritit der Freiheit. II,
Miinchen 1967, 256 f; ders., Das Kirchenrecht — Chance und Versuchung, Graz 1972, 51 f.

162



liche Bedeutung besitzt und die Gldubigen verpflichtend zur Feier der Heilsgeheim-
nisse zusammenruft®?, so da8 von ihm das Psalmwort gilt, das Eusebius von Cisarea
erstmals auf den Sonntag angewendet hat und das seither als beherrschender Leit-
gedanke des christlichen Sonntags seinen Sitz im Leben der betenden Kirche gefunden
hat: ,Das ist der Tag, den der Herr gemacht hat!” (Ps 117, 24). Hieronymus sagt
dazu: ,Alle Tage hat der Herr gemacht. Aber die anderen Tage kénnen Tage der
Juden sein, sie kénnen Tage der Hiretiker sein, sie kénnen auch Tage der Heiden
sein. Der Tag des Herrn, der Tag der Auferstehung ist der Tag der Christen, ist unser
Tag. Tag des Herrn wird er genannt, weil an ihm der Herr siegreich zum Vater auf-
stieg. Wenn er von den Heiden Tag der Sonne genannt wird, so nehmen auch wir
dieses Bekenntnis gern an. Heute ist nimlich das Licht der Welt aufgeleuchtet. Heute
ist die Sonne der Gerechtigkeit aufgegangen. In ihren Strahlen liegt das Heil ®s.

97 Vgl. Calendarium Romanum n. 4.
%8 CCL 78, 550.

WERNER SCHOLZ

Vorstellungen iiber Caritas in der Gemeinde

Caritas im Wohlfahrtsstaat

Aus dem Dekret iiber das Laienapostolat 8: ,,Wie darum die hl. Kirche schon in
ihrer Frithzeit die Feier der Agape mit dem eucharistischen Mahl verband und so,
als ganzes durch das Band der Liebe um Christus geeint, in Erscheinung trat, wird
sie auch zu allen Zeiten an diesem Zeichen der Liebe erkannt. Wenn sie sich auch
iiber alles freut, was andere in dieser Hinsicht tun, nimmt sie doch die Werke der
Liebe als ihre eigene Pflicht und ihr unveriuflerliches Recht in Anspruch.”

In den Jahren nach dem Konzil muBten diese Leitsitze an den Erfordernissen der
Osterreichischen Situation gepriift und tiberholte Mafistibe aus vergangenen Notzeiten
iiberwunden werden.

»Beginn und Ziel aller dhristlicher Liebestitigkeit muff die unmittelbare, nicht
programmierbare, zwischenmenschliche Form der Liebe zum Nichsten sein. Dariiber
hinaus hat aber die christliche Liebestitigkeit auch eine &ffentlich-kirchliche Dimension.
Auch im Zeitalter der kirchlich-ungebundenen Fiirsorgearbeit muB daher die Kirche
als Institution ihr eigenes Fiirsorgeprogramm entwickeln, wenn sie das Vermichtnis
des Herrn nicht verraten will. Darum haben die Synoden, die in den letzten Jahren
in den &sterreichischen Ditzesen durchgefithrt worden sind, viel Miihe darauf ver-
wendet, das Programm der kirchlichen Liebestiitigkeit den heutigen Verhiltnissen des
sozialen Wohlfahrtsstaates anzupassen. Da es dabei nicht um ein Gegeniiber, sondern
um ein echtes Miteinander von kirchlicher Liebestitigkeit und auBerkirchlicher Fiir-
sorgearbeit geht, ist eine klare Standortbestimmung iiberaus wichtig”!.

Die Ssterreichischen Sozialgesetze bieten den Menschen in unserem Lande ein Ausmaf
an Hilfe und Sicherheit, das kaum irgendwo sonst in der Welt erreicht wird.
Krankheit, Arbeitsunfall, Arbeitslosigkeit, Pensionierung, Alter haben viel von ihrem

1 Bischofsvikar Hans-Joachim Schramm am 24. 5. 1973 im Dom zu Innsbruck anliglich des
Tagung des Berufsverbandes sterreichischer Diplomfiirsorger.

e 163



