ein dafiir beauftragter Laie die Predigt halten. Die Orationen des Rémischen MeS§-
buches diirfen dem Verstindnis der Kinder angepaft werden, jedoch miissen die Funk-
tion und der wesentliche Inhalt dieser Gebete erhalten bleiben. Den Hohepunkt der
ganzen Feier bildet das eucharistische Hochgebet; eine Atmosphire der Ehrfurcht muf
die Kinder innerlich aufmerken lassen auf die Realprisenz Christi auf dem Altar unter
den Gestalten von Brot und Wein. Vorliufig diirfen nur die vier approbierten Hoch-
gebete verwendet werden. Dem Hochgebet miissen als wichtige Elemente immer das
Vaterunser, das Brotbrechen und die Einladung zur Kommunion folgen. Die Kurz-
ansprache vor dem SchluBsegen soll eine Zusammenfassung des Gehorten und Er-
lebten enthalten und den Zusammenhang zwischen der Liturgie und dem Leben auf-
zeigen. Dieses Direktorium wurde am 22. Oktober 1973 von Papst Paul VI. appro-
biert und bestiitigt und am 1. November 1973 verdffentlicht. (,,L’Osservatore Romano”,
deutschsprachige Ausgabe vom 11. Januar 1974.)

Krankensalbung

Die Apostolische Konstitution ,Sacram Unctionem infirmorum” vom 30. November
1972 bestimmte, daf der neue Ordo der Krankensalbung ab 1. Jinner 1974 fiir alle
verpflichtend sei. Einige Bischofskonferenzen baten jedoch, daf diese Frist der ,vaca-
tio legis” verlingert werde, damit die volkssprachlichen Ubersetzungen mit groferer
Sorgfalt vorgenommen werden kénnten.

Diesen Bitten entsprechend wird nun verordnet:

1. In lateinischer Sprache kann der neue Ordo fiir die Krankensalbung schon jetzt
verwendet werden;

2. Die Bischofskonferenzen mogen Sorge tragen, daf die volkssprachliche Uber-
setzung und Erklirung moglichst bald hergestellt werde, und dann den Tag bestim-
men, von dem an ihre vom Apostolischen Stuhl gutgeheiflene Ausgabe beniitzt wer-
den muB. Von da an darf nur der neue Ordo, sei es in der lateinischen, sei es in der
volkssprachlichen Ausgabe, gebraucht werden. (Dekret der Kongregation fiir den
Gottesdienst vom 10. Januar 1974; ,L’Osservatore Romano” vom 23, Januar 1974.)

FRANZ MUSSNER

,»Christologie — systematisch und exegetisch!

Der Dogmatiker Karl Rahner und der Neutestamentler Wilhelm Thiising haben sich
in Miinster im Winter-Semester 1970/71 zu einer gemeinsamen Christologievorlesung
zusammengetan. In der vorliegenden Quaestio disputata sind einmal der Text ver-
offentlicht, den Rahner zu Beginn der Vorlesung im Hérsaal verteilen lief und der
nach seinen eigenen Worten ,,nichts anderes” sein will ,,als ein kleiner Leitfaden” (5)%,
zum andern die fiir den Druck iiberarbeiteten Skripten, die von Thiising wihrend der
Vorlesung an die Hérer ausgegeben wurden, und ,in denen der miindliche Vortrag
zusammengefalt, prizisiert und erginzt wurde” (6). Das Ganze versteht sich laut
Vorwort auch als ein Beitrag zur Studienreform, zu deren Desideraten interdisziplinire
Lehrveranstaltungen gehoren, ,,die themenspezifisch orientiert sind und so die Ficher-
struktur des bisherigen Studiums durch eine Themenstruktur so weit wie moglich
korrigieren” (3). Insofern ist diese Quaestio disputata nicht blo8 inhaltlich hé&chst
interessant und lehrreich, sondern zugleich ein exemplarischer Beitrag zur viel disku-

1 Bemerkungen zu dem Buch: K. Rahner/W. Thiising, Christologie — systematisch und
exegetisch. Arbeitsgrundlagen fiir eine interdisziplinire Vorlesung (Quaest. disp. Bd. 55)
(316.) Herder, Freiburg 1972. Kart. lam. DM 34.—.

2 Dabei handelt es sich um 35 mehr oder weniger ausgefiihrte ,,Lehrsitze”.

181



tierten Studienreform. Gerade auch um dieser zweiten Zielsetzung wegen greift man
mit Spannung nach dem Werk.

Rahners dhristologischer Ansatz ist aus seinen vielen anderen Verdffentlichungen
genugsam bekannt; es ist der ,transzendentale”, d. h. der vom Subjekt, vom Menschen
ausgehende und zu einer ,,Aszendenzdhristologie” fiihrende, im Unterschied von einer
reinen , Deszendenzdhristologie” bzw. ,Deszendenztheologie”, die vom ,descendere”
Gottes bzw. seines Sohnes her denkt, wie sie beispielhaft in K. Barths ,Kirchliche
Dogmatik” vorliegt. Rahners ,transzendentale Christologie” braucht hier nicht
expliziert zu werden; er hat sich zu ihr hiufig geduBert und stellt ihr Wesen in den
Lehrsitzen 8—14 (20—24) dar. R. nennt dabei eine wichtige Grenze der ,transzenden-
talen Christologie”, die man nicht {ibersehen darf, wenn man seinem Ansatz gerecht
werden will; er schreibt (24): ,Eine transzendentale Christologie als solche kann
sich nicht Aufgabe und Méglichkeit anmaen zu sagen, dafl dieser absolute Heilbringer,
den die radikale Hoffnung auf Gott selbst als die absolute Zukunft in der
Gesdhichte sucht, ...gerade in Jesus von Nazareth gefunden worden ist.” In diesem
»gerade in Jesus Christus” — und das Kerygma wie die Lehre der Kirche betonen
dieses ,,gerade in Jesus Christus”, ja dariiber hinaus das ,nur in Jesus Christus” —
steckt freilich auch schon ein entscheidendes Problem, das transzendentale Christologie
(nach R. selbst) weder l6sen kann noch lésen will, das aber gerade den eigentlichen
Skandal der Christologie ausmacht. Wenn der Mensch auch einen transzendentalen
Ansatz zur Christologie besitzt und dieser Ansatz auf Jesus von Nazareth hin
existentiell und reflektiv entwickelt werden kann, warum dann eigentlich der in der
Geschichte sich bis heute zeigende ebenso ,transzendentale” Widerspruch gegen Jesus
von Nazareth und insbesondere gegen sein Kreuz und das ,,Wort vom Kreuz” und
seine Auferstehung und die Verkiindigung seiner Auferstehung?

Von da her gesehen erhebt sich die Forderung nach einer ebenso ernsthaften Er—
arbeitung einer transzendentalen Diabolik und ,, Antichristologie”, ausgehend von der
Aufdeckung des im Menschen (im ,Subjekt”) steckenden Unwesensd. Dieser nicht
leugbare ,,Ansatz” wird weder von Rahner entwickelt noch von Thiising gefordert.
Ohne diesen Ansatz versteht man aber Jesus und seine ipsissima intentio — ein
Ausdruck von Thiising — nicht. Kann man dann sachgemif die Christologie ent-
wickeln? Dies nur einmal als Frage gestellt, die mir aber nicht unwichtig zu sein
scheint, wenn der ,transzendentale Ansatz’” nicht zu einer euphorischen Beurteilung
der Welt und ihrer Grundsituation fithren soll. Man vergesse nicht, was Paulus iiber
sein Evangelium sagt: es sei ,nicht nach Menschengeschmack” (Gal 1,11)! Wie will
der transzendentale Ansatz dieses ,nicht nach Menschengeschmack” uberwmden,
gerade in heutiger, dem Kreuz durchgehend abholder Zeit?

Im iibrigen ist der umfangreiche Beitrag Thiisings h&chst lehrreich und bedeutsam
und zeugt von einer enormen denkerischen Leistung. Th. bejaht einerseits den trans-
zendentalen Ansatz in der Christologie, erginzt ihn aber andrerseits in iiberzeugender
Weise durch den ,dialogischen’, bringt freilich auch sehr beachtliche, kritische Fragen
und Anmerkungen zur ,transzendentalen Christologie”®. Die Bibel ist ja nur z. T. ein
ptranszendentales” System — dieses zeigt sich etwa in den nicht iiberholten Fragen des
Menschen an Gott in der Bibel —, zum Grofiteil ist sie ein ,kategoriales’” System®:
Gott redet den Menschen nicht blof an, sondern stellt ihn so und so oft in Frage.
Der sogenannte Jahwismus beruht ja auf einem doppelten Prinzip: auf dem der
Rettung und dem des Widerspruchs. Jesu Wollen geht ebenfalls in Richtung dieses
doppelten Prinzips, wie seine Lehre und sein Handeln zeigen. Darum wire zu iiber-
legen, ob nicht das AT in die transzendental-dialogische Reflexion viel stirker ein-

3 Bestehend aus Unwahrheit, Liige, Aufsidssigkeit, Ha u. dgl. m.
4 Vgl. dazu besonders 292—298.
5 Vgl. dazu besonders 104—113. 8 Wir verwenden die Terminologie Rahners.

182



bezogen werden miifite, als es bei Rahner/Thiising geschieht. Denn Christologie ist,
was ihre Quellen angeht, nicht blof von den ntl und dogmengeschichtlichen Daten
her zu entwickeln, sondern ebenso schon von ihren atl Voraussetzungen her. Hier
ist noch viel Arbeit zu leisten’. Thiising kommt zwar auf dieses Thema AT und
Christologie wiederholt zu sprechen8, besonders auf das Problem des ,Verheiflungs-
iiberschusses’®, aber hier miiite noch wesentlich mehr gesagt werden, was den
transzendentalen Ansatz” méglicherweise nochmals relativieren wiirde.

Wie ist z. B. die von den Alttestamentlern festgestellte religionsgeschichtliche und
religionspsychologische ,,Unableitbarkeit” des Jahwismus mit dem ,transzendentalen
Ansatz’” in Einklang zu bringen? Jahwe, so weil das AT zu erzidhlen, hat sich Israel
raufoktroyiert”; Israel wehrte sich mit Hinden und Fiifen gegen Jahwe! Israel ent-
wickelte keinen transzendentalen Ansatz auf Jahwe hin. Jahwe war sowenig wie das
Evangelium ,,nach Menschengeschmack”. ,Mein Volk hilt fest am Abfall von mir”
(Hos 11, 7 a). Der Mensch braucht lange, um an Jahwe und am Gekreuzigten Ge-
schmack zu finden; der transzendentale Ansatz dafiir muf8 erst durch die Gnade
und bestimmte Lebenserfahrungen geweckt werden. Natiirlich haben Vélker Geschmack
an einem Heilbringer, aber, wie die Erfahrung der Geschichte, besonders des deutschen
Volkes, zeigt, an jenem Heilbringer, der sie an die ,Fleischtopfe Agyptens” heranfiihrt.
Beide Verfasser kommen auf das Problem der ,Naherwartung” zu sprechen®. Auch
hier bleiben mir Fragen. Hat sich Jesus geirrt, was die Naherwartung angeht? R. meint:
~Wenn man ...den existentialontologisch richtigeren Begriff von ,Irrtum’ voraussetzt
und bewahrt, ist kein Grund gegeben, von einem Irrtum Jesu in seiner Naherwartung
zu sprechen: Ein echt menschliches Bewufltsein mufl eine unbekannte Zukunft vor
sich haben. Die Naherwartung Jesu war fiir ihn die wahre Weise, in der er in seiner
Situation die zur unbedingten Entscheidung rufende Nihe Gottes realisieren mufte”.
Ob das Problem so abstrakt zu 16sen ist? Thiising versucht das Problem dadurch zu
losen, daB er von einer ,Destruktion der apokalyptischen Naherwartung durch Jesus”
spricht (vgl. 198f). Diese Destruktion bestand nach Th. in der , Reduktion des apoka-
lyptischen Zeitenschemas auf eine Art ,mathematischen Punkt’” in Jesu Verkiindigung
der futurischen Basileia; ,dieser ,mathematische Punkt’... ist inhaltlich ein
,JKommen der basileia tou theou’ in der Weise einer nur in der souverinen Macht
Gottes liegenden Neuschaffung” (199). Ich frage: Hat Jesus wirklich das ,,apokalyptische
Zeitenschema” destruiert, angesichts der drei Logien Mk 13,30; 9,1 und Mt 10, 23
mit ihrem eindeutigen Zeitkoéffizienten? Ich glaube, daf8 die Lésung des Problems
anderswo zu suchen ist, nimlich in einer vordsterlichen ,Zweistufenchristologie”!t,
Rahner selbst hat in seinem Aufsatz: Dogmatische Erwigungen iiber Wesen und
Selbstbewuftsein Christi!? darauf hingewiesen, daB in Jesu vordsterlichem Leben eine
echt menschliche Bewufltseinsentwicklung anzunehmen sei. Genau darin ist aber
die Lésung des Naherwartungsproblems in der Predigt Jesu zu suchen. Es lassen sich
deutlich zwei Grundstufen im vordsterlichen (6ffentlichen) Leben Jesu erkennen: eine
Stufe des Angebots und eine Stufe der Ablehnung!®. Die Stufe des Angebots der
eschatologischen Gottesherrschaft an Israel implizierte ,naturgemif” die Ansage ihrer
zeitlichen Nihe, die Ablehnung des Angebots durch Israel implizierte ebenso die

7 Verwiesen sei auf U. Mauser, Gottesbild und Menschwerdung. Eine Untersuchung zur
Einheit des Alten und Neuen Testaments. (BHTh Bd. 43) Tiibingen 1971.

8 Vgl. besonders seine Frage: ,Kommt das Alte Testament, sein VerheiBungsiiberschu8 und
sein ,personal-dialogisches’ Verhiltnis zu Jahwe in der ,transzendentalen Christologie’
addquat zur Geltung?” (104) ? Vgl. dazu 104 £; 203; 206; 228; 230.

10 Vgl, fiir Rahner Lehrsatz 20 (28 f), fiir Thusmg 186; 196—201; 206 £; 209.

11 Vgl. dazu Niheres bei F. Mufiner, Gab es eine ,,gahlaische Krise”? in: Orientierung an
Jesus. Zur Theologie der Synoptiker. (FS f. J. Schmid.) Herder, Freiburg 1973, 238—252,
besonders 248—250.

12 Schriften zur Theologie Bd. V, Einsiedeln 1962, 222—245.

13 Siche Niheres bei Mugner, a. a. O.

183



Verwandlung der Nichst- und Naherwartung in ,Fernerwartung”. D. h.: Nur im
Hinblidk auf das Verhalten Israels dem Angebot Jesu gegeniiber 1i8t sich das Nah-
erwartungsproblem losen. Es gehort selbst in die (indirekte) ,Zweistufenchristologie”
des vordsterlichen Lebens Jesu hinein, die in der vorliegenden Quaestio disputata nicht
zur Sprache kommt.

Worin mir die sorgsame Lektiire des Werkes keine rechte Klirung zu bringen ver-
mochte, ist das Problem der ,Gotteserfahrung” Jesu. Thiising bemerkt dazu (187):
»Das Gottesverhiltnis Jesu setzt ... eine bestimmte singulire Gotteserfahrung bei
ihm voraus”, die, wie Th. mit Recht betont, mit dem anderen Thema ,Jesus als der
Glaubende” zusammenhiingt, auf das Th. dann 211—226 zu sprechen kommt. In
Hebr 12,2 wird Jesus ,Anfithrer und Vollender des Glaubens” genannt; aus dem
Kontext ergibt sich klar, inwiefern er das ist: weil er durch die dunkle Nacht des
Leidens gehen muBte, in der er gleich den atl Glaubenshelden ein ,Nicht-Sehender”
war (vgl. 11, 1); denn das Ziel, die ,Herrlichkeit”, lag noch vor ihm. Ich frage zudem:
Ist in Mk 9, 23 wirklich vom Glauben Jesu die Rede, wie Th. annimmt!4? Th. kennt
die Einwiinde anderer Exegeten, und ich teile diese, Gewi8 zeigt sich in Mk 9, 22—24
ein ,ambivalenter Sachverhalt”. Aber wie die in V. 24 erzihlte Reaktion des Vaters
(.,sofort schrie der Vater des Knaben und sagte: Ich glaube, hilf meinem Unglauben!”)
erkennen liBt, versteht der Vater den Satz Jesu in V. 23: ,,Was das ,Wenn du ver-
magst’ betrifft: alles ist dem méglich, der glaubt”, nicht als Aussage iiber den Glauben
Jesu, sondern als einen Appell Jesu zum Glauben. Und daf in Rém 3, 22 dud nlovews
‘Inoot Xgwovol nicht bedeute ,durch den Glauben an Christus”, sondern ,durch
die nlowg Jesu Christi selbst”, wie Th. meint (219), kann ich nicht abnehmen!S.
So bleibt die Frage: In welchem Sinn kann legitim vom Glauben Jesu gesprochen
werden, und damit auch: von einer ,Gotteserfahrung” Jesu. Das NT kennt einen
»Glauben” Jesu nur in dem in Hebr 12,2 anvisierten Sinn, und in diesem Sinn
ist Jesus in der Tat Vorbild (,,Anfithrer”) aller Glaubenden, aber niemals im Hinblick
auf eine ,fides historica”, die jedoch zum Wesen des dhristlichen Glaubens gehort.
Inwiefern konnte man aber richtig von einer ,Gotteserfahrung” Jesu sprechen? Ich
meine: Vor allem im Hinblik auf den ,Lernproze8”, den Jesus hinsichtlich seines
Weges zum Leiden' durchmachen mufte (vgl. Hebr 5, 8: ,,Und obwohl er Sohn war,
hat er aus seinen Leiden den Gehorsam gelernt”). Auch die Menschen (und unter ihnen
auch die Glaubenden) lernen nicht gern durch Leiden den Gehorsam gegen Gott;
insofern gibt es auch hier nur einen recht ,fragmentarischen” transzendentalen Ansatz.

Es ist selbstverstindlich, daf man einem so schwierigen Gegenstand gegeniiber, wie
er in dieser Quaestio disputata behandelt wird, auch nach griindlichem Studium noch
Fragen hat, zumal wenn z. T. neue Wege in der Christologie begangen werden wie
hier. Besonders Thiising hat eine enorme Denkanstrengung geleistet, die durchaus
der Theologie Rahners nicht blof gerecht wird, sondern kongenial liegt. Mit aufrich-
tiger Bewunderung habe ich seinen Part durchgearbeitet und viel dabei gelernt. Ent-
tiuscht ist man — das mufl offen gesagt werden —, daf das Echo K. Rahners auf
Thiisings sorgfiltige Ausfithrungen (und behutsam vorgetragene Einwiinde) fehlt.
Insofern ist diese Quaestio disputata ein Torso geblieben. Das Interessante wire ja
gerade, die ,Reaktion” Rahners kennenlernen zu kénnen, die ja im Horsaal selber
stattgefunden hat; nur erfihrt der Leser davon leider nichts. Rahner selbst begriindet
im Vorwort (7) diesen ,Verzicht” des dogmatischen Partners damit: ,Eine solche
Antwort wire nur in einer ausgefiihrten grofien Christologie méglich gewesen und
ist fiir eine Quaestio disputata auch nicht zwingend gefordert”. Beides iiberzeugt
mich nicht, am wenigsten das letztere.

U Vgl 213 f.
15 Vgl. dazu jetzt E. Kdsemann, An die Rémer (Handbuch zum NT, 8 a), Tiibingen 1973, zur
Stelle: ,Hier ist der gen. obj. durch V. 26 gesichert”; das scheint mir absolut richtig zu sein.

184



